
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 15 (1935-1936)

Heft: 8

Artikel: Zur Oxfordbewegung

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


s. ?ahrg. Novemd« 1YZS Heft s

Zur Gxforöbewegung.
Von Erich Srock.

i^s ist über dem stürmischen Aufstieg der „Oxford-Gruppenbewegung" fast^ in Vergessenheit geraten, daß der Name „Oxfordbewegung" schon

besetzt war. Eine einflußreiche katholisierende Richtung im englischen
Protestantismus nannte sich bereits seit hundert Jahren so und hat so lange im
Sinne einer Durchformung des religiösen Lebens mit selbständigen
kirchlichen Elementen ihre Wirksamkeit ausgeübt. Ihr ist nun der Name im
öffentlichen Bewußtsein von einer jüngeren Wettbewerberin mit allem
Erfolg streitig gemacht worden. Man könnte in dieser Ablösung der Bedeutungen

etwas wie eine Symbolik heutigen religiösen Umbruchs sehen. Die
eine Seite des religiösen Lebens, welche auf Formung, auf Idee, auf Wesen

geht, wird heute auf der ganzen Linie von der andern zurückgedrängt, die

auf Inhalt, auf Wirklichkeit, auf Existenz sich richtet. Es scheint, daß dieser

Kampf irgendwie ein notwendiger Lebensvorgang der Religion ist, und die

Siege und Niederlagen darin wie ihr Ein- und Ausatmen, Erst aus diesem

ernstlichen Ringen ergibt sich das Ganze der Religion, und nur dadurch,
daß die Menschen mit dem Bewußtsein einer gewissen Absolutheit ihrer
Situation in den Fronten des Tages mitkämpfen, wird ihrer besonderen

Stellung innerhalb dieses Ringens seine richtige Festlegung zuteil — richtig
vom Ganzen der Religion und von den in jeder Zeit jeweils wirksamen und

notwendigen Kräften aus.
Es ist aber die Frage, ob bei dem heute erreichten Stande von

Bewußtseinshelle und Jnstinktschwäche der Menschen ein solches dumpfes
Sichverhaften in den einzelnen Kampfstellungen noch genügen kann, um richtig
ein Ganzes zu ergeben. Die Lage, welche durch diese beiden Gradmessungen
menschlichen Innenlebens angedeutet ift, hält nun schon seit Rousseau in
voller Schärfe an. Seit ihm ist es nicht mehr aus dem europäischen
Bewußtsein gewichen, daß das Gleichgewicht von Substanz und Subjekt (wie
Hegel sagen würde), von Wirklichkeit und Idee stark zu Ungunsten des ersten
Gliedes verschoben worden ist. Seit Rousseau schwingt in fast allen
Geistesbewegungen leiser oder vernehmlicher ein unversöhnlicher Groll gegen das
Denken mit. In diesen bald zweihundert Jahren sind unzählbar viele
Bewegungen aufgesprungen, welche aus dem Luftmangel der Menschheit heraus

sich dem verdünnten Medium des Intellektes zu entheben trachteten.



373 Erich Brock

hinein in ein dichteres Medium des Lebens. Auf tausend Arten hat man
zurückgestrebt in die Unbewußtheit der Natur, hat man das abtötende Licht
des Gedankens abzublenden oder sich an ihm vorbeizustehlen versucht. Aber
der Erfolg mußte ausbleiben; denn der Ablauf des menschlichen Geistes ist

nicht umkehrbar. So gelangte man zu zwei Möglichkeiten: entweder man
glaubte ernstlich und in aller Einsalt daran, das Denken könne abgeschafft
werden und das Leben wieder allein herrschen, indem man einfach nicht das

Bewußtsein darauf richtete, daß man sich zum Beweise dieser Möglichkeit
und zur Herstellung des denkfreien Tatbestandes unaufhörlich und aufs
naivste des Denkens bediente. Wo man aber daran verzweifelte, den Geist
wieder auszuschalten, da richtete man sein Gefühl auf die Betrachtung des

notwendigen zerstörerischen Ablaufs von Leben zu Geist hin und nennt
diese mehr oder minder sentimentale Kontemplation eine „tragische
Weltanschauung". Genau wie die Aufhebung des Geistes durch den Geist hat
auch dieser „Tragizismus" unter den heutigen Zeitumständen zahlreiche
Tagesideologien hervorgebracht, und genau ebenso ist sie in sich selbst

völlig widerspruchsvoll. Alle Weltanschauung ist wenigstens der Möglichkeit

nach System, und alles System bedeutet wesentlich zuletzt Bejahung,
Es gibt nichts Lächerlicheres als eine tragische Weltanschauung, die von
befriedeten Bürgern den Massen gelehrt wird. Was es dagegen geben kann,
ist ein tragisches Lebensgefühl. Dies ist wohl sinnvoller Weise
meistens eine Angelegenheit der Pubertät, die allerdings bei großen Männern
sich zu starken, das Leben auch weiterhin überschattenden künstlerischen
Formungen ausgestalten kann.

Mit dieser scheinbaren Abschweifung mag vorläufig angedeutet sein,

wohin es etwa führt, wenn eine Zeit wie die heutige mit Gewalt ihr
überschauendes Bewußtsein auslöschen und es zu einem Sturmbock für eine allzu
einseitige Frontstellung machen will. Für den, der die Unumgänglichkeit
eines Gesamtbewußtseins für die Gegenwart einsieht, wird zu ihm hin auch
der Umweg über die Geschichte bei aller Gefahr des Relativismus ein

notwendiger und auch fruchtbarer sein. Denken wir an jenen vielsagenden
Umschwung im religiösen Leben der Gegenwart, von dem wir ausgingen, so

wird uns schon ein Rückblick nur bis zur Reformation einen ganz ähnlichen
AbWandel der Erscheinungen im Protestantismus aufschließen. Zunächst
stand da die reformatorische Lehre mit ihrer starken Betonung des Dogmas
und mehr und mehr auch seiner denkerischen Durcharbeitung, Gegen die

Mitte des sechzehnten Jahrhunderts waren die mystisch-täuferischen
Bewegungen, durch ihren Gegensatz zur Kirchendogmatik zusammengehalten,
stark vorgedrungen. Ein halbes Jahrhundert später war dann die

Epigonen-Orthodoxie (die heute von Karl Barth wieder ausgegraben wird)
auf ihrem Höhepunkt, während einige Jahrzehnte später die umwälzende
Bewegung des Pietismus beginnt, deren Reaktionscharakter mit Händen
zu greifen ist. Der typische Pietismus richtete sich hauptsächlich auf das

höhere Bürgertum und den Adel, Dogmatisch war er völlig unbekümmert.



Zur Oxfordbewegung 379

verwischte die damals abgrundtiefe Scheidung zwischen Luthertum und
Calvinismus, ja sogar diejenige zwischen Protestantisch und Katholisch. Der
Gemeinschaftsgedanke, der unmittelbare religiöse Austausch innerhalb
kleiner Zirkel, das Wortergreifen durch Laien, dergleichen stand ganz im
Mittelpunkt der Bewegung. Der echte und geistig fortzeugende Kern diefer
Erscheinung war bedeutend; trotzdem kam es Wesensnotwendigerweise zu
Ausschreitungen, wie überall, wo die Kontrolle des Denkens weitgehend
ausgeschaltet wird. Dies beförderte wiederum den Umschlag in die

Aufklärung, obschon auch gradlinig von den Gedankenformen des Pietismus
Verbindungsfäden dahin führen.

Blättern wir im Buch der Geschichte zwei Jahrhunderte weiter —
während welchen die ideellen Neuentwicklungen des protestantischen Christentums

meistens aus Deutschland, die existentiellen meistens aus den

angelsächsischen Ländern kamen — so finden wir um die letzte Jahrhundertwende
den theologischen Liberalismus auf dem Gipfel seiner Blüte. Zuletzt war
er dahin gekommen, bei allen seinen unbestreitbaren und eines Tages
wieder sichtbar zu machenden Verdiensten doch das Einmalige, Maßstablose,

Unmittelbare der religiösen Wirklichkeit völlig in die bloße Allgemeinheit

der Idee aufgelöst zu haben. Mit elementarer Gewalt brach nach dem

Kriege, dessen Erleben in anderen Kategorien verlaufen war, die Reaktion
der Barth'schen Theologie über dieses entkräftete Gebilde herein. Aber
wieder ging die Entwicklung von einem Extrem ins andere. Zweifellos
entspricht die Grundposition Barths, die senkrecht aus dem Ganz-anderen
hereinbrechende religiöse Wirklichkeit, einem grundlegenden religiösen Erlebnis.

Aber bei dem Versuch, dieses nun durch Begriffe nachzukonstruieren,
scheiterte die neue Orthodoxie nur noch tiefer als das Vorherige. Es wurde
versucht, die reine Wirklichkeit, die ganz abgezogene Existentialität mit den

Mitteln des haarspalterischsten Denkens zu suchen, festzulegen, und dieses
Denken darnach wieder restlos auszuscheiden. Aber das Denken rächte sich

für seinen Ausschluß dadurch, daß der Begriff der religiösen Wirklichkeit,
der damit erreicht wird, in bis dahin unerhörtem Maße eben nur ein
Begriffist —- daß die Wirklichkeit an dem Punkte ihrer brutalsten
Ausschließlichkeit so tief wie nie zuvor in die „bloße" Idee umschlägt, nur Idee
ist. Das mußte Tür und Tor öffnen für ein neues Extrem, eine Richtung,
die sich nun der reinen religiösen Wirklichkeit von der andern Seite zu
bemächtigen trachtete, nämlich der rein praktischen. Diese Richtung hatte also
mit der Barthschen Theologie die Zielnahme auf die Wirklichkeit und die

Frontstellung gegen das Denken noch gemeinsam. Das Denken wurde aber
nun auch als Dogma, als Theologie gründlich beiseite gestellt.

Die rein praktische Einstellung war gleichfalls weithin eine Reaktion
auf die Erneuerung der altreformatorischen Lehre. Nach dieser ist die
Initiative des Menschen im religiösen Verhältnis höchst beschränkt. Zunächst
muß der Mensch in seiner völligen Nichtigkeit und Sündhaftigkeit verharren,
bis Gott sich ihm offenbart. Hierauf bleibt zunächst noch alles beim alten.



38« Erich Brock

bis Gott von neuem die Initiative ergreift und im Menfchen auf wunderbare

Weise den Glauben an diese Offenbarung wirkt. Schließlich ist damit
noch immer nichts erreicht, bis Gott sich drittens herbeiläßt, diesen von ihm
selbst gewirkten Glauben dem Menschen, ohne daß fich derselbe in Wirklichkeit

ändert, zur Rechtfertigung anzurechnen, — Es ist dem gegenüber aber

unbestreitbar, daß die große Mehrzahl der religiösen Menschen nicht von
einer religiösen Wirklichkeit, die sie jenen dreifachen Graben überbrückend
aus nie geahnter Ferne überfällt, rückwärts philosophieren. Sondern die

Sehnsucht nach der religiösen Wirklichkeit ist in ihnen lange vor der
Wirklichkeit selbst vorhanden und treibt sie um. Was nützt ihnen das Schema
jener drei Etappen, wenn Gott, die religiöse Wirklichkeit gar nicht zu ihnen
kommt und sie Tag für Tag vergeblich warten. Dann bleibt ihnen angesichts

der ihnen zugemessenen Rolle nur die Verzweiflung, Es ist ganz klar,
daß eine solche Lehre über kurz oder lang vor der neuen Verkündigung
zurückweichen mußte: Du kannst und hast, wenn du willst.

Es schien uns wesentlich, die geschichtlichen Voraussetzungen der

Oxfordbewegung kurz anzudeuten, obwohl es zum Wefen derselben gehören
muß, das Bewußtsein über diese Voraussetzungen und die eigene Unverträglichkeit

mit gewissen Herkünften hintanzuhalten. Denn ihr Stichwort ist
immer die schlichte und unmittelbare Wirklichkeit. Damit ist es gegeben,
daß der zunächst von außen her Verständnis Suchende sich die Gesichtspunkte

dazu selber zusammensuchen muß, weil ja die Bewegung selbst

jede Systematik ablehnt. Es scheint uns, daß die Entwicklung des mittelsten
Gedankens der Oxfordbewegung, desjenigen der religiösen Wirklichkeit,
einen brauchbaren Leitfaden zu diesem Verständnis bieten kann. Wir
versuchen also zunächst, eine Zergliederung der Bewegung auf Grund ihrer
eigenen Meinung und Äußerung zu geben — allerdings mit dem Vorbehalt,
daß bereits diese theoretische Zergliederung nicht der Meinung der Oxford-
gruppe entspricht, sondern daß beansprucht wird, nur die vorbehaltslose
praktische Hingabe an dieselbe könne zu ihrem Verständnis führen.

Der Gedanke der Praxis und der Wirklichkeit ergibt zunächst also die

Feindseligkeit gegen die Idee, das unaufhörliche Betonen, man wolle keine

neuen Ideen bringen und keine Probleme wälzen. Die Meinung ist dabei
diese: Begegnet der Mensch im innersten Mittelpunkt einer absoluten
Wirklichkeit und gibt sich ihr völlig hin, so hören natürlich alle Zweiteilungen
(wie etwa von Wesen und Sein) auf. Tritt man mit dem Denken auf diese

Alternativen über, so hat man sich die Sache selbst bereits vom Leibe
gerückt, sie sich erspart, sie unwirksam und ungefährlich gemacht. Es handelt
sich allein um den unmittelbar gegenwärtigen Geist, der, wenn man sich

ihm zuwendet, einerseits Gewißheit und Klarheit gibt, andererseits ohne
weiteres zum praktischen Handeln führt, Theorie und Diskussiou find überdies

als unvermeidliche Rechthaberei unchristlich.
Zweitens: Die sozusagen metaphysische Einfachheit der religiösen

Wirklichkeit ergibt die Einfachheit und Einfalt als Praktische Haltung. Die ganze



Zur Oxfordbemegung 331

Ideologie der geistlich Armen und Törichten wird, wie sie überliefert ist,
übernommen. Dogmatil ist unwichtig. Es gibt keine Probleme, die in ihrer
eigenen Ebene zu bearbeiten wären, sondern nur das eine, sich der göttlichen
Wirklichkeit zu öffnen. In dieser lösen sich alle Probleme zwischen Gott
und Mensch, in der einfachen Liebe alle Probleme zwischen Mensch und
Mensch. Um zu wissen, was zu tun ist, bis ins einzelste, genügt die einfache
innere Konfrontation mit dem lebendigen Christus. Sollte noch etwas
unklar bleiben, so gibt die Bibel Auskunft.

Drittens: Die als einfach bestimmte Wirklichkeit ist auch praktisch einfach

und leicht. Trotz der menschlichen Schwäche nämlich muß die Umwandlung

grundsätzlich da sein, sobald der Mensch sie will. Um dieses dem Menschen

von heute begreiflich zu machen, ist nötig, zu zeigen, wie dieser
Entschluß unmittelbar an den einzelnen Dingen und den gangbaren Formen
seiner Alltagswirrlichkeit sich ansetzt. Die Idee, daß diese etwas
„Geistigem", Fernem und Kompliziertem zu weichen habe, ist Snobismus und
Geschmücklerei, ja Hochmut und Selbstsucht, jedenfalls Aufsuchung von
künstlichen Schwierigkeiten zur Ersparung der Sache selbst.

Viertens: Die Wirklichkeit als einfache und leichte ergibt ohne weiteres
Gemeinsamkeit und Gemeinschaft, welche auch unmittelbar durch die neu
erreichte Offenheit zusammenfließt. Die neue Aufgeschlossenheit führt zur
Entlastung des in sich gestauten Inneren, zur gegenseitigen Hilfeleistung,
zur Demütigung des hochfahrenden Ich durch die rückhaltlose Aufrichtigkeit.

Diese Gemeinschaft erreicht auch die Uberbrnckung des sozialen Spaltes
an seiner breitesten Stelle, nämlich zwischen Gebildet und Ungebildet.

Fünftens: Die Wirklichkeit als gemeinschaftliche ist notwendig
allumfassend, weltumspannend. Damit ergibt sich, daß die Probleme der
politischen, der wirtschaftlichen und der Kulturkrise, welche die Welt unmittelbar

mit Zerstörung bedrohen, doch aber nur Formen der menschlichen Selbstsucht

sind, in dieser Gemeinschaft zerschmelzen. Das bringt unmittelbar
die kategorische Forderung herauf, so schnell wie möglich so viele wie möglich

zu bekehren, und dazu alle modernen Mittel der Massensuggestion zu
verwenden.

Wenn wir nun dazu übergehen, diese, wie wir glauben, sine ira et
studio aufgestellten Thesen kritisch zu betrachten, so wollen wir gleich
bemerken, daß wir uns dabei auf diese Thesen und ihre unmittelbaren
Folgewirkungen beschränken wollen. Denn sich mit den Oxford-Anekdoten zu
befassen, die heute allerorts herumgeboten werden, wäre einerseits ungerecht,
da dann auch versucht werden müßte, das viele verborgene Gute ans Licht
zu ziehen, das in bei! Gruppen zweifellos geschieht. Andererseits würde es

auch keine unmittelbare Grundlage einer Kritik bilden, derlei aus zweiter
Hand zu übernehmen. Trotzdem kann nicht etwa um jenes Guten willen
die kritische Betrachtung unterdrückt werden. Denn es sind heute viele
Geister durch diese Bewegung aufgestört, fühlen in verworrener Weise, daß
ihnen etwas fehlt und zwingen sich zu einem ihnen nicht zuträglichen Heil-



382 Erich Brock

mittel — oder, wenn sie es zurückweisen, so geben sie sich vielfach allein
selber die Schuld daran. Und es scheint kein geringes Erfordernis, solchen

oft wertvollen Menschen zu der Klarheit zu verhelfen, daß nicht jeder, der

fich hier in eine grundsätzlich wohlwollende, doch kritische Zuschauerrolle
gedrängt fühlt, darum überhaupt schon als überheblich ---- untätiger
Zuschauer gebrandmarkt werden dürfte, sondern daß es viele Arten und

Formen des Wirkens gibt. Es wäre ferner gut, auch der andern Seite mit
einer positiv eingestellten Kritik dienen zu dürfen, doch scheint vorläufig
der Weg dazu weithin dadurch verrammelt, daß hier jede Kritik als ein

Ärgernisnehmen gedeutet wird, welches an sich schon ein Siegel der

Gottgefälligkeit des Kritisierten bedeute. Es muß also vorläufig hingenommen
werden, vor folchen Einstellungen als Meckerer und Kritikaster, als
Reaktionär und Intellektueller dazustehen. Wer aber in der Gruppe wirklich
das Heil gefunden hat, wem Kraft, Freude und Weisheit durch sie gegeben

wurde, der wird ohnehin sich dieses unschätzbare Gut nicht durch Kritiken
beschneiden lassen, und er tut gut daran. —

Es soll also die Wirklichkeit Gottes durch seine vorzuweisenden
Wirkungen ans den Menschen zur Überzeugung gebracht werden. Zwar etwa
das erste Pfingstfest oder die freudige Selbsthingabe der urchristlichen
Märtyrer, wenn sich Alt und Jung, Mann und Weib unter Lobgesängen von
wilden Tieren zerreißen ließen — das waren wohl schon Dinge, die den

Beweis ihres Sinnes unmittelbar in sich selber trugen. Demgegenüber ist

heute der Beweis einer solchen inneren Wirklichkeit nicht leicht. Rein
moralische Umwandlungen auch beträchtlicherer Tiefe, als sie in den

Oxfordversammlungen meistens vorgelegt werden, können häufig auch durch
vernünftige Einwirkung von außen, durch gutwilliges Sichzusammenraffen,
erzielt werden, Soll aber dieser Beweis trotzdem geführt werden, so ergeben
sich zwei Folgerungen: Zunächst die, daß es dringend anzuraten bleibt, die
unmittelbare Benachbarung der eigenen Tätigkeit mit Christi und der

Apostel Wirken und mit dem Urchristentum, welche allzu oft im Munde
geführt wird, stark zurückzustellen. Es fehlen zu der Vergleichbarkeit dieser
beiden Dinge sehr viele auch ganz äußerliche Umstände, Wenn z. B, die

Gruppe auf dem sozialen Fuße wirken zu müssen glaubt, auf dem sie es tut,
fo mag das z. T. eine Zweckmäßigkeitsfrage sein, auf die hier nicht eingetreten

werden soll. Aber sie kann durch jene Vergleiche kaum als reine

Zweckmäßigkeitsfrage heraustreten. — Die zweite Folgerung ist die, daß

auch schon zu diesem Beweis eben doch nicht ganz ohne neue Ideen
auszukommen ist. Es gibt im Laufe der Geschichte immer wieder ein bloßes

Zurücksinken einer geistigen Wirklichkeit in NichtWirklichkeit; dann hat
sich die Wirklichkeit in ihrer Form verbraucht. Wenn sie dann in den Menschen

wieder wirklich wird, so wird sie sich auch in neue Jdeenwendungen
kleiden und solche hervorbringen, denn alles Lebendige ist Umsatz und
Entwicklung, und die Menschen, zu denen gesprochen wird, sind inzwischen auch

andere geworden. Und heute wäre es nicht nur der Ehrgeiz, Lebendigkeit zu



Zur Oxfordbewegung 383

erweisen, welcher die Forderung nach neuen Ideen billigen hieße, sondern
es liegt für jeden, der etwas Fühlung mit der Zeit hat, auf der Hand, daß
dieselbe tatsächlich das lebhafteste Verlangen und auch das objektive Bedürfnis

nach neuen Ideen hat. Es ist eine einfache Tatsache, die auf Schritt
und Tritt mit Händen zu greifen ist, daß die alten Ideen versagt haben, so

wie sie sind, nicht mehr im Stande erscheinen, die Probleme der Zeit zu
bewältigen. Es ist möglich, und wir glauben daran, daß sie den Kern in
sich bergen, der, richtig entwickelt, auch unserer Zeit noch Entscheidendes

zu geben hat. Aber diese Entwicklung muß mit Ernst, Mut und Unerbittlichkeit

geschehen. Zu sagen aber, der Geist sei immer der gleiche, und er
löse alle Probleme ohne Ideen, das ist nach der unaufhörlichen Erfahrung
von Jahrtausenden einfach falsch. Der Geist hat, als notwendigerweise
immer vorwiegend menschlicher, nur in den Ideen einen Maßstab,
auf dem rechten Wege zu sein — wie auch die Ideen nur vom Geiste her
richtig verstanden und entwickelt werden. Wirklichkeit ohne Idee ist nur
wie ein Erdbeben, ohne Selbstausweis, ein Einbruch, der notwendig dumpf
und dämonisch werden muß. Es gibt niemanden, der sich eines
unaufhörlichen Quellens göttlichen Geistes, göttlicher Liebe und Führung
rühmen kann. Es ist genug, wenn einmal der Anstoß daher kommt und
von Zeit zu Zeit erneuert wird. Dazwischen heißt es nüchtern sein, warten
können und sich nicht zweideutigen oder falschen Geistern an den Hals
werfen. Mindestens für diese Zwischenzeiten kommen wir ohne Ideen und
objektive Normen nicht aus; und wenn sie unzulänglich sind, so müssen
sie neu durchdacht und ausgebildet werden, und das ist eine Arbeit von
großer Wesentlichkeit, Dringlichkeit und letzter Bemühung.

überhaupt, was die Einfachheit anlangt, so ist auch sie selber ein

Problem, das seine Schwierigkeiten hat. Es ist gemeinsames Ergebnis des

gesamten abendländischen Denkens, welches auch nicht gerade eine Sammlung

von leichtfertigen Snobismen bedeutet, daß die Einfachheit im letzten
Sinne nicht den Menschen wie ein Ding gegeben ist, sondern daß sie selber
vermittelt ist. Der Mensch, der denkt, spricht, will, handelt, sich selber in
irgend einem Sinne gegenübertritt und sich über das reine Jnstinktwesen
erhebt, ist nicht einfach und kann es nicht sein. Damit ist der Verstand und
das diskursive Denken als wesentlich erwiesen. Es ist falsch, daß jede
Diskussion ein Streit sein müßte, Ihr Wesen ist vielmehr Entwicklung und
Klärung auf dialogischer Grundlage, welche aus der Sache selbst und ihrer
Zweibahnigkeit sich wesentlich ergibt. Nötig ist nur, daß bei einem
Gespräche beide Partner guten Willen, ein unbedingt positives Ziel und
annähernd gleiche intellektuelle Voraussetzungen haben. Wenn aber Verstand
und Denken notwendig zum innersten Wesen des menschlichen Geistes
gehört, so gehört es auch zur Religion, Wir haben auch Gott gegenüber weder
Recht noch Pflicht, uns vor ihm dümmer zu stellen als wir sind. Denn wir
sind nicht zum Spott so gemacht. Es ist auch eine alte, darum keineswegs
wahre Fabel, daß die Bibel und insbesondere das Evangelium etwas rest-



384 Erich Brock

los Einfaches, Leichtes und mühelos zu Erfassendes sei, Jesus, der sich in

seinem Preis der Einfachheit durchaus im geistlichen Bezirke hält und keine

direkten Spitzen gegen den Verstand einflicht, betont immer wieder, daß

seine Botschaft schwer und nicht für alle zu fassen sei. Will jemand
behaupten, daß feine gewaltigen Paradoxien, die er nicht auf der Straße
gefunden, sondern zweifellos in langen Kämpfen errungen hat, leicht und einfach

seien? Bei Paulus liegt die Sache anders, aber auch klar. Bei seinem
Betonen des Vorzugs der Törichten nnd seinen Zurückweisungen der
Vernunft handelt es sich um ein typisches Ressentiment eines in vieler Hinsicht
Überbildeten, der sich zurück zum Einfachen sehnt. Er hat niemals den

Schriftgelehrten ganz abgestreift. Seine Schau der religiösen Fragen hatte
Einheit und Größe, aber zweifellos keine Einfachheit oder Leichtigkeit.

Es gibt natürlich Komplikationen, die rein vorläufig sind und nur aus
dem Mangel an ernstlichem Willen zur Sache entspringen. Aber es gibt
auch solche, die mitten auf dem Wege liegen und an denen wir uns als
denkende und als sachliche Menschen nicht vorbeidrücken können. In Bezug
auf solche Probleme ist eine wichtigtuerische Problemsucht nicht zu
befürchten. Wer mit echten Problemen zu ringen hat, wird sie gerne fahren
lassen, wenn ihm die Lösung gegeben wird; denn sie werden ihn wacker

gequält haben. Und bestimmte Probleme sind uns auch unausweichlich
als gebildeten Menschen auferlegt. Warum dieser Tatsache nicht
ins Auge schauen? Wenn doch die Gruppe betont, sie wolle „den Juden
ein Jude, den Griechen ein Grieche" sein, warum dann nicht den
Gebildeten ein Gebildeter? Denn in handarbeitende Kreise ist sie ja doch

kaum eingedrungen. Und was für die Schwierigkeiten des Denkens gilt,
gilt ebenso für das, was der Gebildete an geistigem Niveau, an Geschmack,

Takt, Feingefühl, ja Wählerischkeit nicht abstreifen kann noch soll. Echter
Geschmack, der nicht nur Ästhetizismus ist, geht auf das formale Kriterium
der Echtheit, und das ist sehr wesentlich. Es hat keinen Zweck, sich statt der

Einfachheit einen künstlichen Primitivismus aufzuzwingen; auf die Dauer
ergibt sich doch kein haltbarer Glaube, wo die Überzeugung kein Verhältnis
zu unserer Gesamtgeistigkeit hat. Es mag sein, daß sich aus bestimmten
Kreisen Menschen für etwas Höheres gewinnen lassen, wenn man einen
gewissen Jargon aus sports- und kaufmännischen Ausdrücken redet, in
denen solche Menschen in ihrem Alltag vielleicht auch sonst denken. Aber
ein sinnvolleres und tieferes Entgegenkommen und Sichanpassen an die

wirkliche Geisteslage des heutigen Menschen wäre eben, dem Berechtigten
ihrer spezifisch modernen Problemstellungen nachzugehen und die Antworten
zu entwickeln, die sie darauf brauchen. Man schaue sich doch einmal die sogen,

„vier Unbedingtheiten" an, ob sie wirklich auch nur annähernd Handhaben
geben, um die heutigen Lebensprobleme im einzelnen zu bewältigen. Was
heißt denn „absolute Reinheit", „absolute Selbstlosigkeit", „absolute Liebe"?
Sind denn die schweren Fragen, welche das Denken von vielen
Jahrhunderten in diesen Begriffen aufgedeckt hat, alle müßiger Grübelsucht zu



Zur Oxfordbewegung 33b

verdanken gewesen? Drängen sie sich nicht dem, der ehrliche Verwirklichung
anstrebt, auf Schritt und Tritt in den Weg? Wir glauben, daß wenn man
wirklich Begriffe wie Reinheit, Selbstlosigkeit, Liebe klar und unter dem

Zwang des nicht abreißenden Alltagslebens zu Ende denkt, sie auch in
jedem Augenblick wirklich und nicht nur an einigen herausgehobenen
Momenten damit konfrontiert — daß dann die Unmöglichkeit klar herausspringt,

mit solchen verschwommenen Allgemeinheiten dem heutigen Menschen

das an die Hand zu geben, was er wirklich braucht. Will man aber
demgegenüber sagen, der Geist löse alles, so ist damit vielleicht nur ein

Freibrief ausgestellt für Verdrängungen, für Einebnung der Höhen und
Tiefen, des energischen Ja und Neins im Leben zu Gunsten eines blassen,
mittleren Traktcitchengeistes, der nichts weiß als dämpfen, verhüllen, alle
Spitzen mit einem weichlichen Medium zuzudecken. Und allzu oft wird es

so sein, daß man, um dem angeblich unchristlichen Nein aus dem Wege zu
gehen, dann dem Ja sein Recht verkümmert; um dem Geringwertigen
Bejahung und Schätzung zuwachsen zu lassen, sie dem Hochwertigen abzieht
und alles in einer dumpfen und schwächlichen Mittelmäßigkeit hinsiechen

läßt. Die Frische, die Lebensnahe, die gesucht wird, wäre wohl eher, daß

man wirklich ja und nein sagt und vielleicht auch einmal dabei über die

Stränge haut, wenn man nur im letzten positiv und revisionsbereit ist. Mit
bloßen Scherzen im angelsächsischen Stil und einer anpackerischen
Gesinnung, welche die Probleme zur Seite drängt, ist Frische und Lebensnähe
noch nicht gewährleistet

Die Abneigung gegen das Ideelle führt für die Gruppe unmittelbar
zu einer Erneuerung orthodoxer Dogmatil in ihrer kompaktesten Form, da

man doch irgendeine Lehre haben muß. Die Idee, daß man aus der Bibel
alle notwendigen Unterweisungen herauslesen könne (was hat man noch

nicht aus ihr herausgelesen), sollte sich aber mindestens mit der Tatsache

auseinandergesetzt haben, daß seit Jahrzehnten und Jahrhunderten die

ernstesten und klügsten Männer in hingebender Arbeit dargelegt haben,
daß in der Bibel sich scharfe Widersprüche finden und daß sie weithin als
rein zeitbedingtes Produkt betrachtet werden muß. Ähnliches gilt für die

Christologie, Da auch hier sich für die Jdeenfeindschaft ohne weiteres der

Zug zum Kompaktesten der Lehre ergibt, so sind alle diejenigen ausge-

") Daß dieser Irrtum nicht allein der Oxfordbewegung zur Last fällt, sondern
im ganzen Zug der Zeit liegt, dafür sei ein Zitat aus dem katholischen Lager
gegeben : „In unsern Tagen ergeht Christi Einladung gerade an die, die es im Leben
zu etwas bringen würden, an „ganze Kerle", die beim Fußballspiel, beim Tanzen
und bei der Arbeit ihren Mann stellen, die jede Sache richtig anpacken, die eine

Jubiläumsfestschrift herausgeben oder eine Jugendtagung organisieren können,
Christus braucht Leute, auf die er sich später verlassen kann, die einmal etwas
Ganzes leisten werden, Je mehr Interessen und Begeisterung sie in der Welt
hatten, desto mehr werden sie auch im Ordensleben haben," (Daniel A. Lord S. I,,
Der Ruf Christi; Gedanken über den Ordensberuf für die männliche Jugend, Verlag

des Johannesbunds, Leutesdorf a, Rh,, S, 42,)



38« Erich Brock

schlössen (welche, obschon sie heute nicht stark hervortreten, doch einen starker

Teil des Protestantismus ausmachen), die nicht zu glauben vermögen, da;

Jesus durch sein unschuldiges Blut den Zorn des Vaters besänstigt und n
Liebe verwandelt habe (obschon dies höchst bedingterweise) — sondern de

jede Genugtuung in dem Glauben finden, daß Jesus die immer vorhandene
Liebe des Vaters den Menschen erkenntlich und zugänglich gemacht un>

dies mit seinem Blute besiegelt habe.
Was nun die Leichtigkeit anbetrifft, so gibt es Wohl Fälle, daß der

Mensch aus dem tiefsten Sündenpfuhl durch einen „Einbruch von oben"

herausgerissen, und in einem Augenblick völlig verwandelt wird. Es kanr

ebensowenig einem Zweifel unterliegen, daß diese Fälle sehr selten sinl.
Die überwältigende Mehrheit der religiösen Menschen wird die Erfahrung
machen, daß die Umwandlung des Menschen weder schnell noch leicht gehi;
daß der Mensch viel allein gelassen wird und sich dann irgendwie selbst helfen

muß ^ falls er nicht durch Trotz und Schmollen eine höhere Hilfe zu
erzwingen versucht. Zieht er aber jenes vor, so wird er sich den ausdrücklichen

Appell an die höchste Instanz für andere Fälle aufsparen bei allen,
was er tatsächlich allein kann, und er wird entdecken, daß das sehr viel ist,

wenn er sich zusammennimmt: unter anderem (wie gesagt) das Allermeist»,
was in den Zeugnissen der öffentlichen Gruppenversammlungen als eine

Wirkung Gottes dargelegt zu werden Pflegt, Biel mehr allerdings ist das,
was wir nicht allein vermögen; auch bei diesem müssen wir allerdings bis

zum äußersten mitarbeiten. Zu diesen Dingen gehört z, B., gläubig zu
werden oder zu bleiben unter den unaufhörlichen Schlägen des Schicksals;
oder auch, mit unaufhörlicher Hingabe in uns aufzuspüren, wo noch die

Verschlossenheit und die angstvolle Selbstumklammerung des Ich in
verborgenen tiefen Schichten sich hält, womit wohl niemand sein Leben lang
ganz fertig wird, was aber trotzdem von unserer Seite eine treue Bemühung,
auch eine ehrliche Gedankenarbeit voraussetzt. Wir müssen schließlich

ertragen, ohne Schwung und Glauben an „das Wunderbare" zu verlieren,
doch einzusehen, daß das Leben wesentlich ein Bezirk des Halben, des

Gebrochenen, des Zwielichtes ist, und daß eine vollständige Umwandlung
hier kaum erhofft werden kann. Die Schwere und der Ernst dieser Dinge
erfordert aber immerhin, dabei in aller wünschbaren Frohmut eine gewisse

Zucht des Sichgebens zu beobachten, was vielleicht von kopfhängerischer
Frömmelei dann weiter absteht, als wenn man in haltlose Gefühligkeit
einige forfche Ausdrücke hineinstreut.

Diese Zucht wird schon dadurch nahegelegt, daß die allerfchwersten
und a l l e r tiefsten Dinge eben nicht zwischen Mensch und Mensch sind noch

sein können, sondern allein zwischen Mensch und Gott, Es ist ein Irrtum,
wenn Luther und seine modernen Erneuerer behaupten, daß dem Menschen
unmittelbar nur die Beziehung zum Nächsten offenstehe und er nur durch
Selbstverleugnung in dieser zu Gott in ein Verhältnis trete. Es gibt Dinge,
und sie sind vielleicht die wichtigsten im Leben, wo kein Reden auch nur das



Zur Oxfordbewegung 387

Geringste dabei hilft. Es ist ein Segen, reden zu können; ein vielleicht noch

größerer, Mitteilungen empfangen zu dürfen. Niemand soll das gering
achten, und vielleicht hat in solcher Ermöglichung die Gruppe ihr Bestes
geleistet. Aber ein Allheilmittel ist das nicht. Die ganze Problematik der

Beichte, daß sie einerseits zwar erleichtert und manches, womit der Mensch
selbst einfach nicht fertig wird, als trotzdem bereits überwunden und wesenlos

sich herausstellen läßt — daß sie andererseits aber von Natur nach

außen gewendete Menschen noch leichtfertiger macht: das ist ja oft durchdacht

und dargelegt worden. Trotzdem ist diese ganze Neubahnung des

Weges von innen nach außen, wenn Maß gehalten wird, durchaus zu
begrüßen. Etwas anderes ist es mit der heutigen Empfindungsweise betreffs
des Vergebungsgedankens. Wenn wir von der strengen metaphysischen Be-

amtung des Priesters nach katholischer Idee absehen, so muß festgestellt
werden, daß der Gedanke, eine schwere Schuld sei durch einfaches Bekennen
und Bereuen gelöscht, dem heutigen Fühlen mühsam ist. Einerseits denkt
der heutige Mensch, daß kleine Schulden, durch die niemand und nichts ernstlich

geschädigt worden ist, durch Bessermachen getilgt sind; andererseits,
sehr schwere Schulden feien zwar dadurch, daß auf anderen Gebieten Wertvolles

hingebend geleistet wird, bis zu einem gewissen Grade aufgewogen,
könnten aber in ihrem Schatten nie ganz verschwinden. Ein Mensch, der
andere zu Grunde gerichtet und dann auf religiösem Wege volle Leichtigkeit,

Freiheit und Freude wiedergewonnen hat, wird für das heutige
Empfinden immer etwas Verdächtiges behalten. Wir wollen damit aber gegen
Möglichkeit und Recht solcher Fälle keinen Einspruch erheben, obwohl sehr
viel Selbstzucht dabei erforderlich sein dürfte. Wichtiger scheint uns, daß
abseits des ganzen Schuld-Vergebungs-Komplexes (der ganz allein
in den Mittelpunkt gestellt zu einer alles zerstörenden Sündenangst führen
kann) noch ein anderes riesiges Gebiet liegt, dem mit Reden und Jnein-
anderüberströmen nicht sehr wesentlich beizukommen ist. Es gibt das Schicksal,

welches oft durch keine Bekehrung, keine Hingabe, keine Einsicht in seiner
von innen nie ganz zu erweichenden Härte umgewendet, nie ganz als Gottes
guter Wille erlebt werden kann. Damit muß man irgendwie selber fertig
werden, ohne bitter, verneinend und krüppelhaft zu werden, und das nimmt
uns kein Mensch ab, das erleichtert uns auch kein Mensch im Entscheidenden.
Wenn man diese Dinge aber im Auge behält, oder wenn sie uns nicht aus
den Augen lassen, dann muß das Wichtigtun und Triumphieren mit
Geringfügigkeiten, die manch anderer kurzerhand selbst und ohne Bemühung des

Herrgotts zu erledigen vermag, oft so aufreizend und ärgerlich werden,
daß man sich schweigend abwenden muß, um nicht ungerecht zu werden.
Und was schließlich als spontanes Bekenntnis, wie auch früher schon in
vielen Sekten, seine Frische, seinen Wert, seine Zeugniskraft von einer
mittelsten Berührung haben kann, auch ohne daß nun in jeder Einzelheit
Vollgewicht anwesend fei — das verliert diese positiven Eigenschaften, wenn
es hundertmal immer von neuem in derselben Weise vorgetragen wird.



388 Erich Brock

Kein Mensch hat die Unbefangenheit zu solchen Wiederholungen, keiner kann

es, ohne sich selbst und den andern Unrecht zu tun. Ein so systematisierter
Betrieb wird eben auf die Dauer doch zu einer reflektierteren, mehr
objektivierenden Predigt kommen müssen, mit allen Vor- und Nachteilen, die
das bietet.

Das wird auch dadurch gefördert werden, daß die ganze Einstellung
auf unaufhörliches und unmittelbares Bekehren in dieser Art kaum
aufrecht zu erhalten ist. Es ist die Frage, ob alle Menschen zum Bekehren da

sind, ob das Christentum in seiner unbedingten Form wirklich eine Auflage
für alle ist. Es gibt sehr viele rechtschaffene pietätvolle Menschen, die in
anständiger Weise mit ihrem Leben fertig werden, ihre Pflicht tun, in
billigenswerter Weise das Gute genießen, das sich ihnen bietet — die streben
und auch verzagen, ja und nein sagen, sich freuen und trauern, wie es

Menschenlos ist, und dabei im ganzen etwas durchaus Fruchtbares und
Wohltuendes darstellen. Diese nun mit Gewalt aus ihrer Sphäre
vernünftiger Gutwilligkeit herauszuzerren und sie in eine rein transzendente.
Begriffswelt hineinzuzwingen, zu der sie nicht berufen sind und zu denen

ihr Schicksal ihnen keinen Kommentar gibt, das führt zum Unheil.
Entweder es stößt sie ins Leere, zwischen den beiden Bezirken, macht sie

unglücklich und unfruchtbar, oder bringt sie zu flachem und gewissenlosem
Geschwätz und Heuchelei, Damit müßte der ganze Zahlenrausch, in den

heute die Religion hineingestellt werden soll, verflogen sein und erweist
sich als etwas durchaus Bedenkliches, Wer berufen ist, der wird so oder
so, durch sein Verlangen getrieben oder aber auch anderweit geführt, zu
dem hinkommen, wo für ihn der Weg weiter geht. Aber es steht auch

geschrieben, man solle die Perlen nicht vor die Säue werfen (womit hier
hauptsächlich die Sensationsgierigen gemeint sind). Die christlichen Dinge sind
in ihrem Wesen sehr ernst und tief und sind zu schade als Etikett für halbe,
schwächliche und unaufrichtige Vorgänge, zu schade, weil damit mancher
abwendig gemacht wird, der sie dann als wesentlich zusolchen Vorgängen
gehörig mißversteht.

Hiermit wird auch die Möglichkeit, die Politik von einer religiösen
Bewegung aus heilen zu können, fragwürdig. Zweifellos geht es nicht mehr
lange weiter, wenn nicht auch zwischen den Völkern und zwischen den

Ständen und Parteien eine gewisse Anständigkeit der Gesinnung, Duldsamkeit,

Loyalität, Streben nach Gerechtigkeit und Ehrlichkeit und Handeln mit
Hinblick auf eine zukunftige Gemeinschaft hin einkehrt. Aber was heißt z. B.
etwa „Selbstlosigkeit" im politischen Leben? Welcher Gruppen- oder Volksführer

darf für andere rein religiös bestimmte Verzichte leisten? Oder was
heißt etwa, ein Volk solle sich Gottes Führung unterstellen? Ein einzelner
kann sich mit viel Gewissenhaftigkeit weitgehend solcher unmittelbarer Führung

unterstellen; aber ein Volk? — Und werden wirklich die heutigen
furchtbaren Probleme, die sich aus der Technisierung, aus der Übervolle-



Zur Oxfordbewegung S89

rung und aus vielen ähnlichen Dingen ergeben, schon durch die „Liebe"
gelöst?

Ohne die Liebe, wenn wir uns dieses viel mißbrauchte Wort zu eigen
machen wollen, allerdings wahrscheinlich auch nicht. Dann aber, so müßte
man meinen, wäre es doch gut, die Menschen ruhig von ihr reden und sie

predigen zu lassen, und von allen göttlichen Dingen, die damit zusammenhängen.

Auch wenn manches Halbwertige und Abwegige dabei unterläuft,
so müßte doch schließlich auf diesem Wege das Rechte gefunden und langsam
Korn um Korn erschwungen werden. Es wäre dann d o ch die Hauptsache,
daß überhaupt die Menschen in diese Richtung des Blicks gebracht würden.

Die ganze Geschichte zeigt, daß dieser Gedanke ein Irrtum ist. Das
ganze Mittelalter hindurch hat die Menschheit keine andere Blickrichtung
gehabt; und auch von da an bis auf die heutige Zeit hat das Abendland
teils überwiegend, teils noch in ungeheurem Ausmaße in diefer Blickrichtung

verharrt. Ist es darum fchon wirklich besser geworden in der Welt?
Heute sind wir so weit, um nur eine Tatsache aus dem Wirrsal der Gegenwart

herauszuheben, daß alljährlich Millionen Menschen verhungern oder
sich aus Nahrungssorgen umbringen und daß auf der andern Seite so viel
Nahrungsmittel, um diese oder vielleicht alle hinlänglich leben lassen zu
können, absichtlich vernichtet werden. Und dies viel weniger aus subjektiver
Bosheit, als aus Ratlosigkeit, aus objektiver Dämonie unserer ganzen
Problemlage. Selbstverständlich sind solche Dinge ohne Religion nicht zu lösen.
Aber sie sind nur zu lösen unter Beihilfe einer Religion, die es wirklich
mit ihrer religiösen, moralischen, geistigen, intellektuellen Vollwertigkeit
ganz ernst nimmt. Der Lateiner sagt: «orrupti« optimi Pessimum, und die
Geschichte und Jndividualerfahrung bestätigen, daß nie die Menschen tiefer
sanken, als wenn sie durch eine obenhin ergriffene Religion sich eine

Beruhigung schafften, um alle tiefen Triebe von Bosheit, Machtgier,
Grausamkeit, Herrschsucht, Verlogenheit, bürgerlicher und anderer Lebenslüge
naiv ausleben zu können. Wir wünschen von ganzem Herzen, daß
diejenigen, welche in der Gruppenbewegung wirklich das „Eine" gefunden
haben, stark genug sind, um die Summe des Geringwertigen, welches in
dieser Bewegung mitläuft, so weit einzuordnen, daß das Ganze zur
Förderung der Menschheit mithilft. Denn ihre Förderung, ja ihre Rettung ist

dringlich, und es ist nötig, alle wirklichen geistigen und religiösen Kräfte
dafür zu wecken, zu fummeln, einzusetzen.


	Zur Oxfordbewegung

