
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 15 (1935-1936)

Heft: 7

Artikel: Der Sinn der deutschen Kulturrevolution

Autor: Schröder, Hans Eggert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


345

Vom Sinn öer öeutsthen Kulturrevolution.
Von Hans Eggert Schröder.

(^m tragischen Grunderlebnis bekundet sich am tiessten der Verwandt-
schciftszug der griechischen mit der deutschen Seele, die beide — als

einzige unter allen Völkern — aus ihm heraus zur Begründung der
Tragödie gelangten.

Allein dasselbe Jahrhundert, das die Blüte der griechischen Tragödie
trug, zeitigte, ohne zu einer tragischen Kultur zu führen, jenes
untragisch-harmonische Menschenbild des klassischen Persönlichkeitsideals,
das bis in die Zeit der deutschen Klassik hinein in allen Begegnungen der
deutschen Kulturwelt mit dem Griechentum den einzigartigen, entscheidenden

Vorbildcharakter behielt, welcher das humanistische Weltbild in seinen
verschiedenartigen Prägeformen immer wieder bestimmte.

Wir rühren hier an das merkwürdigste Verhängnis der griechischen
Kultur. Wenn jenes humanistische Menschenbild mit Recht als das sür die

abendländische Menschheitsgeschichte entscheidende dasteht, so erscheint diese

geschichtliche Entwicklung selbst im Lichte eines Verhängnisses, in dem

blitzartig der Abgrund der Vernichtung, bis an dessen äußersten Rand nns
der zivilisatorische Fortschritt geführt hat, als das innerlich höchst

folgerichtige und notwendige Endziel des von ihr eingeschlagenen Weges kenntlich

wird. Den rasenden Todeslauf von diesem Vernichtungsziel avzuwcu
den und die Umkehr auf dem verhängnisvollen Wege herbeizuführen, ist
das Anliegen und die Aufgabe der deutschen Kulturrevolution. Darum steht
sie im Zeichen einer tragischen Erneuerung, darum saud sie zurück zu den

Quellen und Wurzelgründen überpersönlicher Lebenszusammenhänge, fand
sie hinaus über den Bereich des humanistischen Menschenbildes zu dem

Blutstrom des Ahnenerbes, zu dem Mutterboden der Heimaterde, zu dem

bergenden Schoß des Volkstums und der Rasse. Darum endlich lehnt sie

das einseitige Griechenbild der Klassik ab und ergänzt es durch das tiefere
Wissen um die griechische Frühzeit, die auf dem Wege zu einer tragischen
Kultur war.

Allzulange indes blieb jenes humanistische Weltbild, dem das
tragische Erleben fremd ist, der allein gültige Vertreter aller deutschen

Kulturerfordernisse und Külturbestrebungen; und die Tragödie selbst erschien
in ihnen als nicht mehr denn eine literarische Kunstform und fiel
demgemäß einseitiger, nämlich ästhetischer und kunsttheoretischer Behandlung
anheim. Nicht eine tragische, sondern eine humanistische Kultur bestimmte
bis in die Tage Schillers hinein die abendländische Geistesgeschichte! —

Der erste, der in kritischer Betrachtung und seelenkundiger Deutung
das Problem des Tragischen tiefer faßte und die Tragödie nicht als
Literaturform, sondern als höchsten Ausdruck eines wesenhaften menschlichen
Erlebniszuges erkannte, war Friedrich Nietzsche.



346 Hans Eggert Schröder

Für die deutsche Kulturrevolution der Gegenwart, in der die Frage
nach Sinn und Wesen des Menschentums erneute Dringlichkeit gewonnen
hat, stellt, wie wir schon andeuteten, das tragische Grunderlebnis ein
Zentralproblem dar. Es ist daher ein Ereignis von hoher Bedeutung, wenn
einer ihrer Borkämpfer, der jüngst für seine Verdienste um die deutsche

Dichtung von der Gesellschaft der Bücherfreunde zu Chemnitz mit ihrer
Jahresehrengabe beliehene Werner Deubel, jetzt zwei Schriften vorlegt,
die dieses Problem weitgehend zur Klärung bringen ^). Denn die ganz
ungewöhnliche Bedeutung dieser Bücher liegt nicht allein darin, daß der
Verfasser das Problem des Tragischen und der Tragödie für immer dem

verengenden und verfälschenden Rahmen „ästhetischer" Betrachtungsweise
entreißt und es dem Gebiete der seelenkundlichen und kulturwissenschaftlichen
Forschung zuweist (womit er nichts Geringeres leistet als die endgültige
Befreiung von Jahrtausende alten Irrtümern sämtlicher Theorien über
den Tatbestand des Tragischen und die Kunstform der Tragödie von
Aristoteles an bis zu den Lehren der tragsdie classique und den Kontroversen
des deutschen Idealismus); sondern mehr noch tritt sie darin hervor, daß
es ihm gelingt, während Nietzsche auf dem gleichen Wege mit der
Forderung einer tragischen Kultur endete, der Verwirklichung dieser
Forderung die sicheren Fundamente zu errichten!

Zweierlei ermöglicht ihm solches Gelingen: auf der einen Seite die

Darbietung eines ungewöhnlichen Wissens um tiefste Seelengeheimnisse
des germanischen Menschen und sorgfältig ausgereifter Erkenntnisse über
den Zusammenhang der tragischen mit der heroischen Lebenshaltung in
der schweren, echten Bedeutung des Wortes, womit zugleich die Bedeutung
des Dionysischen im Nietzscheschen Sinne für diese Haltung ihre tiefste
Deutung erfährt — Erkenntnisse von höchster rossen- und menschenkundlicher

Bedeutung! —; auf der anderen Seite eine klare, überzeugende und
in ihren Perspektiven revolutionär neuartige Darstellung des eigentümlich
deutschen Weges zu einer tragischen Kultur und die Kennzeichnung
der heute erreichten Etappe auf diesem Wege, — Davon insbesondere soll
hier kurz berichtet werden.

Die Erneuerung der deutschen Kultur, die heute im seelischen Umbruch
der Gegenwart in ihren entscheidenden Endkampf tritt, hebt an mit dem

Aufbrechen eines völlig neuen deutschen Lebensgefühls in der Zeit des

Sturm und Drangs, das in der romantischen Epoche seine tiefste Verwirklichung

erlangt und durch den Zusammenhang einer gewaltigen völkischen
Lebenswoge bis in die Gegenwart hereinreicht. — Zum erstenmal wird
nun von Deubel erkannt, daß im Verlaufe dieses Entwicklungsganges der

deutsche Vorstoß zu einer tragischen Kultur sich gabelt in die beiden

') Werner Deubel, Schillers Kampf um die Tragödie, Umrisse eines neuen
Schillerbildes, Wiedukind-Verlag, Alexander Bosz, Berlin-Lichterfelde 1935. Rm 1.30,
— Werner Deubel. Der deutsche Weg zur Tragödie. Verlag Wolfgang Jeß. Dres
den 1935. Rm 2.-.



Vom Sinn der deutschen Kulturrevolution 347

Durchbruchsformen des „biozentrischen" Weltbildes Goethes und der
Romantik und des tragischen Menschenbildes Schillers und Kleists, Diese
beiden Ereignisse sind von höchster Bedeutung für die künftige deutsche

Kulturentwicklung, vermochten aber so lange nicht zu einer grundlegenden
Erneuerung des deutschen Wesens von geschichtlichem Ausmaß,zu führen,
als fie getrennt neben einander standen, Ihre erste, mehr erahnte als
gewußte Verschmelzung vollzog einmalig Hölderlin, der darum als frühestes
Leitbild einer künftigen deutschen Kultur dasteht. Erst Nietzsche nimmt beide

Impulse zugleich auf, und nicht zuletzt ihre unbewußte Vereinigung bot
ihm den Schlüssel zu seinen erbarmungslosen Entlarvungen der
verhängnisvollen menschlichen Selbsttäuschungen der abendländischen Geschichte.

Ihre völlige Verschmelzung endlich führt bei Klages, dem geblütigen Niedersachsen

und weitaus bedeutendsten Führer der gegenwärtigen Kulturrevolution,

in seinem aus UrWissen des Volkes gespeisten Denken zu seiner
totalen Revolution der deutschen Philosophie, zur Begründung seiner Lebens-
wissenfchaft und Menschenkunde und damit zugleich zur letzten Etappe der

Begründung einer tragischen Kultur germanischer Wesensart, völlig frei
zum erstenmal von Fremdgütern der abendländischen Geistesgeschichte und
zugleich tief und umfassend alle Gebiete sowohl der rassischen und
seelischen Anlage des deutfchen Menschen wie auch der historischen Prägeformen
seines Wesens in Rücksicht zieheud!

Das Weltbild Goethes und der Romantik nämlich stellt den ersten deutschen

Gegenschlag dar gegen die Wertwelt dogmatischen Kirchenglaubens
und der Lehrgebäude der Paulus, Platon, Sokrates bis zu Newton, Kant,
Hegel, Fichte; es beseitigte die Fremdlehren vom Unwert der Welt und der
Natur, sei es in der ideologischen Form der Bezichtigung als „niederen",
„sündigen", „armen", „elenden" Wesens, sei es in der materiologischen
Form der Verkennung als „Maschine", als Kraft- und Stoffreservoir
menschlicher Machtgelüste und als deren Ausbeuteobjekt; es drang vor zum
Blutstrom des Ahnenerbes, zur Heiligung des Mutterbodens und der
Heimaterde, zur Lebensfülle des Volkstums; aber es verband diesem Weltbild

das klassisch-humanistische Menschenbild, das solcherart von neuem
verhängnisvoll im deutschen Lebensraum verankert wurde. Es scheiterte
nahezu im selben Augenblick, als der große Weise, als welcher Goethe die

höchste Vollendung seiner Persönlichkeit dargelebt hatte, dahinging, an den

gleichen menschlichen Selbsttäuschungen, die das Verhängnis des 19.

Jahrhunderts bewirkten: das „junge Deutschland" konnte den grotesk
anmutenden und gleichwohl im tiefsten nicht völlig unberechtigten Versuch
unternehmen, eine Synthese romantischer Weltanschauung mit dem Geiste der
französischen Revolution und ihren Lehren zu erstreben!

Das tragische Menschenbild Schillers und Kleists stellt den ersten deutschen

Gegenschlag dar gegen die Wertwelt der romanischen Völker und ihrer
„civilisation"; es drang vor bis zum heroisch-tragischen Lebensgefühl deutschen

Geblüts, bis zum Schicksalswissen um die tragische Situation des



348 Hans Eggert Schröder

Menschentums; aber es verband diesem Menschenbild ein idealistisches Weltbild,

einen naturwidrigen Transzendentalismus, der wie eine unheilvolle
Verschmelzung germanischer Wesenszüge mit jüdischen Glaubenssätzen
anmutet. Er scheiterte, als die Feuerseelen seiner Träger sich frühzeitig selbst

verzehrt hatten; und das bürgerliche Jahrhundert konnte, was in der
Tragödie Wirksamkeit der überpersönlichen Mächte war, in Psychologische,
historische und soziologische Anliegen der Menschen, was schicksalhaftes
Verhängnis weltdurchwaltender Göttermacht war, in moralisch-dogmatifche
Schuld-Sühne-Zusammenhänge verfälschen und die Tragödie zum bürgerlichen

Trauerspiel und zum modernen Gesellschaftsdrama entwürdigen! —
Goethe zwar und ähnlich, wenn auch nicht in gleichem Ausmaß, Schiller
überragen durch ihr Wesen weit den von entgegengesetzten Seiten her
begrenzenden und verfälschenden Blick ihrer bewußt ausgesprochenen
„Überzeugungen"; aber der Blick der Nachwelt fiel nicht auf ihre lebendigen
Gestalten als Vorbilder eigener Wesensformung, sondern auf ihre der eigenen
Meinung leicht angepaßten Lehren!

Das Weltbild Goethes und der Romantik ist in deutscher Form die

Neubegründung eines uralten Menschheitswissens, wie die griechische Seele
es aus urarischem Erlebnis heraus in der vorsokratischen Philosophie
bekundet hatte; das Menschenbild Schillers und Kleists ist in germanischer
Form die Neubegründung eines uralten Menschheitswissens, das einst die

griechische Seele zu den großen Werken der Tragiker geführt hatte. Aber
auch das Griechentum kam nicht zu ihrer Verschmelzung in der Begründung

einer tragischen Kultur, sondern endete mit jener humanistischen Kultur

des Hellenentums, die teils schon selber Ausdruck seines Verfalls war,
an der zum anderen Teil die letzte Lebenskraft seines Wesens zugrunde
ging! Diese, die, wie erwiesen, bis zu den getrennten Gegenschlägen Goethes
und Schillers die abendländische Geistesgeschichte allein beherrscht hatte,
stellt aber eine unheilvolle Verschmelzung von griechischen Wesenszügen
mit jüdischen Glaubenssätzen und jüdischer Weltansicht dar (weshalb
Nietzsche nicht zu Unrecht auf das späte Hellenentum das Wort vom
„Präexistenten Christentum" prägen konnte). Die im Griechentum nicht
geglückte Vereinigung des lebensreligiösen Weltbildes mit dem tragischen
Menschenbild ist die höchste Gegenwartsaufgabe der gegenwärtigen deutschen

kulturellen Erneuerung zur Überwindung des abendländischen
Verhängnisses durch die Begründung einer tragischen Kultur; denn erst durch

diese Vereinigung ist die endgültige Überwindung gräko-judaischer
Welthaltung durch gräko-germanische möglich; erst sie, die im seelischen

Verwandtschaftszug der deutschen mit der griechischen Seele ihre wechselseitige

Sicherung ermöglicht, erreicht mit der Begründung einer tragischen Kultur
gleichzeitig den sichersten Schutz gegen die immer wieder drohende Gefahr
einer Verschmelzung germanischer Wesenszüge mit jüdischen Glaubenssätzen
und jüdischer Welthaltung, wie sie alle bisherigen geschichtlichen
Erneuerungsversuche einer deutschen Kultur gegen die abendländische, humum-



Vom Sinn der deutschen Kulturrevolution 349

stisch-katholische Kultur, wie sie insbesondere den Zwittercharakter des deutschen

Protestantismus kennzeichnet. — Damit ist der bisherige
Entwicklungsgang und die heutige Stellung der deutschen Kulturrevolution, d. h.
des Kampfes um die Begründung einer tragischen deutschen Kultur, klar
erwiesen.

Eine ganz außerordentliche Bedeutung kommt im Verlaufe dieser
Entwicklung wie ebenso der Gestalt Goethes dem Werke Schillers zu, wie man
erkennt, bedeutet es doch den ersten Durchbruch des deutschen Genius zur
Tragödie! Und tragischer Dichter zu sein, ist das zentralste
Wesensmerkmal Schillers. Wenn man ermißt, wie oft dies verkannt wurde und
wie unfaßbar geradezu das Bild seines Wesens bisher durchgängig
verzeichnet worden ist, dann ift es Deubel nicht genug zu danken, daß er der

Gestalt Schillers eine besondere Darstellung im Zusammenhang seiner
Forschungen über den deutschen Weg zur Begründung einer tragischen Kultur
zuteil werden ließ!

Schiller, dessen Werk wir als den ersten Durchbruch des deutschen
Genius zur Tragödie bezeichneten, steht, in unablässigem Schwanken furchtbar

hin- und hergerissen, zwischen den beiden Weltbildern des abendländischen

Humanismus und einer tragischen deutschen Kultur; historisch stellt
sich diese Zwischenstellung dar als ein Schwanken zwischen — Kant und
Goethe! Und keine ärgere Verfälschung konnte geschehen, als seine tiefe
Zerrissenheit umzudeuten in einen verbindenden Ausgleich ihrer
widerstreitenden Meinungen, um solcherart Schiller für den deutschen Idealismus

und den deutschen Idealismus durch Schiller zu retten; denn sie

entstellte — von Nietzsche bereits als „Falschmünzerei" gebrandmarkt! —
gerade den Herznerv seines Wesens. Allein, mit den nährenden Wurzeln
seiner Seele hält dieser Zwiespalt ihn stets im Bereich jener
tragischdionysischen, heroischen Lebenshaltung germanisch-deutscher Artung; aber
sein Denken entlockt ihn wieder und wieder mittelpunktsflüchtig in fremde,
verderbliche Bereiche, zieht ihn hinüber auf die Seite transzendentaler
Geistesvergottung, stürzt ihn in abgründigste Verzweiflungen, führt ihn
an die Schwelle des absoluten Nichts und zerstört blutsaugend sein
lebendigstes Dichtertum. — Mit unerhörter Spannung, in der gedrängten und
kraftvollen Kürze der Darstellung umso eindrucksvoller, schildert Deubel
den Ablauf dieses oft ratlosen Schwankens, Sichverlierens und immer
wieder mit fast übermenschlicher Kraft Zusichzurückfindens, um nach
stürmischem Ablauf dieser Schilderung befreiend auf den Gipfel zu führen
in einer mit erneuernd-wiederbelebender Gewalt seine Essenz erfassenden
Urbildschau seines Wesens!


	Der Sinn der deutschen Kulturrevolution

