
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 15 (1935-1936)

Heft: 6

Artikel: Goethes "Faust" : ein Missverständnis?

Autor: Deubel, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2g4 Werner Deubel: Goethes „Faust" — ein Mißverständnis?

Inselstaates haben bereits die „Bastionen" eingenommen und der mäch«

tige Wirtschafts- und Verkehrskomplex der japanischen „Südmandschurischen
Eisenbahn" (S.M.R.) hat schon die ersten Enterhaken zur Beherrschung
dieses großen nordchinesischen Raumes geschlagen. In mancher Hinsicht
erinnert das Riesenunternehmen der S.M.R. an die englische
Ostindienkompagnie, es ist der wirtschaftliche Schrittmacher für die japanische
Machtausdehnung auf dem Festlands oder folgt dieser unmittelbar nach. Ein paar
Hunderttausend Engländer verstehen es, das uneinige Indien zu beherrschen:

warum sollten ein Paar Hunderttausend Japaner nicht das uneinige,
unter schweren Krisen sozialer nnd knltürlich-politischer Umwälzungen
leidende China zu bevormunden verstehen?

(Ein weiterer Aufsatz folgt.)

Goethes „Zaust" ^ ein NlißverstSnönisZ
Von Werner Deubel.

(V^n der „Morgenröte" schreibt Nietzsche: „Man sehe sich heute einmal nach
>v) SchillerW. v. Humboldt, Schleiermacher, Hegel, Schölling um, man
lese ihre Briefwechsel und führe sich in den großen Kreis ihrer Anhänger
ein: was ist ihnen gemeinsam, was wirkt auf uns bald so unausstehlich,
bald so rührend und bemitleidenswert? Einmal die Sucht, um jeden Preis
moralisch erregt zu erscheinen; sodann das Verlangen nach glänzenden,
knochenlosen Allgemeinheiten, nebst der Absicht auf ein Schöner-sehen-
wollen inbezug auf alles (Charaktere, Leidenschaften, Zeiten, Sitten)... Es
ist ein weicher, gutartiger, silbern glitzernder Idealismus, welcher vor allem
edel verstellte Gebärden und edel verstellte Stimmen haben will,"

Idealismus Kantischer Prägung hat bis in die Nachkriegszeit das
Denken (auch das wissenschaftliche!) gegängelt. Inbezug auf den „Faust"
hat der bewußt oder unbewußt urteilbestimmende Idealismus zwei
Irrtümer entstehen lassen, die recht eigentlich bürgerliche Irrtümer sind und
sich (darum?) unglaublich zähe behaupten: da Goethe sein Werk als
„Tragödie" bezeichnet, gleichwohl aber mit einer Himmelfahrt hat enden lassen,
so fühlt man sich fröhlich in dem Glauben bestärkt, daß es mit Tragödien
halb so schlimm bestellt sei und — per aspera ad astra! — wahrscheinlich
allermeistens „gut ausgehen" werde. Und zweitens: der „Faust", so meint
man, sei Goethes Vermächtnis und also einen hohe Mahnung, uns dauernd

zu bessern, unentwegt „faustisch" zu streben und zu taten; ja dies
„Faustische" — „Im Anfang war die Tat!" — sei gerade ein Wesensmerkmal

l) Nietzsche denkt hier an das übliche, vom Idealismus verfälschte Schillerbild,
das bis zum heutigen Tage Unheil stiftet. Die Umrisse eines neuen, wirklicheren
Schillerbildes habe ich in.der Schrift „Schillers Kampf um die Tragödie" zu zeichnen
versucht.



Goethes „Faust" — ein Mißverständnis? 295

des „germanischen" Menschen und der „Faust" habe uns höchster Ansporn
nnd aneiferndes Vorbild zu sein.

Nun, der erste große Dichter, der um die Notwendigkeit wußte, das

leuchtende Wunder der alten Tragödie — nach Zertrümmerung der
französischen Ansprüche durch Lessing und nach dem Vorangang des germanischen

Shakespeare — aus deutscher Seele zu erneuern, war Schiller;
aber gerade der Kantische Idealismus, dem er verfiel und den er trotz
heftiger Gegenwehr nie mehr ganz hat loswerden können, hat Schiller an
der vollen Erreichung des Zieles gehindert 2), „Die Tragödie kann mit dem

Gott Kants nichts anfangen," schreibt Paul Ernst '). „Das Kantische Sittengesetz

ist nichts als der Ausdruck für eine Lebensbedingung der mittleren
bürgerlichen Gesellschaft..." Darum ist Kant „ein Mensch zweiten Ranges,

ein tief unsittlicher Denker, wie jeder Denker das sein muß, der
sich nicht zu der Höhe der Religion erheben kann, auf welcher der Tragiker
steht."

Indessen, die Frage nach der „Tragödie Faust" soll uns hier nicht
beschäftigen. Nur soviel ist gewiß: daß nicht Mephisto, sondern die Gottheit
das letzte Wort hat, entspricht nur Goethes Gewohnheit, keine
Wertentscheidung zu treffen, vielmehr das endgültige Urteil in der Schwebe zu
lassen. Denn wenn die Gottheit hier zum Menschen Ja zn sagen scheint,

fo tut sie es nur in dem verzichtenden Sinne, daß sie ihn eben zwiespältig
aus Seele und Geist, aus Leben und Wille erschaffen hat und ihn also am
Ende auch so hinnehmen muß.

Aber die „Idee" der Menschheitsbesserei steckt selbst heute noch der

Wissenschaft so im Blute, daß nahezu die gesamte Literaturforschung förmlich

gewohnheitsmäßig darauf schwört, daß Faust fich „entwickele" und aus
Schuld und Irrung sich zu immer höherer, reinerer und wertvollerer
Menschlichkeit „emporläutere". Es bedarf aber nur eines unbefangenen
Blickes auf die Faust h a n d l u n g, um zu bemerken, daß jeder „Akt", jeder
Lebensabschnitt mit einem Versagen Fausts endet. Will man in diesen
Bilderkreis eine „Entwicklung" hineindeuten, so kann es nur eine solche
des fortschreitenden Verfalls sein. „Da kommen sie und fragen, welche

Idee ich in meinem „Faust" zu verkörpern gesucht? — Als ob ich das selber
wüßte und aussprechen könnte! Vom Himmel durch die Welt zur
Hölle, das wäre zur Not etwas; aber das ist keine Idee, sondern Gang
der Handlung." (Zu Eckermann 6. 5. 1827.)

Der Schlüssel zum Verständnis der Goetheschen „Persönlichkeit" liegt
in folgender Einsicht: wie das Christentum ist auch der Idealismus eine

Willensreligion. Er erstrebt das „Gute, Wahre, Schöne" und sieht die

Gewähr dafür in der Vorherrschaft der sittlichen Vernunft und des Willens.
Vernunft, Geist, Wille, Bewußtsein, Tat stehen auf Seiten des Logos, Dem-

^) Vgl, die Abschnitte „Grundbegriffe der Tragödie" und „Die Religion der
Tragödie" in meiner Schrift „Der deutsche Weg zur Tragödie",

b) In dem Buche „Der Zusammenbruch des dentschen Idealismus",



296 Werner Deubel

gegenüber ist Goethe der Entdecker der Vorzugsstellung des Unbewußten <).

Die unbewußten Mächte der Seele stehen auf Seiten des Bios, Daher ist
Kants Lehre logozentrisch, Goethes Religion und Menschenbild biozentrisch.
Aber Goethe hat sich nicht wie etwa Hölderlin oder Eichendorff den Mächten
der Seele anvertraut (sonst wäre er ein Dichter und nichts als ein Dichter
geworden), sondern ist dem Lebensplane gefolgt, Seele und Geist zum
Gleichgewicht zu bringen. Das ist der metaphysische Sinn seines
Persönlichkeitsideals. Im Dienste dieses Ideals tut er der Seele Zwang an und
übertäubt ihr Aufbegehren durch rastloses Tätigsein, „Die Sehnsucht
verschwindet im Tun und Wirken. Wo genug zu schaffen ist, bleibt kein Raum
für Betrachtung" °). Für den Wirklichkeitsverlust aus Vergewaltigung der
Seele gibt es nur einen Ausgleich: den Willen zur Macht, sofern man nicht
eben — Goethe und im Besitz einer biozentrischen Weisheit und Ehrfurchtsreligion

ist. Auf den Triumph des Willens auf Kosten der Seele aber zielt
eindeutig jede logozentrische Lebensauffassung: der Idealismus bereitet ihn
vor, der „Materialismus" des technisch-kapitalistischen Fortschrittszeitalters
vollendet ihn°).

Goethe ist kein Täter, er verordnet sich das Tätigsein wie ein Heil-
und Linderungsmittel, Gerade darum bewundert und beneidet er den

Täter aus dämonischer Leidenschaft: Napoleon, Im „Faust" aber schildert
er in bürgerlichen Maßen ein in idealistischen Trugbildern befangenes,
mit Humanitären Kulturphrasen verhangenes Tcitertum im Sinne des

technisch-fortschrittlichen Menschen, der heute — die Welt beherrscht.

Der Jngenieurmensch, der kapitalistische Jndustriemensch hastet von
Tat zu Tat, der Erdball ist ihm nur dazu da, um ausbeutende
Eroberungen zu machen; jeder Berg, der noch nicht „überwunden", jedes Fleckchen

Erde, das er seinem Nutzwillen noch nicht unterworfen hat, läßt ihn nicht
ruhen:

„Die wen'gen Bäume, nicht mein eigen,
Verderben mir den Weltbesitz,"

„Dieser Erdenkreis
Gewährt noch Raum zu großen Taten,"

„Herrschaft gewinn' ich, Eigentum,
Die Tat ist alles, nichts der Ruhm,"

Der raffgierigen Ichsucht entspricht brutale Ausnutzung der Natur
und herzkalte Unterjochung menschlicher Arbeitskräfte:

4) Vgl, Ludwig Klages „Goethe als Seelenforscher" und meine darauf fußende
Abhandlung im Goethejahrbuch 1931 „Goethe als Begründer eines neuen
Weltbildes".

5) Vgl, den Abschnitt „Hyperion und Werther" in meiner angeführten
Abhandlung.

6) Diese Zusammenhänge können hier nur angedeutet werden. Sie sind
ausführlich dargelegt in meiner Schrift „Der deutsche Weg zur Tragödie".



Goethes „Faust" — ein Mißverständnis? 297

„Vergeude keine Energie,
Verwerte sie,"

„Arbeiter, schaffe Meng' auf Menge,
Ermuntre durch Genuß nnd Strenge,
Bezahle, locke, prefse bei,"

Solch entseelter Macht- und Mordwille („Menschenopfer mußten
bluten!") hat sich noch je und je ein „kulturelles" Mäntelchen umgehängt.
Aber hört man in Fausts letzter Biedermannsrede den ganz ungoethischen,
brustvollen Unterton nicht? Hört man nicht, daß Goethe hier höhnt? Wie
dieser Faust sich bläht, wie er sich an übertriebenen Selbstbelobungen
berauscht! Was ist denn das „Glück" des „höchsten Augenblicks"? Die blutlose

Vorstellung einer trügerischen schöneren Zukunft, — das
Hirngespinst der gesamten Zivilisation.

Denn wie ist der wahre Seelenzustand des Fortschrittsmenschen
beschaffen? Fortschrittsglaube ist nur der aufs Irdische übertragene christliche

Jenseitsglaube, Beide opfern den lebendigen Gegenwartsaugenblick
dem Unwirklichsten, was es gibt: einem Begriff: der Zukunft. Zukunftsglaube

ist Unfähigkeit des entseelten Menschen, die Gegenwart tief zu
erleben, — ist Flucht vor der Gegenwart, Flucht vor dem grauen Mißmut.
Denn Glück strömt nur aus tiefem Erleben. Jedes Ziel des Machtstrebens
täuscht den Täter. Er findet das erhoffte Glück im Erreichen eines
„Erfolgs" nicht, denn Erfolge sind bloße Machtzuwachfe; die heizen den

Willen, sie schmeicheln dem Jchbewußtsein, aber sie sind seelisch farblos.
Darum haßt der Täter die Muße, die ihn znm Erleben auffordert; er muß
sie „totschlagen" und findet „Erquickung" nur in neuer glückloser Tätigkeit.

„Dem Taumel weih ich mich Erquickendem Verdruß",
„Das verfluchte Hier! —
Das eben leidig lastet mir".

Denn Hoffen in die Zukunft ist nichts anderes als Sorgen um
die Zukunft, Angst vor Fehlschlägen, Angst um Wahrung des Besitzes,
Angst vor demjenigen, was gerade die unentrinnbare Folge mußeloser
Willensbetätigung ist: vor dem Versäumen des Lebens,

„Wenn auch ein Tag uns klar vernünftig lacht,
In Traumgespinst verwickelt uns die Nacht;
Wir kehren froh von junger Flur zurück,
Ein Vogel krächzt; was krächzt er? Mißgeschick."

Darum tritt zu Faust, dem zukunftsgläubigen, machthungrigen,
fortschrittsfrohen Täter, die Sorge und rührt ihn an, — und er erblindet;
seine Seele sieht nichts mehr.

„Glück und Unglück wird zur Grille,
Er verhungert in der Fülle,..
Ist der Zukunft nur gewärtig.
Und so wird er niemals fertig."



293 Werner Deubel

Es hat Goethe „von jeher Spaß gemacht, Bersteckens zu spielen". (An
Reinhard, 22. 6. 1808.) Und gerade im „Faust" spürt man wiederholt, „daß
er zwar dem Publikum etwas Unerhörtes sagen will, daß er aber eine

Scheu hat, es deutlich zu enthüllen, als ob er fühlt, daß seine Zeitgenossen

enttäuscht werden würden" Aber noch deutlicher kann niemand
Untergangszeichen auf Untergangszeichen häufen, als Goethe es im Endakt des

„Faust" getan hat, Faust entwickele sich zn immer höherer, reinerer,
wertvollerer Menschlichkeit? Wie ergrimmt Goethe, wenn ihm solch idealistisches
Gesäusel (vgl, in dem Eingangszitat Nietzsches Wendungen von dem

„Verlangen nach glänzenden, knochenlosen Allgemeinheiten" und der „Absicht
auf ein Schöner-sehen-wollen") zu Ohren kommt. „Lumpenpack!" grollt
er. „Auch hier merken sie nicht, daß sie mit dem Regenwurm, der so glatt
hinunterzugehen scheint, einen Angel verschlucken, der ihnen zu schassen

machen wird."
Was ist denn die höchste und edelste Tätigkeit, in der Faust endet?

„Tags umsonst die Knechte lärmten.
Hack' und Schaufel, Schlag um Schlag;
Wo die Flämmchen mächtig schwärmten,
Stand ein Damm am andern Tag.
Menschenopfer mußten bluten,
Nachts erscholl des Jammers Qual;
Meerab flössen Feuergluten,
Morgens war es ein Kanal."

An anderer Stelle habe ich nachgewiesen, daß mit Goethe eine
Kulturrevolution im Sinne des Heraufkommens eines gräkogermanischen
Weltbildes beginnt, daß aber demgegenüber Kant der Vollender des alten grä-
kojudaischen Denkens ist«). Der Täter Faust aber ist von Anfang an
auf gräkojudaischer Spur; denn die berüchtigten Worte „Im Anfang war
die Tat!" sind die wesensmäßig richtige Übersetzung des Satzes der
jüdischen Gnostik; „Im Ansang war der Logos!"

Dieser Weg Mausts endet in dem hochsymbolischen Bilde — und
abgesehen vom „Zauberlehrling" hat Goethe kaum je wieder so seherischen

Tiefblick bewiesen! —: der blinde Faust genießt den höchsten Augenblick
in einer Selbsttäuschung;

„Wie das Geklirr der Spaten mich ergötzt!
Es ist die Menge, die mir frönet."

Aber aus seinem Sklavenheer sind „Lemuren" geworden, die dem

Ahnungslosen sein eigenes Grab schaufeln!
Kann eine Kassandra deutlicher — warnen? Einmal wild aufblitzend

und für Sekunden das letzte Dunkel erhellend, äußert Goethe zum Maler
Lyser: „Wie wäre es, wenn Sie einen modernen Faust zeichneten, einen

Vgl. Wilhelm Böhms lesenswertes tapferes Buch „Faust der Nichtfaustische".
6) Vgl. meinen Aufsatz „Gräkogermanisch-Gräkojudaisch" in der Zeitschrift

„Völkische Kultur", Oktoberheft 1931.



Goethes „Faust" — ein Mißverständnis? 299

Destillator des unsichtbar Dämonischen in jeglichem Leben und Treiben?
Einen Aufdecker schlimmer Zukunft und gut scheinender
Gegenwart, und so umgekehrt! — Maler Faust! — was sagen wir
dazu?"

Goethe wußte, daß unter dem logozentrischen Weltbild die Menschheit
verdorren müßte. Er sah Kant — zumal in Gestalt der mechanistischen

Naturwissenschaft, die nur die Amme der Technik und des Fortschritts ist
— auf der ganzen Linie Vordringen, und die Schwermut dieses Wissens

formt mit an dem Warnungsmal des „Faust". „Eisenbahnen, Schnellposten,
Dampfschiffe und alle möglichen Fazilitäten der Kommunikation sind es.

worauf die Welt ausgeht," schreibt er an Zelter. „Laßt uns soviel als
möglich an der Gesinnung halten, in der wir herankamen; wir werden mit
vielleicht noch wenigen die Letzten sein einer Epoche, die so bald nicht wiederkehrt,"

Und an anderer Stelle: „Selbst wenn ich nach Amerika flüchten
wollte, ich käme zu spät; denn auch dort wäre es schon zu helle," Und endlich:

„Ich sehe die Zeit kommen, wo Gott keine Freude mehr an der Menschheit

hat und er abermals alles zusammenschlagen muß zu einer verjüngten
Schöpfung."

VolttiscKe Mwdschsn
Genf unö flbefstnien. ^ §ort mit öer öifferenziellen Neutralität! ^ warum öie

Totalrevision verworfen wuroe. ^ Unfere Finanzlage. ^ Nach öen Nürnberger
Gesetzen. ^ Italien unö öer Vonauraum.

In den bewegten Tagen, in denen sich Europa, man kann schon sagen die

ganze Welt befindet, in einem Angenblick, wo akute Kriegsgefahr besteht,
und dies nicht nur in Afrika, nicht nur auf kolonialem Gebiete, sondern scheinbar
beinahe ebenso in Europa selbst — ist die Erstattung einer politischen Rundschau
für eine Monatsschrift eine nicht ganz unproblematische Angelegenheit, So, wie es

in den letzten acht Wochen zugegangen ist, bei dem beständigen Wechsel
der Szene, angesichts all' der vielen unsicheren Faktoren, die sich nm den
Begriff „Völkerbund" gruppieren, ist die politische Beurteilung der Geschehnisse
notwendig problematisch, solange die maßgebenden Staatsmänner ihre Karten nicht
einigermaßen aufgedeckt haben.

Ein typisches Bild des Szenenwechsels stellt die Haltung der Engländer
dar. Während zu Anfang des Konfliktes um Abessinien niemand so recht daran
glauben wollte, daß die Engländer tatsächlich gewillt seien, sich nicht nur um ihrer
eigenen Interessen, sondern um des Völkerbundes willen in ihrer Macht zu
exponieren, ergab sich in der Folge eine ziemlich andere Situation, Es schien sich

zu bestätigen, was uns vor kurzem von sehr maßgebender Seite versichert wurde,
daß nämlich nicht nur der italienische Ministerpräsident, sondern vielleicht der ganze
Kontinent sich über die Bölkerbundstreue der Engländer getäuscht hätten. Denn
nicht nur im Lager der ausgesprochenen Antifascisten, zu denen natürlich in erster
Linie die Labourgruppe gehört, nicht nur etwa in den Kreisen der Völkerbundsfreunde

um Lord Cecil, die auf dem Kontinent als solche zur Genüge bekannt sind.


	Goethes "Faust" : ein Missverständnis?

