
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 11

Artikel: Zur Frage der sogenannten Zwangssterilisierung

Autor: Pirchegger, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S52 Simon Pirchegger

Zur Zrage öer sogenannten Zwangssterilisierung.
Von Simon pirchegger.

dVn der ersten Grundwahrheit ihres gemeinsamen Weihnachtshirtenbriefes
>V) vom Jahre 1933 haben die österreichischen Bischöfe das „unchristliche
Sterilisationsgesetz, das mit dem Naturrecht und dem katholischen Christentum

in unversöhnlichem Widerspruch steht", verurteilt. Da nicht nur im
katholischen, sondern auch im gesamten übrigen Kampf gegen den

Nationalsozialismus diese reichsdeutsche Gesetzesverfügung als eines der schlagendsten

Argumente zur Ablehnung des jetzigen deutschen politischen Systems
benutzt wird, dürfte sich eine kurze Erörterung der Frage gerade vom
katholischen Standpunkt aus lohnen.

Das deutsche „Gesetz zur Verhütung erbkranken Nachwuchses" vom
14. Juli 1933 mit der Ausführungsverordnung vom 5. Dezember 1933

ist am 1. Januar 1934 in Kraft getreten. Dieses Gesetz sieht zweierlei vor:
Erstens die Etmannung für bestimmte Gruppen von Sittlichkeitsverbrechern,

zweitens die Unfruchtbarmachung (Sterilisierung) persönlich
Schuldloser zwecks Verhütung erbkranken Nachwuchses. Dr, Georg Wancke

(Berlin) lehnt in einem Aufsatz „Sterilisierung als Strafe" in „Schönere
Zukunft" 1934, Nr. 18, S. 430, die Zwangssterilisierung erblich Belasteter
mit dem Hinweis auf die Enzyklika „Casti Connubii" ohne Erörterung kurz
ab; bezüglich der Kastrierung von Sittlichkeitsverbrechern glaubt er, daß
sie nach der genannten Enzyklika auch vom katholischen Standpunkt erlaubt
sei, zumal (so sagt er) die rechtmäßige Staatsgewalt das Recht hat, den

Verbrecher nicht nur irgendwie am Leibe zu strafen, sondern sogar ihm
das Leben zu nehmen. Aus der später zu bringenden, etwas widerspruchsvollen

Textstelle bin ich mir bis jetzt nicht klar geworden, ob die Enzyklika
die Kastration von Verbrechern billigt oder verurteilt. So viel sei
vorausgeschickt, daß eine päpstliche Enzyklika an sich keine unfehlbare Lehrentscheidung

darstellt, die den katholischen Christen wie irgend ein Dogma im
Gewissen verpflichtet und Erörterung oder Einspruch nicht duldet.

In meiner folgenden Erörterung beschäftige ich mich zunächst mit der

Zwangssterilisierung persönlich Schuldloser durch die rechtmäßige Staatsgewalt

und stelle mich vorübergehend auf den ablehnenden Standpunkt:
daß sie auch bei noch so gebieterischer eugenischer Notwendigkeit unsittlich
und daher unerlaubt sei. Auch bei einer solchen ablehnenden Einstellung
wäre aber immer noch zn fragen, ob es erlaubt und billig sei, ein
Regierungssystem in Bausch und Bogen zu verwerfen, wenn einzelne
gesetzgeberische Maßnahmen desselben verfehlt und unsittlich sind. Vernunft und
geschichtliche Erfahrung zwingen uns, die Frage zu verneinen. Nicht nur
die heidnische römische Staatsgewalt war — nach den ausdrücklichen Worten
des Weihnachtshirtenbriefes der österreichischen Bischöfe — trotz vieler
unmenschlicher und unsittlicher Gesetzesverfügungen „von Gott gesetzt" und



Zur Frage der sogenannten Zwangssterilisierung 553

daher für die Christen in allem Erlaubten im Gewissen verpflichtend,
sondern auch in neuerer Zeit ist es keiner kirchlichen Obrigkeit eingefallen,
z.B. die österreichisch-ungarische Regierung in Bausch und Bogen zu
verurteilen, „weil" ihr oberster Vertreter, der Kaiser Franz Josef, in einem'

schwerwiegenden Punkt der katholischen Moral und den ausdrücklichen
Bestimmungen des Kirchenrechtes zuwiderhandelte: Er hielt für die Offiziere
seiner Armee am Duellzwang fest und bestrafte jeden Offizier, der auf
Grund seines katholischen Gewissens das Duell verweigerte, mit der
Verabschiedung aus der Armee. Dieser „katholische" Kaiser zwang somit seine

Offiziere zu etwas, das nach katholischer Lehre Todsünde ist. Daraus hat
aber katholischerseits, wie gesagt, niemand die Folgerung gezogen, daß das

Regime Kaiser Franz Josefs als Ganzes zn verurteilen sei. Bloß dem

Regime Adolf Hitlers gegenüber nehmen die österreichischen Bischöfe den
entgegengesetzten Standpunkt ein.

Ferner könnte man nicht mit Unrecht auf die Tatsache hinweisen, daß
in Italien bis in die neueste Zeit Sängerknaben mit Duldung der Kirche
sich kastrieren ließen, um den Stimmwechsel zu vermeiden. Die Frage,
ob eine solche Handlung erlaubt oder unerlaubt sei, ist von den katholischen
Moralisten mit vielen Gründen für und gegen behandelt, bejaht nnd
verneint worden und es hört sich wie ein Seufzer der Erleichterung an, wenn
P. Dominikus Prümmer O.Pr. in seinem Manuale Theologiae Moralis
(Herder, Freiburg i. B., 1915), Bd. II, S. 106, zuletzt sagt, die Frage sei

nicht mehr aktuell, da diese freiwillige Kastrierung nunmehr durch die Kirche
verboten sei. Die oben gestellte Frage ist aber auch hier wieder zu erheben:
Ob es gerecht und billig sei, mit der nationalsozialistischen Regierung so

unbarmherzig ins Gericht zu gehen, wenn sie aus unvergleichlich edleren
Beweggründen eine Gesetzesbestimmung erläßt, die — sagen wir einstweilen
noch — dem christlichen Sittengesetz widerspricht. Auch hier ist die Frage
zu verneinen.

Beachtenswert ist auch, daß in Norwegen und in 28 Staaten von
Nordamerika die Zwangssterilisierung seit langem eingeführt ist, ohne daß katholische

Bischöfe sich deshalb verpflichtet gefühlt hätten, die betreffenden
Regierungen zu tadeln oder gar abzulehnen.

Sehr zu verurteilen ist schließlich die Gepflogenheit der sogenannten
„katholischen" Journalistik, derartige Moralerwägungen ausgerechnet und
ausschließlich gegen das ihr verhaßte Hitlerregime ins Feld zu führen, um
es mit einer scheinheiligen „religiösen" Begründung ablehnen zu können.
Das ist Mißbrauch der Religion zu politischen Zwecken und daß die
österreichischen Bischöfe dieses Verhalten befolgen, ist beklagenswert. °

Um nun eine direkte Lösung der Frage zu gewinnen, bringe ich

zunächst eine allgemeine Erwägung auf Grund der katholischen Moraltheologie

und anschließend eine Untersuchung der in Betracht kommenden Text-
stelle der Enzyklika „Casti Connubii".



YS4 Simon Pirchegger

Die gesetzliche Zwangssterilisierung persönlich schuldloser Erbkranker
stellt in moraltheologischer Hinsicht eine Handlung dar, die eine doppelte

Wirkung hat, eine gute und eine böse. Die gute Wirkung ist die Verhinderung

des Nachwuchses erbkranker Personen, oder positiv ausgedrückt: die

eugenische Wiedergesunduug des Volkes; die böse Wirkung ist eine (wenn
auch äußerlich geringfügige) Verstümmelung eines Menschen und ein
Eingriff in sein Persönlichkeitsrecht ohne Vorliegen einer Schuld. Die katholische

Moral lehrt nun, daß man eine solche von einer Doppelwirkung
begleitete Handlung setzen darf, wenn folgende Bedingungen gegeben sind:

a) die gute Wirkung muß sicher und unmittelbar eintreten,
b) der Handelnde muß eine gute Absicht haben,
c) es muß ein den Umständen entsprechend wichtiger Grund die

Setzung dieser Handlung erheischen.

Diese drei Bedingungen sind beim deutschen Sterilisierungsgesetz
gegeben. Zu a): Das erbkranke Individuum kann infolge der Sterilisierung
keine mit allerlei Gebrechen behafteten Kinder zeugen. Zu b): Die gute
Absicht ist die, das Volk vor weiterer Degenerierung und Verkommenheit
zu schützen. Zu c): Alle andern Hilfsmaßnahmen (Zwangsvcrwahrung und

dgl.) gehen zu Lasten und Kosten der Erbgesunden und haben sich nach Ausweis

der bisherigen Erfahrung als unzureichend erwiesen. Zu beachten ist,
daß für die nationalsozialistische Betrachtungsweise hier nicht die niedrigste,
die ökonomische Wertstufe ausschlaggebend ist, obwohl auch sie nicht übersehen

wird (in England z. B. soll die Forterhaltung der Erbkranken jährlich

30 Millionen Pfund kosten), sondern die höhere Stufe der Lebenswerte,
nämlich die Volksgesundheit. Das Wort „ein gesunder Geist im gesunden

Körper" gilt übrigens nicht nur im landläufigen Sinn, sondern auch in der

Betrachtungsweise der katholischen Philosophie: auch die Beschaffenheit der

einzelnen Menschenseele, die der Schöpfer im gegebenen Substrat durch
unmittelbaren Schöpfuugsakt entstehen läßt, richtet sich nach der Güte oder

Schlechtigkeit des körperlichen Substrates, gemäß dem Grundsatz: „Was
immer empfangen wird, wird empfangen nach der Beschaffenheit des

Empfangenden" (Quidquid recipitur, recipitur ad modum recipientis).
Allen diesen Erwägungen scheint nun die Verurteilung der eugenischen

Zwangssterilisierung durch Papst Pius XI, in der genannten Enzyklika ent-
gegenznstehen. Die betreffende Stelle (Acta Apostolicae Sedis 1930, S,
564 ff.) lautet in Übersetzung:

„Endlich muß auch jener verderbliche Brauch verurteilt werden, der

zwar zunächst das natürliche Recht des Menschen auf Eheschließung betrifft,
in einer gewissen tatsächlichen Beziehung aber auch das Gut „Nachkommenschaft"

berührt. Es gibt nämlich Leute, die aus übergroßer Besorgnis um
eugenische Ziele nicht nur gewisse heilsame Ratschläge zur Erzielung eines
gesunden und kräftigen Nachwuchses geben —, was gewiß der richtigen
Vernunft nicht zuwider ist —, sondern die das eugenische jedem andern, auch
höherstehenden Ziel voransetzen und durch staatliche Autorität alle jene



Zur Frage der sogenannten Zwangssterilisierung 555

von der Ehe ausschließen wollen, von denen sie nach den Aufstellungen und

Vermutungen ihrer Wissenschaft annehmen, daß von ihnen durch erbliche
Übertragung eine mangelhafte und verderbte Nachkommenschaft würde
erzeugt werden, mögen auch die Betreffenden an sich zur Eheschließung
geeignet sein. Ja, sie wollen dieselben sogar gegen deren Willen gesetzlich durch

ärztlichen Eingriff jener natürlichen Fähigkeit berauben lassen; dies ist auch

zur öffentlich-rechtlichen blutigen Bestrafung eines begangenen Verbrechens
oder zur Verhütung künftiger Verbrechen derselben unstatthaft, da sich die

staatlichen Behörden dadurch gegen alles Recht und alle Billigkeit ein Recht

anmaßen, das sie niemals gehabt haben noch haben können.

Alle, die so handeln, vergessen irrtümlich, daß die Familie heiliger
ist als der Staat und daß die Menschen in erster Linie nicht für Erde und

Zcitlichkeit, sondern sür Himmel und Ewigkeit geboren werden. Und es ist

in der Tat nicht erlaubt, an und für sich ehefähige Menschen, von denen
bei Anwendung von noch so viel Sorgfalt auf Aufmerksamkeit vermutet
wird, daß sie nur eine mangelhafte Nachkommenschaft zeugen werden,
deswegen mit einer schweren Schuld zu beladen, wenn sie eine Ehe schließen,

mag ihnen auch von der Ehe vielfach abzuraten sein.
Die staatlichen Behörden aber haben kein direktes Recht auf die Körperteile

der Untertanen; wo daher keine Schuld und kein Grund zu blutiger
Strafe vorliegt, können sie weder aus eugenischen noch aus irgendwelchen
andern Gründen die Unversehrtheit des Körpers selbst jemals direkt
verletzen und anrühren. Dasselbe lehrt der hl. Thomas von Aquin, der bei
der Untersuchung der Frage, ob menschliche Richter zur Verhütung künftiger

Übel einen Menschen durch irgend ein Übel bestrafen dürften, dies

zwar bezüglich gewisser anderer Übel zugibt, es aber mit vollem Recht
verneint bezüglich der körperlichen Verletzung: „Niemals darf jemand gemäß
menschlichem Urteil ohne Schuld mit der Geißelstrafe bestraft werden, so

daß er getötet, verstümmelt oder blutig geschlagen wird.""
Auch zu dieser Päpstlichen Erklärung könnte man zunächst einen

abschwächenden analogischen Einwand vorbringen: Das Verbot, Menschen
ohne feststehende Schuld körperlich zu verletzen, ist im hochnotpeinlichen
Gerichtsverfahren vom Mittelalter bis weit in die Neuzeit herein dauernd
übertreten worden. Die Folter war das ständige Mittel im Verhör, um
„Geständnisse" zu erpressen, und auch der Kirchenstaat und die geistlichen
Jnauisitionsgerichte haben sie ohne Bedenken angewendet. Entscheidend ist
aber folgendes Bedenken: diese Päpstliche Erklärung spricht hinsichtlich eines
bestimmten Lebenswertes — der Zeugungskraft — dem Einzelmenschen ein
Verfügungsrecht zu, das durch gar keine gesetzgeberischen Schranken und
durch gar keine Rücksichten auf das Allgemeinwohl begrenzt ist. Ein ebenso

unbeschränktes Versügungsrecht hinsichtlich ökonomischer Werte, z, B. des

Privateigentums, haben die Päpste mit Recht stets als liberalistischen Irrtum

verurteilt. Aber auch bezüglich des höchsten Lebenswertes, des Lebens
nn sich, lehrt die katholische Moral, daß der Einzelne der Allgemeinheit



S56 Simon Pirchegger: Zur Frage der sogenannten Zwangssterilisierung

Rücksichten schuldet und unter Umständen verpflichtet ist, sein Leben für
die Allgemeinheit zu opfern. Sogar Selbstmord kann im Krieg sittliche
Pflicht sein, insofern der Kommandant eines Kriegsschiffes, das in Gefahr
ist, vom Feind genommen zu werden, kriegsrechtlich verpflichtet ist, sich selbst

mit Schiff und Mannschaft in die Luft zu sprengen. Zugleich mit dem Leben

schwinden aber auch alle Lebenswerte und alle Persönlichkeitsrechte. Wer
somit das Recht hat, das Ganze zu nehmen, der hat offenbar in begründeten
Fällen auch das Recht, einen Teil zu nehmen, im vorliegenden Fall die

Zengungskraft. — Sogar von einer gewissen Art von Schuld, mindestens
von einer tragischen Schuld, kann man bei minderwertigen Individuen
sprechen: sie zeichnen sich im Gegensatz zu den Gesunden vielfach durch eine

besondere geschlechtliche Unbeherrschtheit aus. Ihnen gegenüber handelt der

Staat in doppelter Hinsicht aus Notwehr: in Hinsicht auf den wirtschaftlichen

Schaden, den solche Individuen der Gesellschaft der Gesunden durch

ihre verderbte Nachkommenschaft zufügen und den sie doch selber in den

meisten Fällen nicht tragen können (Siechenhäuser, Irrenhäuser,
Zuchthäuser), und in Hinsicht auf die noch viel bedauerlichere eugenische
Schädigung des Staatsvolkes, Für die reichsdeutschen Verhältnisse kommt noch

dazu, daß der Gesetzgeber mit einer Mehrheit von nichtkatholischen
Staatsbürgern rechnen muß, die die katholischen Sittengesetze überhaupt ganz
oder teilweise ablehnen. Aber auch sür die katholischen Staatsbürger kann

nicht einmal die Kirche selber die für den Gesetzgeber erforderliche Sicherheit

verbürgen, daß sie ihr Geschlechtsleben genau nach den Bestimmungen
des katholischen Sittengesetzes mit gewissenhafter Berücksichtigung des

Allgemeinvolkes einrichten. Könnte die Kirche das, dann wäre eine
Zwangssterilisierung katholischer Minderwertiger selbstverständlich nicht nur
unnötig, sondern auch unerlaubt. An der Berechtigung der idealen
Forderungen der Enzyklika rüttle ich im übrigen natürlich nicht, bloß für die
schmierige Lage des staatlichen Gesetzgebers scheint mir Rücksicht geboten,
weil er nicht unter idealen, sondern unter realen Verhältnissen und nicht
mit übernatürlichen, sondern mit natürlichen Mitteln ein höchst notwendiges
Ziel mit Sicherheit erreichen muß. Die Frage, ob ein katholischer
Zwangssterilisierter eine erlaubte und gültige Ehe eingehen könne, oder
wie er sich zu Verhalten habe, wenn die Zwangssterilisierung nach bereits
vollzogener Ehe erfolgt ist, ist mit dem Vorstehenden in keiner Weise berührt.

Billigt man dem Staat das Recht zu, persönlich schuldlose Minderwertige

durch Zwangssterilisierung von der Fortpflanzung auszuschließen,
so kann es trotz der nicht ganz klaren Ausdrucksweise der Enzyklika keinem

Zweifel unterliegen, daß er umso mehr das Recht hat, schwere Sittlichkeitsverbrecher

durch Entmannung zu weiteren Verbrechen unfähig zu machen.


	Zur Frage der sogenannten Zwangssterilisierung

