
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 11

Artikel: Hegels Philosophie der Kunst

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


544 Vorarlberg, das alemannische Osterreich

Die alemannische des Vorarlbergers wendet sich gegen jede ohne

Volkswahl legitimierte Regelung des Lebens von oben her und gegen jede

versuchte Unterdrückung des Volkswillens. Man will weg von
Parteienkorruption, aber nicht von jener alten deutschen Demokratie, die darin
bestand, daß ein vom Volkswillen getragenes Führertum seines Vertrauensamtes

waltete. Der Begriff einer sauberen Verwaltung ist dem Vorarlberger

wie jedem Alemannen Selbstverständlichkeit.
So wird der Aufbruch der neuen Zeit erst erwartet.

tzegels Philosophie öer Kunst.
Von Erich Srock.

I.

as Erscheinen des 1. Halbbandes von Hegels Ästhetik in der endgültigen
Ausgabe des Verlags Meiner in Leipzig lenkt den Blick einmal wieder

auf dieses wenig bekannte Werk des Meisters, das doch heute von einer
geradezu erschütternden Gegenwärtigkeit ist. Zur rechten Zeit haben wir Hegel
als Kampfgenossen in dem großen Ringen zwischen Oben und Unten,
zwischen Geist und Leben, Helligkeit und Dämonie, in welchem die Gegenwart
sich abkämpft, sehen gelernt. Wir glauben ihm heute seine stellenweise fast

zu mühelose Göttergebärde nicht mehr; unsere eigene Sieglosigkeit hat uns
den Blick geschärft für die weiten Bezirke, in denen auch Hegel entscheidungslos

gerungen hat, ehe sich ihm immer wieder das letzte Übergreifen des

Geistes über alles, was ihn verneint, aufgetan hat. Gerade je unproblematischer

er sich zuweilen des Sieges sicher glaubt, desto näher sind wir den

Stellen, wo der unerschöpflich sich verkörpernde Gedanke des gewaltigen
Werkes ins Platte auszuschweifen in Gefahr ist. Wo aber die Vielzahl der
Beziehungen zwischen den Fronten sich ganz auskämpft, da entsteht eine

Einheit von Tiefe und Fülle, wie sie kein anderer Philosoph erreicht hat.
Es gibt grundsätzlichere Bücher von Hegel als diese Ästhetik, die den Kampf
schärfer im Mittelpunkt anfachen, aber keines, das ihn menschlicher zeigt,
keines, das ein dichteres und fruchtbareres Geflecht von Siegen und Niederlagen

ausbreitete.
Der Gedanke, welcher sofort mitten hinein in das Gesüge der

Kunstdialektik führt, steht alsbald auch im Mittelpunkte der heutigen Fraglichkeit.

Kunst istnicht die höchste Form des Geistes. „Die höchste Bestimmung
der Kunst ist für uns im ganzen ein Vergangenes; der Standpunkt der
Bildung, auf dem Kunst steht, und auf dem sie das wesentliche Interesse
ausmacht, ist nicht mehr der unsrige. Unsere Zeit ist daher auch vornehmlich

zur Reflexion, zu Gedanken über die Kunst erregt. Und der Kunst,



Erich Brvck: Hegels Philosophie der Kunst S4S

wie sie vorhanden ist, liegt es selbst nahe, den Gedanken auf sich zu richten."
Ein Hauptgrund für dieses Hinausgehen der Zeit über die Kunst ist, daß

unser Lebenselement die Nützlichkeit ist, Anspannung und Härtung, nicht
Remission und Erweichung, Zu dieser subjektiven Einstellung kommt
objektiv die Gedrücktheit, Abhängigkeit und Eingeengtheit der hentigen
Verhältnisse durch die menschliche Ordnung, welche keine freie Entfaltung und
volle Selbstverantwortung der Persönlichkeit mehr ermöglicht. Lebendigkeit
ist da vorhanden, wo das Allgemeinmenschliche in unmittelbarer Einheit
mit der Individualität ist. Der heute herrschende gesetzmäßige Verstand
aber ist gegen die unmittelbare Lebendigkeit. Die Individuen sind nur noch

das Beiläufige. Ebenso ists im Moralischen; bei der Verwicklung und
Verzweigung des heutigen Handelns rekurriert jeder auf alle andern. Aber
trotzdem: die Räuberideale von Goethes und Schillers Jugenddramen
kommen zwar immer einem Interesse und Bedürfnis entgegen, jedoch nur
Knaben können davon bestochen werden.

Tiefer gesehen, steht die Überschreitung der Sphäre, in welcher Kunst
möglich ist, mit der Entwicklung zum Protestantismus hin in Beziehung,
Durch die Reformation „ward auch die religiöse Vorstellung von dem

sinnlichen Element abgezogen und auf die Innerlichkeit des Gemüts und
Denkens zurückgeführt". Für die Wahrheit, die im Inneren ihre wahre
Form findet, sind Situationen ein ungenügender Maßstab, und darum
zerstört das Zurückgehen des Geistes aus sich selbst die Situationen, das

Hier und Jetzt, in welchem Kunst sich zusammenrafft. Betrachten wir die

Kunstentwicklung unter dem Bilde dieser Bewegung, so kommen wir auf
drei Stadien, Das erste ist die archaische Kunst, in welcher der Geist
noch diesseits der sinnlichen Situation bleibt, Sie drückt noch nicht alles
aus, und als nur andeutende kann sie auch als symbolische Kunst
bezeichnet werden. Trotz ihrer Inständigkeit bleibt sie daher unvollständig,
situationslos in sich selbst verharrend. Die darauf folgende klassische
Kunst besitzt Situationen, aber solche, die in sich selbst befriedigt und

folgenlos sind. Den Schluß bildet der Barock, wo, könnte man sagen,

mehr ausgedrückt wird als innen, als Substanz ist. Es ist das Scheinen
überhaupt, das Sein für andere, das Manifestieren als Hauptsache, „Als
Kunst hat die klassische Kunst das Höchste erreicht; ihr Mangel ist nur,
überhaupt Kunst zu sein," Sie hat einerseits Verbindung zum Archaischen
hinüber, indem sie vor dem großen Bruch, vor dem bewußten Hinaustreten
des Geistes in seine Unendlichkeit liegt, welches sich nicht mehr versinnlichen
läßt. Andererseits hat sie Anteil an der fortgeschrittenen Entwicklung,
indem bei ihr der Geist nichts unausgedrückt läßt. Dennoch erscheint die

christliche romantische Kunst gegenüber der Klassik als ein Verfall,

weil sie nicht mehr die volle Deckung von Außen und Innen hat,
sondern ein Überschuß bleibt, eine Sehnsucht; und die „Krankheit der Sehnsucht"

ist etwas Unkünstlerisches. (Hegel preist einmal die Sehnsuchtslosig-
keit italienischen Operngesanges, ganz im Sinne der Liebe Nietzsches zu



S46 Erich Brock

Bizet, zum „Mittag",) „Romantische Kunst ist das Hinausgehen der Kunst
über sich selbst, doch mit den Formen der Kunst selbst." Das Sinnliche ist
dabei nur noch ein Beiläufiges, Unwesentliches, welches „der Zufälligkeit
und den Abenteuern der Phantasie preisgegeben ist". Diese Kunst ist wieder
symbolisch wie die primitive.

Der Mittag der klassischen Kunst ist also ein einmaliger Augenblick
der absoluten Deckung von Innen und Außen des Geistes und bedeutet
das Ideal der Kunst schlechthin. „Die Hauptsache beim wahren Kunstwerk
ist, daß es aus einem Gusse sei." Das ergibt, daß bestimmte menschliche

Haltungen Affinität zur Kunst besitzen: „Beruhen auf sich, welches in
Schmerzen selbst noch die Heiterkeit der Ruhe zu bewahren und erscheinen

zu lassen vermag. Aus dem Bereich der Kunst sind die dunklen Mächte
geradezu zu verbannen, denn in ihr ist nichts dunkel, alles klar und
durchsichtig, nnd mit jenen Übersichtigkeiten" (überspannter Romantik) „ist nichts
als der Krankheit des Geistes das Wort geredet, und die Poesie in das

Nebulose, Eitle und Leere hinübergespielt". So wendet sich Hegel mit
Schärfe gegen alles Halbe, Zerrissene, Sehnsüchtige, Selbstzerstörerische,
Zweideutige, das nicht zuletzt zur Einheit gelangt, gegen die „Inkonsequenz
der Reue" als Letztes, gegen alle romantische Selbstbespiegelung und Selbstgenuß,

Vor allem gegen die „schöne Seele, die nur in ihren
subjektivsten, moralischen und religiösen Ausheckungen lebt, mit denen sie vor fich
selbst ein großes Gepränge macht, bei unendlicher Empfindlichkeit in betreff
aller Übrigen, welcher diese einsame Schönheit in jedem Momente erraten,
verstehen, verehren sollen. Sie versteckt die Schwäche, den echten Gehalt
der vorhandenen Welt nicht ertragen und verarbeiten zu können, vor sich

selbst durch Vornehmheit, in welcher sie alles als ihrer nicht würdig von
sich ablehnt". Dies alles ist „kranke Idealität"; denn „die Gestalt vollendet
sich wesentlich erst in Beziehung auf und durch die Äußerlichkeit". Eine
solche Schwäche ist auch das Böse; es ist die Lüge in sich selbst, das

Negative, und „das nur Negative ist überhaupt in sich matt und platt; das

Böse ist kahl und gehaltlos". Es darf als unaufgelöst in der Kunst nicht
vorkommen, Z. B, dürfen quälende und vernunftwidrige soziale Zustände
nicht dargestellt werden.

Infolgedessen steht dieses Kunstideal durchaus auf der Forderung einer

Auswahl aus der bloßen Wirklichkeit, Zwar Lebendigkeit wird mit aller
Macht für das Kunstwerk gefordert, und das vom Mittelpunkte dieser

ganzen Philosophie her, welche nur als Begriff sein will, „was Leben
als Faktum ist". Allein es gibt eben zwei Lebendigkeiten, wovon die
eine die „schlechte", zufällige, abfallhafte ist. „Falsch ist es, Lebendigkeit
für Lebendigkeit zu halten, sie sei was sie sei," (Übrigens gehört auch das
Schweizerdeutsche für Hegel, dem es von Bern her in seiner rauhesten Vollkraft

im Ohre klingen mochte, zur „schlechten Realität".) Mit der Lebendigkeit

schlechthin wird auch das Gefühl in seiner vorherrschenden oder gar
ausschließlichen Rolle für die Kunst scharf abgelehnt. Doch verfällt Hegel



Hegels Philosophie der Kunst 547

Von hier aus nicht in die platonische Lehre, allein die Ideen seien wirklich.
Im Gegenteil macht er nun die überraschende Wendung, das Leben und
die Werte bestünden nicht außerhalb ihrer einzelnen Verwirklichung. Aber
eben die einzelne Verwirklichung ist das in sich Zweigeteilte. Die Seele,
das Bewußtsein, das Subjekt, das große Thema des deutschen Idealismus,
das ist eben der Urtypus der „zwei in einem". Es stellt sich im Bewußt?-
sein sich selbst gegenüber und findet doch darin erst seine Einheit. Diese
Bewegung ist auch das Grundwesen der Kunst, die allein durch sie die volle
Einheit und Durchdringung der Individualität und Allgemeinheit in sich

herstellen kann.
Damit ist die bloße Einheit, die „stille Seligkeit", das künstliche

Gleichschweben der Klassik gesprengt. Ihr nunmehr zu überwindender Stand-
Punkt erscheint so als „Idyll" im Geßnerschen Stile. „Was von Haus aus
nur affirmativ ist nnd bleibt, das bleibt ohne Leben, — Für einen vollen,
ganzen Menschen gehört es sich, daß ihn dies nächste Mitleben mit der
Natur nicht mehr befriedige. Der Mensch darf nicht in solcher idyllischer
Geistesarmut hinleben, er muß arbeiten." Dies Arbeiten, Machen ist jetzt
das Wesentliche, das Eigene des Geistes. „Die Gegenstände" (in der Kunst)
„ergötzen uns nicht, weil sie so natürlich, sondern weil fie so natürlich
gemacht sind. — Die Handlung ist das, wodurch das Individuum zeigt, was
es ist. Sie ist die wahre Wirklichkeit der geistigen Individualität." So
wird Ausdruck, starker und individueller Ausdruck Wesen und Erfordernis
der Kunst, „sodaß nichts Leeres und Unbedeutendes übrig bleibe". Der
modernen Männerkleidung wird ausführlich vorgeworfen, daß sie durch
ihren festen, Eigenform bewahrenden Schnitt zum Schaden der plastischen
Kunst keinen lebendigen Ausdruck des Körpers erlaube.

II.
Die absolute Forderung des Ausdruckes geht auf die untersten Gründe

der Hegelschen Philosophie zurück. Was nicht ausgedrückt wird, ist nicht
— das gilt auch und besonders in der Künst. So begründet sich die
verhältnismäßige UnVollkommenheit früher Kunst, z.B. des Volksliedes, wo
„eine Innerlichkeit nur angedeutet, aber so in sich konzentriert ist, daß sie

sich nicht expliziert. Das Herz bleibt in sich gedrungen und gepreßt, das
Gemüt kann sich nicht expandieren". Das hindert nicht, daß Hegel ein
tiefes schönes Verständnis für die unabsichtliche zarte Innigkeit dieser Kunst
erweise. Und doch: „Im Kunstwerk soll nichts dahinter verbleiben,
zurückbleiben, sondern es soll ausgesprochen werden, und wenn der Dichter nichts
ausspricht, so ist nichts bewiesen, als daß er nichts in sich gehabt hat. Es
soll nicht bloß zu verstehen gegeben werden, daß etwas Großes noch zurückbleibe.

Denn das Höchste und Vortrefflichste ist nicht etwa das
Unaussprechbare, sodaß der Dichter in sich noch von größerer Tiefe wäre, als das
Werk dartut, sondern seine Werke sind das Beste und das Wahre des Künstlers."

Von da wird Hegel zum Verteidiger französischer Ausgesprochen-



543 Erich Brock

heit: „Auch die Beredsamkeit der Leidenschaft bei den Franzosen ist nicht
etwa nur immer ein bloßer Wortkram, wie wir Deutsche oft in der Zn«
sammengezogenheit unseres Gemütes meinen, insofern uns das vielseitige
Aussprechen der Empfindung als ein Unrecht erscheint." Doch aber führt
jene Beredsamkeit hier zu einem Ubermaß an Äußerung: „So höchst
gebildete und praktische Menschen auch die Franzosen sein mögen, umso

weniger Geduld haben sie für ein ruhiges und anerkennendes Auffassen;
zu urteilen ist bei ihnen immer das Erste."

Immerhin ergibt sich so eine äußerste Frontstellung gegen dieNat u r.
Das Naturschöne kommt für die Ästhetik kaum in Betracht, Eine einzige
Stelle handelt von ihm; eher wegwerfend und ideell ganz unverknüpft wird
eine Mondnacht beschrieben. „So ist die Landschaftsmalerei eine nicht so

hohe Art wie die Historienmalerei," Das einzige Naturschöne, was diesem

Geiststandpunkt in Betracht fällt, als Vorstufe, ist die Schönheit der
organischen Gestalt im Reich des Lebendigen. Nachahmung der Natur ist

nicht Aufgabe der Kunst; als etwas, dem das Geistige fehlt, darf
Nachahmung nicht das höchste Gesetz der Darstellung sein. Schon das Kind wirft
Steine ins Wasser, weil es in den sich zeigenden Kreisen die Anschauung
eines Seinigen hat. Das eigene Werk muß dem Menschen mehr Freude
machen als eine Nachahmung, die doch nur die „Heuchelei des Lebens" ist.
Als Geistwerk „nimmt die gemalte Landschaft einen höheren Rang ein als
die bloß natürliche Landschaft, Der Schein in der Kunst ist eine viel höhere
Weise des Erscheinens als die Realität. Der schlechteste Einfall, der durch
den Kopf eines Menschen geht, ist etwas Besseres als die größte Produktion
der Natur; er ist ein Geistiges, — Gott ist Geist, und im Geist weit eher

zu erkennen als in der Natur. Gott im Menschen wirkt auf eine wahrhaftere
Weise als im Boden der bloßen Natürlichkeit",

Damit scheint wirklich einmal der Punkt erreicht, wo die Hegelsche

Lehre in die nackte Hybris ausschlägt. Allein die Gegenbewegung ist
alsbald vorhanden, sie ist im Kerne dieser Philosophie selber bereits angelegt,
Nicht nur in der Kunst ist ja gerade der bloße abstrakte Geist leer und

nichtig; er braucht auch auf feinen höchsten Stufen, welche er nur mittels
ihrer erreicht, die Substanz, Die Substanz ist für Hegel das Wesen,
das noch ins Natürliche versenkte Geistige, die Natur, sofern sie auf den

Geist angelegt ist. Die Kunst ganz besonders bleibt angewiesen auf die

„vernünftigen Mächte des menschlichen Gemüts überhaupt, die der Mensch als
Mensch anerkennen muß. Die bleibende Grundlage ist das Menschliche des

Geistes, welches Gehalt und Erfüllung unseres eigenen Innern ausmacht".
Unter „vernünftig" und „menschlich" versteht Hegel dabei eben die natürliche

Grundlage, den natürlichen Umkreis des Sinnvollen überhaupt.
Unermüdlich predigt er gegen die Leere substanzloser Bizarrerien und die
Phantastik romantischer Originalitätshascherei. Angesichts dieser
unentbehrlichen Rolle des Natürlichen ist es auch für den Verstand nicht möglich,

die Schönheit zu erfassen — „weil er nicht zur Einheit durchdringt,



Hegels Philosophie der Kunst 549

sondern immer nur trennt. So bleibt er stets im Endlichen, Einseitigen
nnd Unwahren stehen. Das Schöne dagegen ist in sich selbst unendlich und

frei, — Aber auch für die Endlichkeit des W o l l e n s ist das Schöne nicht".
Ausdrücklich bezieht sich Hegel auf den Protest, den Schiller gegen die

Zerstörung alles Lebens, alles Inhalts und damit auch des Schönen durch
den Kantschen Gedanken der P f l i ch t a l s P f l i ch t als letzten Prinzipes
erhoben hat, und er begnügte fich nicht, sich stimmungsmäßig gegen „diesen
gestaltlosen abstrakten Verstand" aufzulehnen, sondern führte Positiv den

Inhalt wieder in Ästhetik und Philosophie überhaupt eiu. Alles Abstrakte
ist der Kunst unfähig, wie auch der abstrakte Gedanke Gottes als des einfach

Einen im Denken zu nichts führt. Aber Gott ist nicht dies „Abstraktum
des unvernünftigen Verstandes". Das Unbestimmte ist unwahr. So wird
Reichtum und Fülle zum ästhetischen Wert, Infolgedessen ist die

abstrakte Regelmäßigkeit des klassischen Ideals ungenügend und unschön,

„Hauptsache ist immer, daß die Angemessenheit zwischen Form und
Inhalt, Darstellung und Idee nicht in bloß formellem Sinne genommen wird,"
Es muß eine reiche Deckung -von Widerstrebendem erreicht werden, sonst

ist Klassik nur Dürftigkeit. Bloße Regelmäßigkeit und Symmetrie darf
bloß eine umgebende, hinweisende Rolle in der Kunst haben, wie bei der
Gartenarchitektur, ja der Baukunst überhaupt. Sonst führt sie zur Süßlichkeit

der Nazarener, Es ist daraus „eine Sucht nach idealischer Darstellung
hervorgegangen, in der man die Schönheit gefunden zu haben glaubte, doch

in Fadheit, Unlebendigkeit und charakterlose Oberflächlichkeit verfiel". Das
heißt aber nicht, daß eine Häufung roher Wirklichkeitszüge nun den Reichtum

ergebe, im Gegenteil sind dies „Äußerlichkeiten, die dem dürftigen Leben
angehören". Das Ideal ist eine „umfassende reiche Kräftigkeit". Zugleich
muß seine Fülle „als zu einem Subjekt zusammengeschlossen erscheinen,
und nicht als Zerstreuung und bloß mannigfaltige Erregbarkeit",

So ist die Lösung nicht der bloße Geist, auch nicht die bloße Natur,
sondern das Ganze aus ihnen, und vornehmlich in der Gestalt eines
Charakters mit der Einheit seiner Widersprüche, Wo wie meist in der
französischen Tragödie jeder Charakter nur eine Leidenschaft darstellt, wird
die Darstellung kahl und arm. „Charakter ist die Konsequenz der

Vernünftigkeit, mag sie auch dem Verstcind als inkonsequent erscheinen.
Das Schwerste ist eben, das Mannigfaltige in Einheit zu zeigen. Man kann
von jedem lebendigen Charakter sagen, er sei inkonsequent. Der Mensch ist
dies, den Widerspruch in sich zu haben und die Kraft über das Viele, fich
Widersprechende zu sein". Das ist die Vernünftigkeit des in sich Ganzen,
und dieses ist die letzte Formel der Kunst, ist die Sache selbst, ist
Originalität, ist Inspiration. „Begeisterung ist weiter nichts als ganz in der
Sache, dem Gedanken sein, voll von dem Inhalte, dem tief gedachten und
lebendig Vergegenwärtigten; sie ist ein Trieb, ihn auszudrücken. Dann ge-
schiehts, daß der Künstler als Subjekt nur Form, das Formierende, die
lebendige Tätigkeit der Sache, das Organ ist, sie auszusprechen. So zehrt



55« Erich Brock

zwar die Originalität der Kunst jede zufällige Besonderheit auf, aber sie

verschlingt sie nur, damit der Künstler ganz dem Zuge und Schwünge seiner
von der Sache allein erfüllten Begeisterung des Genius folgen und statt
der Beliebigkeit und leeren Willkür sein wahres Selbst in seiner der Wahrheit

nach vollbrachten Sache darstellen könne. Keine Manier zu haben, war
von jeher die einzig große Manier, und in diesem Sinne allein sind Homer,
Sophokles, Rafael, Shakespeare originell zu nennen," Dies ist „die Einheit

der Notwendigkeit und der Freiheit, des Besonoeren und des
Allgemeinen, des Gemütlichen und des Verständigen, des Sinnlichen und des

Vernünftigen — sodaß Natur und Freiheit, Sinnlichkeit und Begriff in
Einem die rechte Befriedigung finden". — Aber der Geist muß sich der
Vergangenheit zuwenden, um Beispiele dafür zu finden. Denn „ist der
vollkommene Inhalt vollkommen in Kunstgestalten hervorgetreten, so wendet
sich der weiterblickende Geist von der Objektivität in sein Inneres zurück
und stößt sie von sich fort. Solch eine Zeit ist die unsrige. Man kann wohl
hoffen, daß die Kunst immer steigen und sich vollenden werde, aber ihre
Form hat aufgehört, das höchste Bedürfnis.des Geistes zu sein".

Seither hat der zweifelnde Ton dieser Hoffnung sich zur Gewißheit
des Gegenteils verstärkt. Wir wissen heute, und haben erfahren, daß die'

Abwendung des Geistes im Sinne dieses Wortes zu einem halbherzigen
Betriebe führt, welcher im 19. Jahrhundert nicht nur keinen Bach, Shakespeare,

Michelangelo mehr hervortreiben konnte, sondern heute sogar alles,
was in der Kunst wenigstens ganz wesentlich und sachgedrungen war, mit
dem sich verdichtenden Beigeschmack eines „Noch" versieht. Je länger die

Pause währt, desto weniger will es uns als Zufall bedünken, daß wir auch

keinen Dostojewskij, Manet, Brahms mehr haben. Wir sind eben durch
den Stoff durchgebrochen, haben „die Objektivität zurückgestoßen", und
bislang in einen Geist hinein, der nicht eine neue Sinnlichkeit aus sich

gebiert, sondern sich vor seiner leeren Selbstbeziehung haltlos in die Einzelheiten

flüchtet. Wir sehen nunmehr alles von außen, zu einer Situation,
einer Existenzialität des Wesentlichen kommt es nicht mehr, so sehr auch
die Zeit diesen Begriff im Munde führt. Bisher war solches Außerhalbstehen

der Beginn eines Neuen, das beginnende Jnnesein in einem erweiterten

Kreise. Aber keine Zeit hat bisher so alles von außen gesehen, so

sehr das Prinzip gefunden, das aus allem herausstellt. Diese
Erfahrung war noch nicht gemacht worden. Es fragt sich nun, ob es dabei

bleibt, oder ob wir die Einschmelzung von allem Einzelnen hoffend und
glaubend als Vorspiel einer ganz radikalen Neuschöpfung ansehen dürfen.
Es wird das im wesentlichen von unserem Verhalten abhängen. Wie wäre
dieses einzurichten?

Für die Kunst ergeben sich heute zwei Möglichkeiten. Entweder man
sucht sich eine Notwohnung, bis etwa das Neue kommt, und baut fie sich in
bescheidener Weise aus noch verhältnismäßig lebendigen Resten des Alten.
Oder man sucht, aus Besorgnis, das Neue zu verzögern, ganz im Nein zu



Hegels Philosophie der Kunst 551

wohnen. So tut etwa die Baukunst, die in der Stillosigkeit (nicht Stil-
Widrigkeit) einen Stil sucht. Dazu ist nötig, daß in jedem Augenblick das

Bewußtsein einer Paradoxie gewahrt bleibt, und nicht das Nein zu einer

mechanischen Formel für das Ja wird — wie bei Hegel stellenweise das

Ubergreifen des Geistes über sein Gegenteil in Gefahr ist, zu einer ein für
allemal feststehenden Selbstverständlichkeit zu werden, statt zu einer immer
erneuten kämpferischen Einmaligkeit. Müssen wir um der Zukunft willen
auf kleine Fruchtbarkeiten verzichten, oder ist jedes einzelne Ja, auch das

prinzipiell falsche, praktisch richtig? Schaut man die kurze Ent-
wicklungsfpanne an, die unsere Zeit von derjenigen um Hegels Lebensende

trennt, wo als erstes Aufbrechen der heutigen Situation der jahrtausendealte

instinktive Gemeinschaftsstil der europäischen Kultur mit seiner letzten

wirklichen und wirksamen Form, dem Spätempire, wie abgeschnitten
versank — so wird klar, wie dünn die Scheidewand ist, welche Hegels Bewußtsein

noch von dem unsrigen trennte. Gewiß stand er auf einem Punkt, wo
seine letzte gewaltige Formung des europäischen Kulturbewußtseins noch

möglich war. Aber dieser Bezirk ist dünn wie eines Messers Schneide, und
von ihm richtet sich Hegels Janushaupt seherisch in unsere Zeit; an dieser

Verwandtschaft können wir ermessen, wie wenig leichtherzige Mechanik seinen

großen Gestaltungen zugrunde liegt, wie viel aber an Glaube und
Jenseitigkeit

2) Wir wiesen im Anfang auf Hegels Kampf mit fich selbst, seinen Kampf auch
zwischen den beiden Grundrichtungen seines Denkens hin. In dieses sehr verwickelte
und dabei sehr menschliche Verhältnis nisten sich mit Vorliebe bestimmte
Strömungen der Gegenwart ein, welche keine Zweiheit zwischen Wesen und Wirklichkeit
mehr gelten lassen wollen. Entweder klammern sie sich an gewisse Verhärtungen des
alten Hegel, der in bestimmten nationalen Staatsformen das endgültige Absolute
verwirklicht sehen wollte. Oder sie verlangen, daß der deutsche Idealismus
überhaupt als wirklichkeitsflüchtige Lehre zu Gunsten eines völkischen Realismus über
Bord geworfen werde. Die naiven Gedankenirrungen darin, welche z. B. das deutsche
Wesen an Hand seiner Kundgebungen festlegen und die Kundgebungen wiederum an
Hand des so erschlossenen Wesens nach ihrer Deutschheit kritisieren — solche
untauglichen Ersatzmittel für die großen Grundkonzeptionen des deutschen Idealismus
durchleuchtet Theodor Litt in seiner eben erschienenen Schrift „Philosophie und
Zeitgeist" in glücklicher Weise, Er geht besonders mit Hilfe der Hegel'schen Philosophie
vor nnd beweist, daß diese, wohlverstanden und fortgebildet, auch allem berechtigten
gegenwärtigen Unmittelbarkeitsdrange Form und Boden bieten kann, (Verlag von
F, Meiner, Leipzig,)


	Hegels Philosophie der Kunst

