
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 8

Artikel: Die Weltanschauung der "Action française"

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


392 Erich Brock

Die Weltanschauung öer „/lction Zran^aise".
Von Erich Srock.

t das Entscheidende für die Erfolge der verschiedenen Nachkriegs-
fascismen war, daß es auf einmal gelang, ihre antidemokratischen,

antiliberalen und antiparlamentarischen Lehren nicht mehr als ein irgendwie

zu tarnendes Werk der Vergangenheit und selbstsüchtiger Klüngel,
sondern als eine neue, zukunftsreiche und revolutionäre Sache des ganzen
Volkes erscheinen zu lassen. Die Borbedingung hierfür war zweifellos die
Arbeit der „Action Franchise", welcher dieser entscheidende Umschwung
zum ersten Mal gelang. Dies erste Gelingen konnte aber nicht allein durch
geschickte Taktik erzielt werden, sondern nur durch eine wirkliche Erneuerung

im Felde der Ideen, und auch hier hat die A, F. wohl schon die

entscheidenden Gesichtspunkte der Fascismen bereitgestellt. Sucht man nun
die ideellen Stellungen der A, F. auszukundschaften, so darf man sich nicht
auf ihre gleichnamige Tageszeitung beschränken. Diese enthält täglich

innenpolitisch Sammlungen von Schimpfwörtern gegen die Linke,
welche mitunter sprachlich wirklich interessant sind; außenpolitisch
die wenig abgewandelte Mahnung „ceterum censeo Germanium esse de-

lendam", beides in unermüdlicher Wiederholung. Auch die (hauptsächlich
belletristischen) Schriften von Lson Daudet müßten jeden nach Ideengut
Fahndenden zur Verzweiflung bringen, der betreffs der A, F. die

Überzeugung nicht lassen wollte, daß aus nichts nichts werden kann. Sie sind
meistens von geradezu stupider Unfläterei, und ihr Autor kann nur auf
Grund der eigenartigen kritiküberhobenen Abseitsstellung der Erotik im
französischen Geiste seinen Ruf als Politischer Erneuerer bewahren. Das
wirklich ernsthafte Gedankengut der Bewegung stammt vielmehr von Charles
Maurras, Seine eigenen Werke wie die Literatur darüber sind ungemein
ausgebreitet. Eine höchst empfehlenswerte Darstellung von seiner
Gedankenwelt und deren Weiterentwicklung in der A, F, gibt das Buch von
Waldemar Guricm „Der integrale Nationalismus in Frankreich" (Frankfurt

a. M,, Vittorio Klostermann). Es ist ein kleines Meisterwerk an fast
asketischer Objektivität und an kluger Systematisierung eines Gedankenbaues,

der selbst nicht bewußt systematisch sein will, noch auch seinem Wesen
nach sein kann.

Charles Maurras*) ist ein Sohn der Provence, was weithin für sein
Wesen und Denken bestimmend war. Das Letztere stellt sich grundsätzlich
dar als ein groß angelegter Versuch, die alte Überlieferung des mittel-
meerischen Geistes wieder aufzurichten, gegenüber dem seit zweihundert
Jahren vorgedrungenen nordisch-germanischen Geiste. Als solcher ist dieser
Versuch ungemein sauber durchgedacht, dringt aber nirgends über ein künst-

*) Zu warnen ist vor dem Buch von L. Daudet: „OKsrlss Nsurrss et son
tsmps" (Paris, Flammarion). Es enthält nichts als Geschwätz.



Die Weltanschauung der „Action Franoaise" 393

liches sich Verschanzen zu wirklicher Uberschau über die Gegensätze vor.
Die Einheit, die gesucht und zum Teil erreicht wird, ist durchweg eine naive
und nicht eine reflektierte. Maurras geht überall von dem sinnlichen
Erlebnis seiner Heimatumwelt aus, dem Lande der südlichen klaren Sonne,
die alle Dinge gestalthaft umreißt und scharf in Licht und Schatten, Ja
und Nein zerlegt. Da ist kein Raum für nebelhafte Zwischenrciche und

Hinterwelten, sondern die plastische Endlichkeit des Äußeren, die glatt in
sich zurückläuft, formt ohne Uberschuß den möglichen Umkreis des

Gegebenen. Damit ist schon das große Stichwort für Maurras gegeben, die

Dauer. Nicht das Werden, nicht die Bewegung interessieren ihn, sondern
das Gewordene und das endgültige Sein, Dieses ist aber letztlich nichts
Starres und Totes und Leeres, sondern das Unendliche soll als Spannung
in ihm wohnen, jedoch so, daß es nicht ausbrechen und sich verselbständigen
kann. Die metaphysische Angst, die Maurras wohl kennt, gilt ihm als
unüberwindlich, aber sie soll fest eingespannt in der klaren Welt der Formen
dienstbar sein, und zwar zur Intensivierung des Diesseitigen. Das Vorbild

für solche geistige Verteilung der wirkenden Faktoren sieht Maurras
im alten Griechenland, wo in der Tat die dunkle Bewegung des Grundes,
Schicksalsangst und vrphische Begeisterung immer, solange bis der Verfall
kam, von der olympischen Welt übergriffen und überwölbt blieb und deren

Licht noch durch ihre Schatten steigerte.
Der Gegensatz dazu ist Maßlosigkeit und Barbarei, Ausbruch und

Gefühlsunzucht, ewige Dynamik; ja in gewissem Grade gehören schon Bewußtsein

und Leben überhaupt Hieher. Dies ist die Welt der Aufspaltung,
Entgegensetzung, der Metaphysik, der Innerlichkeit, des Dualismus, der

Umriß-Verwischung und des Chaos. Es ist vor allem die Welt des Werdens,
der Zeit, der Vergänglichkeit, Geschichtlich wird sie dargestellt durch den

Orient, heute aber in Frankreich durch die berühmten vier Stände, die

ihm feindlich sind, die Juden, Protestanten, Freimaurer und „Metöken"
(naturalisierte Ausländer) — im Hintergrund und als Mutter alles Bösen
durch Deutschland und den deutschen Geist,

Die Haltung, welche von dieser Antithese eingegeben wird, ist zunächst

erkenntnismäßig die, sich entschlossen auf die Seite des Verstandes zu
stellen. Der Zweifel, die alte französische Domäne, ist auch hier sofort mit
dieser Entscheidung gegeben, aber ebenfalls ganz im französischen Sinne
keineswegs als ein tiefster, dämonischer Gegenpol zum Glauben, ein Durchgang

durch das absolute Nichts hin zu Gott, eine luftlose Leere, deren Umriß
irgendwie Gott bereits auf den Leib zugeschnitten ist. Sondern der Zweifel
ist hier (in seinen wertvolleren Ausprägungen) wie bei Montaigne, Anatole
France und ganz neuestens Gide eine zuchtvolle Dauerhaltung, eine an-
standsvolle Zurückhaltung gegenüber aller Metaphysik, zugleich positiv ein

Findeprinzip im Felde der Erfahrung. Hier führt der Zweifel zur
Möglichkeit nüchterner endgültiger Ja- oder Nein-Entscheidung, die gegen
charakterlose Einfühlung und unbestimmte Angeregtheit, gegen Impression



394 Erich Brock

und Emotion ausgespielt wird. Und für diese Entscheidungen wird aufs
schärfste der e r f a h r u n g s m ä ß i g e Charakter der A, F,-Lehre
beansprucht. Nicht einmal verneinend will man sich ins metaphysische Gebiet
begeben. Die Gottesleugnung ist gerade darum eine restlose, weil die Frage
nach Gott auf diesem Standpunkte des unbedingten Nichtwissens betreffs
alles Übersinnlichen von vornherein jeden Sinn verliert. Desto klarer soll
sich so die richtige Zergliederung der Erfahrung herausstellen. Diese
Zergliederung ergibt nicht einen abgezogenen Moralismus, sondern eine

Gliederung von Gesetzen und Vorschriften, in denen alles unmittelbar
zweckmäßig und natürlich ist, „Lävoir pour prevoir" ist der Leitgedanke, wie
im Positivismus, Und dieser „smpü'isms oi'AniÜ8äteui'" ergibt auf einen
Schlag in diesem Sinne eine Hygiene, eine Moral, eine Politik und eine

Ästhetik, Zuhöchst schält sich eine unwandelbare Ordnung der Dinge heraus,
welche Dauer und Sein besitzt. An ihr zerschellt alle Metaphysik und Mystik,
alle Innerlichkeit und Anarchie, weil die Ordnung sich aus ihrem tiefsten
Wesen erhält, während die Barbarei in ihrer subjektivistischcn Maßlosigkeit
sich schließlich wesensmäßig selbst zerstört,

Maurras müßte kein französischer Intellektueller sein, wenn sich ihm
nicht von hier zunächst eine Literatur-Ästhetik ergäbe. Auch sie beginnt mit
einer Absage an das Morgenland mit seiner formzerstörcrischcn Unendlichkeit

und seinem ins Maßlose ausgestalteten Grvßegcdankeu, (Es ist
derselbe, den man in Frankreich heute vielfach als „le goüt bochc du kolossal"
bezeichnet,) Dem gegenüber steht die griechische Kunst, in welcher der
Intellekt, seiner Unendlichkeit beraubt, mit dem Sinnlichen übereinkommt,
Sie muß heute wieder als Norm einer anarchischen Romantik gegenübergestellt

werden; es muß wieder vom Ich, vom Erlebnis, vom Unendlichen,
von allem Unmittelbaren in seiner Roheit, Häßlichkeit und Barbarei, von
allen privaten Gefühlsentladungen abgesehen werden. Wir müssen wieder

zu einer Kunst der Ordnung gelangen, welche die Ordnung als Spiel
und geschlossenen Kreis zum Genusse gibt und uns alles Zufalls überhebt.
Kennzeichnenderweise hält hier Maurras den Formalismus eines Morsas
der Welt als Beispiel vor. Auf die Dauer kann aber eine Kunst der Ordnung

nur im Staate der Ordnung erblühen.
Der Staat der Ordnung ist nun mehr und mehr der Mittelgcdcinke

dieser ganzen Ideologie. Er ist die Herrschaft der Eliten, welche die

Ordnung kennen und sich ihr freiwillig und zuchtvoll unterwerfen. Zwar siegt
die Ordnung durch sich selbst, aber alles hängt daran, grundsatzklar für sie

zu kämpfen und damit die Zivilisation zu retten. Das kann nur geschehen

durch ein weises Bewahren der moralischen und Zivilisationsschätze der

Nation, während die Demokratie dieselben zugunsten von individuellen
Lebenssteigerungen aufzehrt und vergeudet. Hier liegt überhaupt der
entscheidende Punkt. Der Individualismus hat in alle Herzen den Wunsch

getragen, in jedem Augenblick das Leben fast bis zur Raserei zu steigern,
und in dieser gegenstandslosen Sehnsucht verzehrt sich alle sinnvolle Form,



Die Weltanschauung der „Action Franyaise" 39S

Die Einfügung in die Ordnung wird durch diese unsauber vermischende, da-

her vvn Maurras obszön genannte Unendlichkeit unmöglich gemacht. Dabei
findet die Masse in diesen falschen Idealen tatsächlich doch kein Glück,
sondern sie will im Grunde in ihrer Passivität gezwungen sein, wozu
ganz wesentlich Abnahme jeder Verantwortung gehört. Natürlich erfordert
die antiindividualistische Ordnung auch ein antiindividualistisches Recht,
das ganz osfen die Staatsraison, das „Wohl des Volkes" als einzige
Richtschnur verkündet.

Im einzelnen hat dieser „Staat der Ordnung" besonders zwei
Kennzeichen: er ist monarchistisch und nationalistisch. Die Monarchie wird aber,
auch darin ist die A, F, eine entscheidende Wegbereiterin der Fascismen,
nicht religiös - mystisch - legitimistisch, sondern rein verstandesmäßig
begründet. Ebenso ergibt sich daraus schon, daß es sich nicht um eine schläfrige
konstitutionelle Monarchie handeln kann, eine verkleidete Demokratie also,
sondern um eine Diktatur mit dem Wesenscharakter der Dauer. Dynastie
ist Dauer, Die Dynastie hat keine Privatexistenz, sondern vereinerleit sich

mit der Nation, Und auch hier schließt die Ordnung den Reichtum auf, die

zentrale Diktatur ermöglicht einen wirklichen Regionalismus, Maurras
hat in seiner Jugend ein Programm occitcrnischer Autonomie aufgestellt,
das überaus weit geht. Wie weit allerdings er in praxi dazu stünde,
erscheint bei dem platonischen Charakter alles französischen RcgioualismuS'
fraglich.

Auch das zweite Kennzeichen, der Nationalismus, wird nicht gefühlsmäßig,

nicht «rationalistisch und dynamisch begründet, sondern verstcmdes-
mcißig, dies aber wiederum nicht abstrakt, sondern konkret, Frankreich ist
tatsächlich seinem tieferen Wesen nach heute die ewige Menschheitsordnung,
die auf Gleichgewicht und Maß beruht; es ist, was Griechenland im Altertum

war, die konkrete Wirklichkeit der allgemeinen mcnschheitlichen
Ordnung. Damit ist sein absoluter Anspruch zur Genüge begründet. Es macht
ein vollgültiges Glied der Dreiheit solcher Verwirklichungen aus, die heißt:
Grischenland-Rom-Frankreich,

Rom, das Mittelglied, nimmt in der Theorie der A, F, einen ganz
eigenartigen, jedoch folgerichtigen Platz ein. Die katholische Kirche ist eine
so vollgültige Verkörperung des Ordnungs- und Autoritätprinzips der
A. F., daß sich mit ihr ein enges und auf innerster Verwandtschaft beruhendes

Bündnis für Frankreich auferlegt. Es ist ihr gelungen, den Geist in
seiner freiesten, ordnungsvcrneinendsten, unendlichsten, morgenländischsten,
gefährlichsten Form, nämlich der Lehre Jesu Christi, fest einzuordnen. Die
Kirche war immer unnachsichtlich gegenüber jeder bilderstlirmerischen nnd
anarchistischen Sekte (man beachte die Bedeutung des Wortes „Bild" für
den mediterranen Sinnenmenschen Maurras); aber sie hat verstanden, das

Christentum zu bändigen und es in sich doch als immanente Unendlichkeitsspannung

und Aufschließung leuchtender Fülle arbeiten zu lassen. Es
ergibt sich also von selbst das Interesse Frankreichs, mit der Kirche auf dem



396 Erich Brock

gemeinsamen Wesensgrund Zusammenarbeit zu organisieren. Zu diesem

Zwecke ist ihr rücksichtslos beizustehen im Vernichtungskampfe gegen jede

Art von Modernismus, Liberalismus, Autonomismus. Andererseits ist
der eigene Standpunkt völliger Ablehnung alles Übersinnlichen nach

Möglichkeit zurückzuhalten, die Positiven Ausfälle gegen Christus und Christentum

zu unterdrücken. Ja, es kann im eigenen System der A, F., indem dies

auf ein ganz neutrales Nichtwissen hin gedeutet wird, eine Stelle leer
gelassen werden, welche die Kirche nach Gefallen mit Metaphysik und
Offenbarung ausfüllen kann.

Es ist bekannt, daß dann tatsächlich ein enges Verhältnis zwischen

diesen beiden Mächten zustande kam, welches ungefähr ein Vierteljahrhundert

funktionierte und zu einer stellenweise innigen Verflechtung beider

führte. Die A. F, machte sich zum Vorspann aller kirchenpolitischen
Forderungen, trat gegen die Zivilehe und für die Übergabe der Schule an die

Kirche auf. Der französische Katholizismus andererseits, schon von jeher
am festesten in den Adels- und Militärkreisen verwurzelt, hatte kaum Mühe,
sich auf Grund des überaus starken Staats- und Nationalgefühls der Franzosen

mit vielen Lehren der A. F. zu befreunden. Als der Papst dann den

demokratisch-pazifistischen Katholizismus Marc Sangniers („Le Sillon")
verdammte und nach dem Kriege die mit ihrem Pochen auf das Latcincrtum
gegenüber den überrheinischen Ostbarbaren stark verwandte Neuthomisten-
gruppe von Massis sich der A, F.-Front angliederte — da schien deren

Verbindung mit der Kirche unumstößlich. Aber nicht nur milderte die Republik
ihren Antiklerikalismus, nicht nur erkannte man in Rom rechtzeitig, daß

aus jener Zusammenarbeit leicht eine societas leonina zugunsten der A. F.
werden könnte, sondern es war auch auf die Dauer unmöglich, den rein
ftaatsvcrgötternden Charakter dieses „katholischen Atheismus" und
„konservativen Nihilismus" zu übersehen. Und schließlich zeigte sich, daß die

A. F. eben doch sich nicht auf den heute möglichen Wegen der Masse zu
bemächtigen verstand, sondern zu einer doktrinären, literarischen, gesellschaftlichen

Angelegenheit entartete. So erfolgte das Anathema des Vatikans,
das zu einer tiefen Erschütterung des französischen Katholizismus führte,
aber doch schließlich zu dessen Lösung von der A. F,

Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß der schließliche Mißerfolg
der A, F. ganz wesentlich aus deren Unfähigkeit erwuchs, zum sozialen
Gedanken ein Verhältnis zu gewinnen. Zwar finden sich hier bereits alle
Parolen der fascistischen Bewegungen vorgebildet, mit denen diese die

Arbeiterschaft zu gewinnen streben: Nation gegen Parlament, Fachleute gegen
Schwätzer, Mensch gegen Geld, Produktion gegen Gerede, Auch der christliche

Ständestaat wird ins Feuer geführt, ohne auch hier irgendwie scharfe

Umrisse gewinnen zu können. Eine kurze Zeit lang schien es auch, als solle
durch den Sorel'schen Syndikalismus schon die Brücke gefunden werden,
über welche sich die Revolutionäre von Rechts seither mit dem revolutionären

Proletariertum zu vereinigen trachteten. Aber das blieben äußerlich



Die Weltanschauung der „Action Franyaise" 397

aufgeklebte Schnörkel, welche die eigentliche Idee nicht erreichten. Diese
vermochte nur bis zu einer problemlosen, bestenfalls patriarchalisch
gemeinten Unternehmerfreundlichkeit sich der sozialen Frage überhaupt zu

nähern. Infolgedessen kam man in der Theorie der Taktik nicht über den

„Staatsstreich von oben" hinaus. Man philosophierte über die günstige
Gelegenheit, deren Ergreifung, durch die Lehren der Geschichte vorbereitet,
schlechthin alles zu bedeuten hätte. Und diese „günstige Gelegenheit" sei,

einen Machthaber der Republik für sich zu gewinnen. Das ist natürlich nicht
der Dynamik moderner Massenstaaten angemessen.

Das Scheitern der Bewegung durch diese Vcrkennung des Charakters
der heutigen Masse deutet auf ganz tiefe Unzulänglichkeiten des innersten
Gedankenbaues. Die EntPolitisierung der Masse, welche die A. F. sich zum
Ziele setzt, ist unmöglich, weil der Weg des Bewußtseins sich nicht umkehren
läßt. Man kann die Masse wohl durch einen dynamischen Rauschzustand für
fich einspannen, nicht aber durch vernünftiges Denken zum Verzicht auf
sich selber bringen. Und das beruht nicht zuletzt auf dem unwiderleglichen
Instinkt der Masse, daß niemand heute mehr die Qualität der Elite und
der Dynastie garantieren kann. Und dieser Versuch, hinter den erreichten
Bewußtseinszustand zurückzuflüchten, wohnt bereits in den tiefsten Grundlagen

des Manrras'schen Denkens, Wenn das Übersinnliche aus dem Sinnlichen

herausgetreten ist, wenn das Denken begonnen hat, so kann man es

nicht wieder in das Sinnliche zurückbinden. Dann gibt das Übersinnliche
die nötige Spannung des Sinnlichen nur noch her, wenn es als solches
und ausdrücklich ganz ernst genommen wird. Es ist einfach so, daß
der Standpunkt, welchen Maurras mit seiner morgenländisch-deutschen
Unendlichkeitsidee umreißt, auf dem Wege des Bewußtseins den mittcl-
meerischen Immanenz- und Endlichkeitsstandpunkt überholt hat. Es
ist nicht mehr möglich, daran mit Gereiztheit Vorbeizusehen, sondern (um
das Problem gleich bei seinem aktuellsten Namen zu nennen) Frankreich
muß sich heute mit dem deutschen Geiste offen, rückhaltlos und positiv
auseinandersetzen, zum Heile beider Völker und Kulturen, Andernfalls wird
der Schaden mindestens ebensosehr sein eigener sein.

Ohne das muß es bei dem tragischen Grundgefühl sein Bewenden
haben, das Maurras angesichts seiner Endlichkeitsposition immer wieder
mitten im Kampfe befällt und das vielleicht einen echter aristokratischen
Geist dieses Kampfes erweist, als es seine praktische Gestaltung jemals
ahnen läßt.


	Die Weltanschauung der "Action française"

