
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 8

Artikel: Freiheit und Menschenwürde : Schillers Deutung der tragischen Kunst

Autor: Lauber, Karl Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zuspitzung der Lage im Memelgebiet 376

derer grundsätzlicher Bedeutung. Die Hauptmächte, England, Frankreich
und Italien, die noch in der letzten Völkerbundstagung die Einhaltung
aller internationalen Verträge zum Grundprinzip der Völkerpolitik immer
wieder hervorgehoben haben, dürfen es nicht zulassen, daß ein von ihnen
garantierter Vertrag rücksichtslos beseitigt wird.

Freiheit unö Nenfthenwüröe.
Schillers Deutung öer tragischen Kunst.

Von Rarl Georg llauber.

Am 17. November jährte sich

— zum 175. Mal — der Geburtstag

Friedrich Schillers.

„Darstellung des Leidens — als bloßen Leidens — ist niemals Zweck
der Kunst.. ." Diese einführenden Worte aus Schillers Abhandlung „Über
das Pathetische" scheinen keines Beweises zu bedürfen; denn jeder verbindet
ja mit dem Begriff der Kunst zunächst die Vorstellung, daß sie uns gefalle.
Wie aber könnte uns Leiden gefallen? Wäre das nicht eine unnatürliche
oder wenigstens unsittliche, in jedem Fall eine verwerfliche Lust? Trotzdem

gewährt in der Tragödie das Leiden, das sich bis zur Vernichtung des

Helden steigert, eines der höchsten Erlebnisse, welche die Kunst zu bieten

vermag. Die älteste und berühmteste Deutung dieses scheinbaren
Widerspruchs gab Aristoteles, auf dem der erste große deutsche Theoretiker des

Dramas, Lessing, fußt. Diesem folgt, wenigstens in dieser Frage, unmittelbar

Schiller. Lessing und Schiller sind darin einander verwandt, daß bei

ihnen in einem viel stärkeren Maße als bei den meisten Dichtern die schöpferische

Kraft aus der ständigen Wechselwirkung zwischen der ursprünglichen
dichterischen Anlage und der Spiegelung des Kunstschaffens und
Kunstgenießens in der gedanklichen Betrachtung stammt. Wie für Lessing war
deshalb auch für den „sentimentalischen", d. h, bewußt schaffenden
Tragödiendichter Schiller das Problem des Tragischen eine ebenso dringliche
wie befruchtende Frage.

Zwischen Lessing und Schiller steht Kant. Seine neue Lehre vom
Wesen und der sittlichen Bestimmung des Menschen gab auch diesem
Problem einen neuen Aspekt, und so wurde Kant für Schiller in dieser Frage
ungefähr das, was Aristoteles für Lessing gewesen war. Kant hatte im
Menschen einen bis auf den Grund seines Wesens hinabreichenden Zwiespalt

aufgezeigt: als (animalisches) Sinnenwesen ist er dem

Selbsterhaltungstrieb unterworfen, als V e r n u n f t Wesen soll er dem
allgemeinen Gesetz gehorchen. Das Gesetz aber erkennt den der Eigenliebe ent-



376 Karl Georg Lauber

springenden Vorzug, welchen der Selbsterhaltungstrieb seinen Regungen
gibt, nicht an, sondern stellt das sich vordrängende Ich in eine Reihe mit
allen anderen Individuen. Auch dieses Gesetz spricht aus uns selbst, aus
dem vernünftig-sittlichen Bezirk in uns. Wir vermögen die beiden Stimmen
— Selbsterhaltungstrieb und Vernunft — peinlich zu scheiden, auch wenn
der selbstische Trieb sich hinter der Maske des Sittlichen versteckt. Wahrhaft

gut ist allein auf der Welt der aus unserem sittlichen Bewußtsein
stammende, dem Sittengesetz gemäße gute Wille, der sich ohne Seitenblick
auf Lohn oder Strafe in Diesseits und Jenseits rein aus seinem eigenen
Bezirk entfaltet. Sittliche Kultur kann deshalb nur dort entstehen, wo die

sittliche Autonomie des Individuums selbst zum obersten

Sittengebot erhoben wird. Dies tut Kant, wenn er dem kategorischen
Imperativ in der „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" die Fassung gibt:
„Handle so, daß du die Menschheit sowohl in deiner Person als in der Person

eines jeden anderen jederzeit nur als Zweck, niemals bloß als Mittel
brauchst." Die „Menschheit" im Menschen ist eben im Gegensatz zu seiner
vom Instinkt beherrschten Tierheit seine sittliche Autonomie, auf ihr allein
beruht die menschliche Würde. Sittliche Kultur und Menschenwürde gehen
aber völlig verloren, wenn die Weckung der sittlichen Selbstverantwortung
ersetzt wird durch den Appell an den Instinkt, obwohl diese unsittliche
Methode große äußere Erfolge in der Ordnung der Gesellschaft aufweisen kann,
weil die Masse der Macht gehorcht, während sie die gewaltlose, sich nur an
das Gewissen wendende Vernunft als Schwäche verachtet. Der Mensch ist

freilich kein reines Vernunftwesen, sondern ein „Bürger zweier Welten",
seine Brust ist der Kampfplatz, auf welchem das Begehren des
Selbsterhaltungstriebes und das Sollen des Sittengesetzes einander gegenüberstehen.
Aber aus der unbedingten Geltung des Sittlichen erwächst uns die Gewißheit,

daß wir dem blinden Zwang des Naturtriebes nicht restlos unterworfen
sind, sondern die Kraft haben, dem Sittengesetz zu folgen. „Du kannst,
denn du sollst." Aus dem sittlichen Bewußtsein entspringt das Bewußtsein
von der Freiheit unseres Willens.

In der Freiheitsidee lag fürSchiller die zündende Kraft der Kantischen

Lehre; denn sie ist die ihm ganz wesensgemäße, tragende Idee seines
Lebens und Schaffens. „Durch alle Werke Schillers geht die Idee von

Freiheit...", sagt Goethe zu Eckermann, und aus dem Anfang der
Abhandlung „Über das Erhabene" spürt man die Höhe der Begeisterung, in
die Schiller bei dem Gedanken an die Freiheit des Willens als die groß«
Auszeichnung des Menschen vor der übrigen Natur versetzt wird: „ ,Kein
Mensch muß müssen/ sagte der Jude Nathan zum Derwisch, und dieses
Wort ist in einem weiteren Umfange wahr, als man demselben vielleicht
einräumen möchte. Der Wille ist der Geschlechtscharakter des Menschen,
und die Vernunft selbst ist nur die ewige Regel desselben. Vernünftig handelt

die ganze Natur; sein Prärogativ ist bloß, daß er mit Bewußtsein und
Willen vernünftig handelt. Alle anderen Dinge müssen; der Mensch ist das



Freiheit und Menschenwürde, Schillers Deutung der tragischen Kunst 377

Wesen, welches will. Eben deswegen ist des Menschen nichts so unwürdig,
als Gewalt zu erleiden, denn Gewalt hebt ihn auf. Wer sie uns antut, macht
uns nichts Geringeres als die Menschheit streitig; wer sie feiger Weise
erleidet, wirft seine Menschheit hinweg."

Die Freiheit ist auch die Grundidee der gesamten Kunsttheorie Schillers,

Im ästhetischen Genuß erlebt der Mensch nichts anderes als seine

Freiheit, wobei dieser Begriff freilich manchmal einen von dem Kantischen

Begriff abweichenden Inhalt bekommt. Die Freiheit, hier ganz im Kantischen

Sinne, ist nun auch der wahre „Grund des Vergnügens an tragischen
Gegenständen", Schiller deutet dieses Vergnügen, indem er den ästhetischen

Wert des Erhabenen, den er bei Kant vorfindet, weiterentwickelt.

In der tragischen Situation findet der Mensch keinen Ausweg aus
dem Leiden seiner sinnlichen Natur, sei es, weil dieses Leiden schon im
Bezirk der Naturnotwendigkeit durch kein Mittel der Klugheit mehr
abzuwenden ist, sei es, weil er sich nur durch die Preisgabe seiner Würde
loskaufen könnte. Als Beispiel für den ersten Fall diene Wallcnstein, der in
seinem gefährlichen Spiel gegenüber dem Kaiser so weit gegangen ist, daß

er sich beim Abfall der meisten Truppen nicht mehr auf die sichere Linie
seines früheren Verhältnisses zum Kaiser zurückziehen kann. Dem zweiten
Fall entspricht die Lage Maria Stuarts vor Elisabeth. Die gefangene
Königin demütigt sich zunächst vor ihrer übermütigen Gegnerin, um freigelassen

zu werden, aber sie verlöre jede Würde, nähme sie auch die maßlosen
Beleidigungen hin, zu denen sich Elisabeth beim Auskosten ihres Triumphes
schließlich hinreißen läßt. Der sinnlichen Natur des Helden kann also das
Leiden nicht erspart werden. Und doch wird es überwunden. Aus den Stürmen

des Leidens steigt mit einem Male steil eine Macht auf, die jeder
Bedrohung des Lebens überlegen ist, weil sie nicht mehr an den Selbsterhaltungstrieb

gebunden und deshalb imstande ist, die leibliche Vernichtung
zu ertragen und sogar zu bejahen. Diese Macht ist die Freiheit des Willens,
In der inneren Erhebung über das, was bloß Natur am Menschen ist, liegt
das Erhabene, und der ästhetische Genuß, der mit seinem Anblick
verknüpft ist, quillt aus dem Erlebnis der Freiheit als der emportragenden
Kraft. Freilich mischt sich in diese Lust das Mitleid, das wir als Sinnenwesen

mit der zusammenbrechenden sinnlichen Natur des Helden empfinden.
Das Erhabene löst somit ein aus Lust und Unlust gemischtes Gefühl
aus, bei dem aber dem Sieg unserer höheren Natur entsprechend die Luft
überwiegt.

Das Tragische liegt dabei in der notwendigen Verschlingung von
Tod und Sieg, Ihren höchsten Triumph feiert die Freiheit nur im Untergang,

nur im Angesicht des Todes erhebt sich der Mensch zu seiner ganzen
Würde, weil nur hier Tierheit und Menschheit im Menschen sich völlig
scheiden. Nur wenn wir gezwungen sind, den Untergang des Helden zu
wollen, weil mir ihm in seinem Kampf um die Sache der Menschheit den

Sieg wünschen, stehen wir vor jenem seltsamen Grenzfall des Lebens, der



S78 Karl Georg Lauber

tragisch heißt und in uns jenes nur ihm eigentümliche erschütternde
Gefühl des Mitleidens und des Hinausgehobenwerdens über alles Leid auslöst.

Aristoteles hatte den letzten Zweck der Tragödie in der R e i n i g u n g
des Mitleids und der Furcht gesehen. Diesen vielumstrittenen Begriff der

Reinigung (die für andere Ausleger nur eine Entladung ist) hatte Lessing
so gedeutet, daß die Tragödie im Zuschauer das rechte Maß von Mitleid
und Furcht herstelle, welches zwischen Rührseligkeit und Herzenskälte,
zwischen Furchtsamkeit und überheblicher Furchtlosigkeit liege. Lessing
bleibt dabei durchaus im Bezirk des Naturhaften, oberster Maßstab ist ihm
im Sinne der Aufklärung die natürliche Zweckmäßigkeit im Hinblick auf die

Glückseligkeit. Eine Läuterung in viel tieferem Sinne finden wir bei

Schiller. Hier besteht sie in der Aufhebung der Gewalt der Affekte in einem

höheren Bezirk in uns.
Der tragischen Handlung gegenüber unterscheidet Schiller zwischen

ästhetischer und moralischer Beurteilung, Bei der moralischen
Beurteilung sind wir auf die unbedingte Geltung des Gesetzes und die sittliche
Notwendigkeit seiner Erfüllung gerichtet, weniger auf die Freiheit, die den

Menschen zu dieser Erfüllung befähigt. Im ästhetischen Verhalten
stellen wir uns dagegen ganz auf diese ein. Nicht daß der Mensch der
Vernunft gehorchen soll, sondern daß er die Macht des Selbsterhaltungstriebes

brechen kann, ruft unser Entzücken hervor. Es kann deshalb sehr

Wohl den Fall geben, in dem moralische und ästhetische Beurteilung voneinander

abweichen. Daß Wallenstein auf dem nun einmal eingeschlagenen
Weg des Verrates entschlossen weitergeht, als sogar die Klugheit den Rückzug

anrät, können wir moralisch nicht billigen; daß er aber die Größe
aufbringt, angesichts der höchsten Gefahr, alles Schwanken und Zaudern, dem
eine schwache Seele gerade jetzt verfallen würde, von sich zu werfen, das

reißt uns mit, und es offenbart sich in dieser Größe jene Kraft, die hier
zwar scheinbar im Dienst des Naturhaften, des Machtwillens steht, aber
ihre Herkunft aus einer anderen Wefensschicht dadurch verrät, daß sie diese

Übersteigerung und damit Selbstaufhebung des Machtwillens, gleichsam
seine Verlängerung in das für den echten Realisten Sinnlose, hervorzurufen

vermag, jene Kraft, deren Sinn sich dann freilich erst unter dem

Sittengesetz ganz enthüllt, eben die Freiheit. Da aber die Freiheit ihren
Ursprung und ihren letzten Sinn in der Sittlichkeit hat, so ist für Schiller
die Tragödie, in der wir die Freiheit immer triumphieren sehen, eine Art
Vorschule der Sittlichkeit, und er versöhnt schließlich auch moralisches und
ästhetisches Urteil, wenn sie, wie in dem eben gegebenen Beispiel,
auseinandergehen, indem er betont, daß es bei dem großen Verbrecher nur eines
einzigen Entschlusses bedürfte, um die außerordentliche Stärke seines
Willens, die er im Bösen offenbart, in den Dienst des Guten zu stellen,
während wir bei dem „halbguten Charakter", dem Durchschnittsmenschen,
niemals erwarten können, daß er die Höhe reiner Sittlichkeit erreicht, weil
ihm — im Guten wie im Bösen — die Willensstärke fehlt.



Freiheit und Menschenwürde, Schillers Deutung der tragischen Kunst 379

Je größer die „Ladung des Leidens", um so herrlicher der Triumph
der Freiheit. Schiller strebt deshalb nach der stärksten Spannung, aber
aus dem Willen zum stärksten Ausdruck der Freiheit, nicht um der
Entladung eines nur naturhaften Gefühlsüberschwanges willen, wie der
wohltemperierte Philister meint, wenn er Schiller dem Pubertätsalter als
geeignete Lektüre zuweist. Den Instinkt beherrschen, nicht ihn sich hemmungslos

austoben lassen, ist nach Schiller das Kennzeichen des heroischen Menschen.

Der stärksten Spannung wegen wählt Schiller „der Menschheit große
Gegenstände", die Geschichte. Es kommt ihm dabei auf die Größe
des geschichtlichen Stoffes an, nicht auf seinen historischen, seinen
W ir kli ch k e i t s charakter. Darum hat der Dichter auch Freiheit gegenüber

der historischen Wahrheit, von der er abweichen darf um der

poetischen Wahrheit willen, welche in der erschütternden Darstellung
des sinnlich-übersinnlichen Konflikts und des daraus hervorgehenden
Triumphes der Freiheit besteht.

Diese „Darstellung des Übersinnlichen" ist der letzte Zweck der tragischen

Kunst, nnd sie ist auch die eigentümliche, ja einzige Erzieheraufgabe
des Dramatikers gegenüber seiner Nation. Die Begeisterung für den

nationalen historischen Stoff an sich kann zwar nach Schiller die Wirkung
des Dramas erhöhen, aber fie entspringt einer dem Ästhetischen
wesensfremden Quelle, dem „Privatinteresse". Aus dem Patriotischen Bedürfnis
heraus ist der Zuschauer daran interessiert, daß sich die Vorgänge, die sich

vor ihm auf der Bühne abspielen, in der Geschichte seines Vaterlandes
gleichsam „schon einmal" ereignet haben, und diese Vermischung der
gegenwärtigen B ll h n e n Wirklichkeit mit der gewesenen G e s ch i ch t s Wirklichkeit

beeinträchtigt die eigentliche Aufgabe, nämlich die mitreißende
Darstellung der den Tod überwindenden Freiheit, sie wird nur bei völliger Hingabe

an die Bühnenwirklichkeit ganz erfüllt. Diese Aufgabe ist zwar eine

übernationale, menschheitliche, weil sie nach Schiller jeder Nation
aufgegeben ist, aber gerade weil sie diesen höchsten Rang besitzt, kann der

Dichter seiner eigenen Nation keinen höheren Dienst erweisen, als sie an

ihr zu erfüllen, indem er „nicht auf den Staatsbürger in dem Menschen,
sondern auf den Menschen in dem Staatsbürger" zielt.

Der selbstgenugsame Bildungsphilister sowohl wie die breite Masse
besitzen ein nur zu wohl erprobtes, jedes wahrhafte Gewissen empörendes

Mittel, um die hohe Forderung an uns, welche in jeder großen menschlichen

Erscheinung liegt, unwirksam zu machen. Indem sie beide Anerkennung
und Ruhm überlaut und überreich spenden, erwecken sie, jeder von beiden

in feiner Art und für seinen Zweck, den ihnen so angenehmen schmeichelnden

Anschein, als wäre die Forderung erfüllt und der Abstand zwischen dem

Großen und ihnen selbst eingeholt. In Wahrheit aber verringern sie diesen

Abstand, indem sie den Großen zu fich herabziehen. Ein paar Sentenzen
von ihm dienen dem Philister zur Verbrämung seiner bequemen
Lebensansichten, ein paar andere werden der Masse gegenüber zur Aufpeitschung



380 Karl Georg Lauber: Freiheit und Menschenwürde

ihrer Instinkte benutzt. Auf den wahren Gehalt der großen Persönlichkeiten

und ihrer Werke läßt man sich aber nicht ein, oder man verfälscht
auch ihn, wie es der Philister gerade mit Schiller so oft tut, wenn er die

von dem Dichter betonte Spannung zwischen Ideal und Leben zum
Vorwand nimmt, um mit einem scheinheiligen sentimentalen Seufzer dem nun
einmal unerreichbaren Ideal ganz Valet zu sagen. Besonders groß aber ist
der Versuch, Schiller der Masse gegenüber zu mißbrauchen. Seine
pathetische Sprache wirkt auf ihre triebhafte seelische Verfassung sehr stark;
aber was die hohen Worte des Schillerischen Gedankengutes in einer solchen

Seele auslösen, hat mit ihrem wahren Sinn nichts mehr gemein. Man
genügt der hohen Forderung, die aus den Großen zu uns spricht, nicht,
indem man sie alle Jubeljahr einmal feiert oder sie gar nur zum Anlaß
nimmt, um sich selbst zu feiern, sondern indem man sich vor ihrem wahren
Bild klar für oder wider entscheidet und sich gerade in der Anerkennung,
die, wenn sie echt ist, nur eine nach st rebende Anerkennung sein kann,
des Abstandes zwischen dem Großen und sich selbst immer bewußt bleibt
und aus diesem Bewußtsein die aufwärts führende Kraft schöpft. Die große
Forderung aber, die aus Schillers Lehre vom Sinn der tragischen Kunst zu
uns spricht, ergibt sich aus seiner Botschaft: Uber dem Bezirk des Naturhaften

in uns, wo in Gier und Angst der Selbsterhaltungstrieb herrscht,
liegt, von unserer Freiheit gegen jeden Ansturm von außen beschützt,
der Bereich unseres sittlichen Bewußtseins: unser Gewissen.

öapreuth, Zrau Wagner unö Hitler.
Neutrale Deutschlanöfahrt 1<)Z4.

Von «arl fllfons Meper.

„Neutral" gewiß nicht in der Einschätzung Wagners, dessen Gcsamt-
Kunstwerk uns immer noch unvergleichlich bleibt. Neutral auch nicht in der

Abneigung gegen Marxismus und jüdische Presse, deren Überwindung im
Reich wir als Glück für Europa betrachten. Und neutral ebensowenig, wenn
es als unschweizerisch gälte, hervorragende Ausländer zu verehren oder

gar zu besuchen. (Dieses Bedenken ist ja hinfällig geworden, seitdem an
höchster Stelle, durch Herrn Bundesrat Ador, bewiesen wurde, daß gerade
herzliche Beziehungen zu führenden Fremden für die Schweiz besonders
ersprießlich feien.,.) —

In jeder andern Hinsicht waren wir nicht bloß neutral — nein! wir
betonten sogar unser Ausländertum, einmal aus selbstverständlicher Treue
für die Heimat, und dann, weil unser Stolz auf die Schweiz mit dem

Quadrat der Entfernung von ihr wächst. Wir gehören zu Hause nicht zu


	Freiheit und Menschenwürde : Schillers Deutung der tragischen Kunst

