
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 3-4

Artikel: "Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" : sechs Kapitel über den deutschen
Kirchenkampf

Autor: Hildebrandt, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Formfragen der Verfassungsrevision 14S

fassungsbruch zum Rechten sehen müßten. Zudem würde die Wirkung der

Teilrevisions-Begehren in unzulässiger Weise abgeschwächt. Der verbindliche

Charakter, der sie unter anderem von der bloßen Petition unterscheidet,
käme nicht zur Geltung, da keine Gewähr (und vor allem keine Rechtspflicht)

bestünde, die Begehren bei den späteren Verhandlungen über die

Totalrevision angemessen zu berücksichtigen. Und endlich spricht auch die

rechtliche Überlegung gegen einen solchen Gedanken: bis eine neue
Verfassung in Kraft tritt, hat die alte Gültigkeit und soll nicht minder
beobachtet werden, als wenn ihre Revision gar nicht in Frage stünde. Die
geltende Verfassung verlangt aber, wie wir gesehen haben, die Behandlung
der Volksbegehren. Das muß, vielleicht in der oben kurz umrissenen Art,
auch geschehen, wenn der Revisionsfrühling 1934 nicht in einer heillosen
Verwirrung enden soll.

„Cin Volk, ein Staat, eine Kirche/
Sechs Kapitel über öen deutschen Kirchenkampf.

Von Walter hilöebranöt.

I Gemeinden, Pfarrer und Synoden im Kampf.

H^m 4. Januar 1934 hat der Reichsbischof Ludwig Müller, des kirchen-^ politischen Streites müde, eine Verordnung erlassen, worin er schlechthin

„den Mißbrauch des Gottesdienstes zum Zwecke kirchenpolitischer
Auseinandersetzungen" untersagte, und erklärte, daß „kirchliche Amtsträger",
die das Kirchenregiment oder dessen Maßnahmen öffentlich oder durch
Verbreitung von Schriften, insbesondere durch Flugblätter oder Rundschreiben
angreifen", sich der Verletzung ihrer Amtspflichten schuldig machten. Es sei

gegen sie „das Disziplinarverfahren mit dem Ziele der Enthebung aus dem

Amte einzuleiten".
Tatsächlich war die Flut der Opposition, welcher der Reichsbischof und

seine Helfer, das Geistliche Ministerium und die Bischöfe ausgesetzt waren,
so hoch gestiegen, daß der Wille zur Selbsterhaltung eine Abwehr gebot.
Die besagte Verordnung bedeutete aber noch mehr als das: sie brachte die
stärkste Ausprägung des unfehlbaren und unanfechtbaren Führeramtes in
die Kirche hinein. Um so heftiger war der Widerstand der Gemeinden, die
sich nun auf einmal gänzlich der Willkür des Kirchenregimentes unterworfen
fahen. Das Presbyterium der reformierten Gemeinde Rheydt im Rheinland
z.B. erklärte schlankweg: „Die Gemeinde wird von der Verordnung des

Reichsbischofs vom 4, Januar 1934 nicht betroffen. Darüber hinaus
erkennt das Presbyterium die Rechtmäßigkeit der Verordnung des Reichsbischofs

nicht an."



146 Walter Hildebrandt

Diese Sätze zeugen von einer im kirchlichen Leben und namentlich im
gegenwärtigen Deutschen Reiche ungewohnten Empörung gegen die

Zumutungen einer obersten Regierungsstelle. Namentlich wo der feste Wille
zur geistlichen Selbständigkeit der Gemeinde bereits wach oder erwacht war,
und wo das Presbyterium nach altreformierter Art um seine Berufung
wußte, über Lehre, Zucht und Bekenntnis der Gemeinde unabhängig von
allen äußeren Instanzen zu wachen, sahen sich die Gemeinden aus einmal
in den schärfsten Gegensatz zum geistlichen Führerprinzip hineingetrieben.
Andere Gemeinden wieder nahmen mehr Anstoß an den Gefahren der
Irrlehren, welche hinter dem Erlaß des Reichsbischofs lauerten, weil dieser

offenkundig im Einflußbereich der deutschen Christen stand. Sie befürchteten
deshalb mit Recht, daß nunmehr von höchster und unantastbarer Stelle aus
die völkische Theologie der „Deutschen Christen" als verbindlich erklärt
werde. Diese Bedenken führten selbst lutherische Gemeinden und ganze
Kirchen in den Widerstand hinein, lutherische Gemeinden, die sich sonst mit
dem Führerprinzip noch abgefunden hätten. Mehrmals sind überdies lutherische

theologische Fakultäten und Theologengruppen mahnend und warnend
mit ihren Gutachten aufgetreten,

Ist es nun auch verschiedentlich vorgekommen, daß ganze Presbyterien
ihres Amtes enthoben wurden, so z. B. dasjenige der größten reformierten
Gemeinde Deutschlands von Elberfeld, so hat sich doch das schwerste
Gewitter über die einzelnen Pfarrer entladen, die dem Kirchenregiment in
irgendwelcher Weise zu widersprechen wagten. In ausgiebigem Maße haben
der Reichsbischof und Landesbischöfe Versetzungen und Beurlaubungen
ausgesprochen, wenn ihre Anordnungen kritisiert oder nicht befolgt wurden.
Ich möchte da nur an die Namen Niemöller, v, Rabenau, Asmussen und
Hesse erinnern. Diesen und noch vielen anderen Predigern blieb schließlich
nichts anderes übrig, als ihre Amtshandlungen außer den Rahmen der
offiziellen Kirche zu verlegen. Weder Rechtsgutachten noch geistliche
Vorstellungen konnten gegen die Maßregelungen etwas ausrichten. Die kirchen-
regimentlichen Stellen jeden Grades waren im Gegenteil darauf bedacht,
die Pfarrerschaft noch fester in die Zügel zu nehmen. In diesem Sinne ist
ein Revers bedeutsam, den der sächsische Landesbischof Coch seinen
Untergebenen zur Unterzeichnung vorlegte mit folgendem Wortlaut: „Ich gelobe
wie bisher dem Führer Adolf Hitler unbedingte Gefolgschaft und bekräftige
meine Treue zum dritten Reich. Ich verurteile auf das Schärfste alle
Machenschaften der Kritik an Staat, Volk und Bewegung, die geeignet sind,
das dritte Reich zu gefährden. Ich erkenne die verfassungsmäßige Autorität
des Reichsbischofs und des Landesbischofs an und bin gewillt, sie zu festigen
und zu stärken, insbesondere ihre Maßnahmen und Verordnungen in dem

von ihnen gewünschten Sinne durchzuführen."
Solche und ähnliche Zumutungen, die etwa an den Antimodernisten-

eid des Papstes Pius X. erinnern, bewirkten ein Anwachsen derjenigen
Bewegung, welche jede Verquickung von Kirche und Politik ablehnte: Aus



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 147

schüchternen Anfängen heraus ist deshalb der Pfarrernotbund um die

Jahreswende sehr groß geworden und drohte sich in eine gefährliche Gegner«
schaft der offiziellen Machthaber auszugestalten. Mit solchem organisierten
Widerstand wußten der Reichsbischof und seine Führer indessen fertig zu
werden, indem sie die Zugehörigkeit zu dieser Vereinigung kurzerhand vcr-
boten und so die Widerstrebenden nötigten, sich auf den Einzelwiderstand
zu beschränken. Mit welcher Zähigkeit der Pfarrernotbund selbst unter den

schwierigsten Umständen kämpfte, ergibt sich etwa aus folgender Eingabe
des sächsischen Nvtbundes: „Die in Dresden am 7. Dezember 1933 aus ganz
Sachsen versammelten Glieder des Pfarrernotbundes sehen sich gezwungen,
dem Herrn Landesbischof mitzuteilen, daß sie ihn, unbeschadet des

pflichtgemäßen Gehorsams gegen die kirchliche Ordnung, nicht als geistlichen
Führer anzuerkennen vermögen," Dann heißt es weiter, unter der neuen
Kirchenführung seien Gewalt und Gewissensdruck in die Kirche eingedrungen
und das Bischofsamt drohe zu einer Kommandostelle auf alleinige kirchliche
Lehrgewalt zu werden. Auch könne der Notbund die bischöfliche Auffassung
der kirchlichen Verkündigung nicht als schrift- und bekenntnisgemäß
anerkennen. — Noch schärfer war der Angriff auf den Bischof Peter von Magdeburg

und Merseburg: Diesem könne kein Vertrauen entgegengebracht werden,

weil er der Exponent einer Gruppe sei, die durch Gewalt und Terror
die Macht in der Kirche an sich gerissen habe. Überdies habe Peter ein so

gesteigertes bischöfliches Selbstbewußtsein an den Tag gelegt, daß es der
evangelischen Auffassung widerspreche.

Es kam schließlich so weit, daß sich um die Jahreswende in der gleichen
Abwehrfront gegen das Kirchenregiment zusammenfanden: Die Bischöfe der
süddeutschen lutherischen und unierten Kirchen, die geschlossene unierte
Kirche Westfalens, der Coetus der reformierten Gemeinden Deutschlands
und der Pfarrernotbund des deutschen Reiches, Diese Gegnerschaft ist dann
aber im Laufe der folgenden Monate durch Maßnahmen verschiedener Art
teils aufgelöst, teils mundtot gemacht worden, so daß man nur noch hier
und dort von vereinzelten oppositionellen Regungen hörte, bis die Be«

wegung im April von Neuem aufflammen konnte.

Zu den imposantesten Erscheinungen sind die Gegenkundgebungen der
Synoden zu zählen. Wir erinnern uns daran, wie bei der preußischen
Generalsynode vom letzten Herbst die Gruppe „Evangelium und Kirche"
zum Protest den Sitzungssaal verließ, als es darum ging, den Arierparagraphen

in die kirchliche Rechtsordnung aufzunehmen. Die Not der Zeit
veranlaßte jedoch noch weitere Kundgebungen, So tagte zu Beginn dieses
Jahres in Barmen eine freie Synode der Reformierten, welche diese enger
zusammenschloß, und die Hauptversammlung des Reformierten Bundes
nahm fast einstimmig einen Antrag an, wonach kein „Deutscher Christ" zum
Reformierten Bunde gehören könne. Man einigte sich auch auf eine
„Erklärung über das rechte Verständnis der Bekenntnisse in der Gegenwart".
Und eine freie Synode des Rheinlandes stellte folgende Sätze auf: „Wir



143 Walter Hildebrandt

sehen den Grund der schweren Erschütterung der deutschen evangelischen

Kirche heute in dem Angriff auf ihre Bekenntnisgrundlage durch Irrlehren,
der sich besonders deutlich in schriftwidriger Leitung der Kirche auswirkt.
Den unter Gewalt und Irreführung im Sommer 1933 entstandenen
kirchlichen Körperschaften von den Presbyterien bis zur Nationalsynodc fehlt
die geistliche Vollmacht. Das kirchliche Handeln von 1933 ist als ein fleischliches

Handeln gerichtet. Vor allem hat sich das in die Kirche übertragene
weltliche Führerprinzip als kirchenzerstörend ausgewirkt."

Bei dieser Lebhaftigkeit der kirchlichen Opposition im Westen ist es

verständlich, daß auch die westfälische Provinzialsynode zum Schauplatz
schärfster Auseinandersetzungen wurde, als ihr vom Reichsbischof aus
zugemutet wurde, sich umzubilden. O. Koch, der Präses dieser Synode, die

von jeher eine Sonderstellung eingenommen hatte, wehrte sich gegen die

angeordnete Auflösung. Als dann die Synode tagen wollte gegen den

Willen der „Deutschen Christen", erschienen Beamte der Geheimen Staatspolizei

und erklärten sie als aufgelöst. Unmittelbar darauf konstituierte sie

sich jedoch als „Westfälische freie Bekenntnissynode" unter dem gleichen
Präsidium. Wie sehr diese Haltung von den Gemeinden gebilligt wurde,
zeigte sich zwei Tage später, als sich zu dem westfälischen Gemeindetag
„Unter dem Wort" in Dortmund nicht weniger als 20,000 Christen (90

Prozent Männer) versammelten, um der Wahrheit gegenüber den
deutschchristlichen und kirchenregimentlichen Irrlehren das Zeugnis zu geben.

Die machtvollste Kundgebung gegen die Handlungen und Anmaßungen
der reichskirchlichen Organe fand jedoch am 22. April zu Ulm statt, wo
sich die Vertreter der württembergischen und bayrischen Landeskirchen, der
freien Synoden im Rheinland, in Westfalen und Brandenburg, sowie vieler
bekennender Gemeinden und Christen in ganz Deutschland „als rechtmäßige
evangelische Kirche Deutschlands" konstituierten. Es galt vor allem, das
kirchliche Bekenntnis zu schützen, das durch die Maßnahmen der
Reichskirchenregierung als bedroht erscheint. In der Proklamation heißt es, die

unausgesprochene Absicht der Reichskirchenregierung bei ihrer Verordnung
zur Wiederherstellung des kirchlichen Friedens in Württemberg sei die

gewaltsame Niederkämpfung eines der letzten Bollwerke der Bekenntniskirche
in Deutschland gewesen. Und am Schlüsse wird erklärt: „Aller Verschleierung

zum Trotz bezeugen wir: das Bekenntnis ist in der deutschen evangelischen

Kirche in Gefahr. Das geistliche Amt wird seines Ansehens durch
die deutschen Christen und ihre Duldung durch die oberste Kirchenbehörde
beraubt. Das Handeln der Reichskirchenregierung hat seit langer Zeit
keine Rechtsgrundlage mehr. Es geschieht Gewalt und Unrecht, gegen welche
alle wahren Christen beten und das Wort bezeugen müssen."

Man muß es den staatlichen Organen lassen, daß sie der Bekenntnisbewegung

innerhalb der Deutschen Evangelischen Kirche in erheblichem
Maße freien Raum gewährt und so dem Grundsätze der kirchlichen Freiheit
nachgelebt haben. Sonst wäre jene Kundgebung von Ulm nicht möglich



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 149

gewesen und noch viel weniger hätte sich die Bekenntnisbewegung in der

Folge so entfalten können, wie es tatsächlich der Fall gewesen ist. Am
29. Mai 1934 trat nämlich — bezeichnenderweise in der reformierten
Gemeinde Wuppertal-Barmen — die „Bekenntnissynode der Evangelischen
Kirche der altpreußischen Union" zusammen, wiederum mit dem offenen
Anspruch, die allein rechtmäßige Evangelische Kirche der altpreußischen
Union zu sein, weil nur sie die bekenntnismäßige Grundlage und eine

daran zu bindende verfassungsmäßige Ordnung der Kirche festhalte. In
ihrer Erklärung heißt es u. a.: „Die bekennende Kirche sieht sich genötigt,
sich zusammenzuschließen und sich eine eigene äußere Ordnung zu geben,
weil sie sich dafür verantwortlich weiß, eine rechte kirchliche Versorgung
ihrer Glieder mit Wort und Sakrament wieder herzustellen und zu sichern."
Dementsprechend wurde für die bestehende Notzeit eine regelrechte
Verfassung der Bekenntniskirche mit Einteilung in Bekenntnisgemeinden,
-kreissynoden, -Provinzsynoden beschlossen, an deren Spitze die Unionssynode

stehen soll. Vernichtend sprach sich die Synode über die Rechtslage
der Unionskirche aus, indem sie feststellte, daß die bekannten großen Kirchenwahlen

vom 23. Juli 1933 „weithin unter Mißachtung kirchlicher Gesichtspunkte

und unter Anwendung unchristlicher Gewalt" vollzogen worden seien.

Die so gewählten Vertretungen aller Stufen ständen daher auf einer anderen

Grundlage als auf dem in den Bekenntnissen bezeugten Evangelium. Ferner
wurde erklärt: „Die seit dem Tage der Kirchenwahlen von den unkirchlichen

Synoden beschlossenen Kirchengesetze und die von den ungeistlich
verfahrenden Bischöfen und ihren Organen erlassenen Verordnungen haben
kirchliche Geltung nie besessen und werden von der Bekenntnissynode der

Evangelischen Kirche der altpreußischen Union ausdrücklich für kraftlos
erklärt. Das gilt in Sonderheit für die unzulässige Pauschalübertragung der

Vollmachten von Synoden auf andere Organe, für die Übernahme dieser

Vollmachten durch den Landesbischof und die Bischöfe auf ihre Person, für
den verfassungswidrigen Raub der Verwaltung und des Vermögens der
Evangelischen Kirche der altpreußischen Union durch die Deutsche
Evangelische Kirche."

Umittelbar darauf, am 30. und 3l. Mai, tagte sodann ebenfalls in
Parmen, von 138 Abgeordneten der freien Bekenntnissynoden und der

bayerischen und der württembergischen Landeskirche beschickt, die „Bekenntnissynode

der Deutschen Evangelischen Kirche". Mit viel Recht hat sie

Wilhelm Kolfhaus in seiner „Reformierten Kirchenzeitung" als die erste wirkliche

„Deutsche Evangelische Nationalfynode" hingestellt, indem er darauf
hinwies, daß diese Synode wirklich ein Bekenntnis ablegen mußte, während
jene letztjährige deutschchristlich-offizielle „Nationalsynode" von Wittenberg
nur formale Geschäfte zu erledigen hatte. Auch hier gingen aus der
Beratung zwei Erklärungen hervor, von denen die eine die theologischen, die
andere aber die rechtlichen Fragen beschlägt. Die theologischen Darlegungen
lehnen sich eng an jene bereits erwähnte „Erklärung über das rechte Ver-



150 Walter Hildebrandt

ständnis der Bekenntnisse in der Gegenwart" an: sie stellen Jesus Christus,
wie er in der Heiligen Schrift bezeugt wird, in den Vordergrund, — sie

fetzen sich ein für den unumschränkten Anspruch Christi auf das ganze Leben,
— sie anerkennen einzig Christus als den Herrn der Kirche, — sie halten
fest am Charakter des kirchlichen Amtes als eines Dienstes und nicht einer
Herrschaft, — sie räumen dem Staate seine biblische Stellung, aber nicht
mehr, ein, — sie wahren der Kirche als alleinige Aufgabe die Verkündigung
des Evangeliums. Durch gleichzeitige ausdrückliche Ablehnung der
gegenteiligen Auffassungen gewinnen diese Darlegungen das rechte Relief, das

ihre Bedeutung noch vollends klar werden läßt. Was die rechtlichen
Erklärungen anbetrifft, so bewegen sie sich etwa in den gleichen Bahnen wie
diejenigen der altpreußischen Unionsbekenntnisshnode, welche ich oben angeführt

habe. Selbstverständlich steht das Reichskirchenregiment im Vordergrund

der Bekämpfung: „Das derzeitige Reichskirchenregiment hat diese

unantastbare Grundlage (das Evangelium, wie es in der Heiligen Schrift
bezeugt und in den Bekenntnissen der Reformation neu ans Licht getreten
ist) verlassen und sich zahlreicher Rechts- und Verfassungsbrüche schuldig
gemacht. Es hat dadurch den Anspruch verwirkt, rechtmäßige Leitung der
Deutschen Evangelischen Kirche zu sein." Ausdrücklich wird sodann das

weltliche Führerprinzip und die Schaffung einer zentralen Befehlsgewalt
als einheitsbildend abgelehnt und demgegenüber betont, daß die Einheit
der Kirche nur gewonnen werden könne durch Zusammenschluß der bekennt-
nismätzig selbständig organisierten Landeskirchen, wobei den Gemeinden
als Trägern der Wortverkündigung der ihnen gebührende Platz gelassen
werde. Schließlich erklärte die Bekenntnisshnode, daß sie grundsätzlich mit
der gegenwärtigen Reichskirchenregierung über Verfassungsfragen nicht
verhandeln werde.

Alles in allem ist zu sagen, daß die beiden Bekenntnissynoden von
Barmen einen Markstein in der deutschen Kirchengeschichte bedeuten, insofern

als sie ein Zusammengehen der Lutheraner und Reformierten trotz
ihrer deutlichen konfessionellen Scheidung angebahnt haben. Damit
befinden sich die Synoden in einem schroffen Gegensatz zu dem liberalen
Unionsgedanken, welcher seit 1817 darauf hinzielte, die Konfessionen zu
verwischen. Eine neue Art von Glaubenseinheit hat sich in Barmen kundgetan:
bei aller Offenheit der bekenntnismäßigen Verschiedenheiten fanden sich

die beiden Konfessionsparteien zu weitgehenden gemeinsamen Erklärungen
zusammen.

Wenn dieser Versuch einer Darstellung des kirchlichen Kampfes der
Gemeinden, Pfarrer und Synoden mit den Erklärungen von Barmen schließt,
so weist er zugleich auf die Tatsache hin, daß sich nun die Fronten abgeklärt
haben: Hier der Reichsbischof, geistlich von den „Deutschen Christen"
bestimmt und weltlich von der Staatsgewalt unterstützt, und dort die
bekenntnistreuen Christen aller deutschen Lande, die den Anspruch erheben, die



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 1S1

rechtmäßige evangelische Kirche Deutschlands darzustellen. Daß in dieser

Lage der Einheit der Kirche die größte Gesahr droht, liegt auf der Hand.
Die noch größere Gefahr dürfte jedoch das reformatorische Bekenntnis
treffen.

Am 9. Juli 1934 ist nun neuestens ein Erlaß des Reichsinnenministers
Dr. Frtck herausgekommen, wonach „aus Gründen der öffentlichen Sicherheit"

bis auf weiteres ausnahmslos alle evangelischen Kirchenstreitigkeiten,
sowie die Auseinandersetzungen in öffentlichen Versammlungen, in der

Presse, in Flugblättern und Flugschriften verboten sind, Kundgebungen
des Reichsbischofs jedoch, soweit sie amtlicher Natur sind, werden von
diesem Verbote nicht berührt. Dieser Erlaß reiht sich in den Kreis aller
jener Verfügungen ein, die den Ausschluß öffentlicher Kritik an öffentlichen
Verhältnissen zum Ziele haben. Auf Recht oder Unrecht solcher Kritik kommt
es bei dieser Unterbindung nicht an. Deshalb hat sich die Reichsregierung
einfach rücksichtslos hinter den Reichsbischof gestellt und die berechtigte
Kritik der Bekenntnisgemeinschaft gegen sein unrechtmäßiges Regiment
mundtot gemacht. Kaum haben sich also die Kräfte der Bekenntniskirche
etwas gefestigt, müssen sie auf staatliches Machtgebot schon wieder
verstummen. Was wird aus der Deutschen Evangelischen Kirche werden, wenn
die Stimmen des reinen Evangeliums und der kirchlichen Ordnung sich nicht
mehr erheben dürfen?

Bange Sorge muß uns bewegen; denn bereits hat der Rcichsbifchof
unter dem Schutze der Staatsgewalt seine Position noch weiter ausgebaut.
So lautet sein neuestes Gesetz vom 7. Juli 1934 über die Bestellung der

Mitglieder der Nationalsynode im ersten Artikel: „In die Nationalsynode
kann nur entsandt oder berufen werden, wer jederzeit rückhaltlos nicht nur
für die Deutsche Evangelische Kirche, sondern auch für den nationalsozialistischen

Staat eintritt und die Fähigkeit besitzt, Mitglied einer Landessynode
zu sein." Und der dritte Artikel desselben Gesetzes besagt, daß die Mitgliedschaft

in der Nationalsynode erlösche, wenn das Geistliche Ministerium dem

Mitglied die Anerkennung unverletzter Ehrenhaftigkeit oder einer kirchlichen
Gesinnung oder der Würde eines Mitgliedes der Nationalsynode
entsprechenden Verhaltens versage. Dazu kommt noch ein neues Gesetz über
die Evangelische Presse, wonach nur derjenige „als Herausgeber oder

Schriftleiter eines Erzeugnisses der Evangelischen Presse tätig sein darf",
der die Genehmigung der Kirchenbehörde erhalten hat. Diese beiden Gesetze

dienen offensichtlich der vollkommenen und dauernden Gleichschaltung der
Kirche mit dem Staate, Wer sich fortan gegen das unchristliche und
unrechtmäßige Gewaltregiment der deutschchristlichen Kirchenführer zur Wehr
setzt, muß eine staatliche Strafe gewärtigen. Auch die Kirche duldet an
führenden Stellen nur noch Leute, die den deutschchristlichen Geist des

Reichsbischofs atmen. Das Tragische an der ganzen Entwicklung ist, daß
die „Organe der Kirche" selbst der Freiheit der Kirche das Grab schaufeln,
indem sie alles dem nationalsozialistischen Staate gleichschalten.



152 Walter Hildebrandt

II. Reichskirche und Reichsbischof.

Ein altes Anliegen des Liberalismus wird jetzt erfüllt: Die
Vereinigung aller deutschen Landeskirchen zu einer einheitlichen Reichskirche.
Die „fortschrittlich" denkenden Protestanten von ehedem konnten sich nicht

genug tun in der Forderung eines Zusammenschlusses der vielen Kirchen
großen, kleinen und kleinsten Formates. Der deutsche Kirchentag, welcher

lediglich die Vertreter der verschiedenen Kirchen alle Jahre einmal
zusammenführte, entsprach natürlich diesem Begehren nicht, und auch der

Deutsche Evangelische Kirchenbund der Nachkriegszeit brachte nicht den

entscheidenden Schritt, Erst das Dritte Reich mit seinem rassischen Einigungsgedanken

griff die Sache wieder auf und führte den Plan durch seine
kirchenpolitischen Exponenten in die Kirche ein. So ist die kirchliche Einigung —
oder besser: Vereinheitlichung — das hauptsächlichste Anliegen der „Deutschen

Christen": wie das Volk ein einziges Reich bilden soll, so sollen auch

die deutschen Kirchen in einer Reichskirche zusammengeschlossen werden,
Darüber herrscht auch anderwärts grundsätzlich Einverständnis; nur in
der Frage des Maßes der Vereinheitlichung denkt man verschieden.

Die Einheit wird nun Schritt für Schritt in die Tat umgesetzt.

Zuerst hieß es, die Landeskirchen würden innerhalb der Reichskirche
fortbestehen, und heute ist man schon daran, sie in der Reichskirche aufgehen
zu lassen. Was noch im letzten Herbst als Reichskirchenverfassung
Genehmigung fand, soll heute in aller Form revidiert werden, weil es noch nicht
weit genug geht. Hatte man damals die Landeskirchen noch als selbständige
Körperschaften bestehen lassen, so trachtet man heute darnach, sie alle
aufzuheben und direkt der Reichskirche zu unterstellen. Der Mann, welcher
mit dieser allerneuesten Revision der Kirchenverfassung betraut ist, heißt
Dr. Jäger und nennt sich „Rechtswalter". Seine Eigenschaft als Leiter der

Kirchenabteilung im staatlichen Kultusministerium läßt erkennen, daß hier
die staatliche Einmischung offen am Werke ist. „Das Ziel ist es," so lesen

wir in seiner Kundgebung, „unter voller Wahrung des Bekenntnisstandes
und des Glaubensgutes unserer Kirche, wie es in den einzelnen Gauen
Ausprägung gefunden hat, unter Berücksichtigung auch des geschichtlich
gewordenen Eigenlebens die angebahnte rechtliche Einheit der deutschen
evangelischen Kirche zu vollenden." Und bereits hat die Reichskirche in diesem
Sinne die altpreußische Unionskirche, sowie die Landeskirchen von Hessen-

Nassau, von Sachsen, Thüringen und Schleswig-Holstein mit Haut und Haar
verschlungen, so daß nun bei diesen Kirchen alle Gesetzgebung vom Reiche

ausgeht und die kirchlichen Amtsträger nur noch Handlanger des

Reichsbischofs sind. Diese Entwicklung dürfte, ja sie wird noch weiter gehen,
bis die rechtliche Einheit erreicht ist. Mit was für geistlichen Opfern
jedoch dieses Ziel erkauft werden muß, läßt sich nur erst ahnen.

Das Amt des Reichsbischofs ist seinerzeit bestellt worden besonders
unter dem Eindruck der Agitation der „Deutschen Christen", und um deren
Begehren einigermaßen zu entsprechen. Wer einen weiteren Blick hatte, sah



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 153

voraus, daß dieses Amt, einmal geschaffen, nicht weiterhin in der behaupteten

Harmlosigkeit verharren werde. Allerdings wurde man seinerzeit,
wenn man an die Gefahren des Krummstabes für die evangelische Kirche
erinnerte, eifrig darüber belehrt, daß das Bischofsamt ja nicht im
katholischen Sinne als Lehrinstanz, sondern als bloßes Aufsichts- und
Verwaltungsamt gemeint sei. Geistliche Befehlsgewalt über Lehre und Ordnung
komme ihm nicht zu. Heute sind aber alle jene Befürchtungen eingetroffen,
so daß z, B, die Leiter der lutherischen Kirche Bayerns in einer
Kundgebung schreiben müssen: „Wir sehen mit tiefem Erschrecken, daß das, was
der 28. Artikel des Augsburgjschen Glaubensbekenntnisses gegen die

Herrschaftsansprüche der römischen Hierarchie über die Kirche sagt, heute fast

wörtlich gegen die Theorie und Praxis eines bischöflichen Systems gerichtet
ist, das sich im deutschen Protestantismus herauszubilden beginnt. Wir
fragen mit tiefer Sorge, ob nicht das konsequent zu Ende gedachte kirchliche

Führersystem schließlich in einem neuen Papsttum enden muß, wo ein

einzelner Mensch über Lehre und Ordnung verfügt,"
Ludwig Müller ist heute der Gefangene seiner Würde und das Opfer

seiner eigenen Hierarchie, die sich von Tag zu Tag mit Naturnotwendigkeit
weiter auswächst. Es mußte so kommen. Bon Anfang an verkörperte

der Reichsbischof nicht nur einen kirchlichen, sondern auch einen eminent
politischen Gedanken. Darum war er dem Staate schuldig, seine Stellung
zu sichern. Um sich derweilen auf kirchlichem Gebiete überhaupt halten zu
können, sah er sich auch hier gezwungen, sich immer mehr und mehr Befugnisse

anzumaßen. Als Glied der „Deutschen Christen" ^ nach der

Sportpalastversammlung vom November hat er sich allerdings unter dem Druck
der gegnerischen Empörung von diesen losgesagt — war er nämlich die

Zielscheibe aller Angriffe aus den anderen Kreisen, und diese Angriffe wurden
schließlich so laut, daß ihm nichts anderes übrig blieb, als mit usurpierter
kirchlicher Gewalt eine große rechtliche Festung zu bauen, von der aus er
alle gegnerischen Regungen auf dem Wege der Versetzung, Beurlaubung
und Bestrafung unterdrücken konnte. In diesem Sinne wurde die eingangs
erwähnte Verordnung vom 4. Januar 1934 erlassen und es folgten weitere
Aktionen: mit dem Reichsjugendführer Baldur von Schirach traf er ein
Abkommen über die Eingliederung der evangelischen Jugendverbände in
die Hitler-Jugend, ohne dazu irgendwie berechtigt und ermächtigt zu sein;
die Landeskirche der altpreußischen Union wandelte er durch einen Federstrich

in eine hierarchisch verwaltete Bischofskirche um. Er nahm sich ferner
selber die Kompetenz, über Geistliche Disziplinarmaßnahmen auszusprechen.
Als dann seine Stellung Ende Januar am allerärgsten gefährdet war,
mußten sich — offenbar auf Weisung der Staatsorgane — alle die Landesbischöfe

mit dem Reichsbischof unter Anwesenheit des Kanzlers und der

staatlichen Minister zusammenfinden, und nachher vernahm man zum
größten Erstaunen, daß die selben Kirchenführer, welche wenige Tage
zuvor dem Reichsbischof die schärfste Opposition angesagt hatten, sich nun-



154 Walter Hildebrandt

mehr wieder „geschlossen hinter ihn stellten und gewillt seien, seine
Maßnahmen und Verordnungen in dem von ihm gewünschten Sinne durchzuführen,

die kirchenpolitische Opposition gegen sie zu verhindern und mit
den ihnen verfassungsmäßig zustehenden Mitteln die Autorität des

Reichsbischofs zu festigen".
Diese neue Rückenstärkung nahm der Reichsbischof gerne an; er

benutzte fie, um sein autokratisches Regiment noch weiter auszubauen. Noch

stärker als zuvor wurde nun das weltliche Führerprinzip auch in der Kirche
verwirklicht, wo doch sein Platz nie und nimmer sein darf, weil die Kirche
nur Diener am Worte, aber keine Herrscher brauchen kann. Dessen ungeachtet

hat der Reichsbischof die Reichskirche zu einem reinen Machtinstur-
ment geformt, und „um der äußeren Ordnung willen" alle andern, selbst
die religiösen Bedenken preisgegeben. Nicht umsonst wandte sich ein wesentlicher

Teil der Opposition gegen dieses Führerprinzip, welches einen Abfall

vom allgemeinen Priestertum bedeutet, das nach einer brüderlichen —
nicht nach einer autoritären — Führung verlangt. Die evangelische Kirche
kennt darum kein höheres Amt als das schlichte Priesteramt in der
Gemeinde, und kein Reichsbischof hat die Gewalt, das Wort Gottes für die
Kirche in maßgebender Weise auszulegen, — Das Führerprinzip kam natürlich

nicht allein, fondern zeitigte allerlei Begleiterscheinungen, welche seinen
Eindruck bekräftigen. So werden jetzt die kirchlichen Amtsträger durchwegs
gemäß dem hierarchischen System in die Kirchenregierung berufen, und
in den Synoden z, B, darf weder Aussprache noch Einsprache erfolgen gegen
die Maßnahmen der Oberen. Dazu kommt, daß sich der Reichsbischof nicht
mehr um die Schranken der Rechtsordnung kümmert, welche ihm die
Kirchenverfassung gesetzt hat, sondern einfach seine Gesetzgebungsmaschinerie nach
Belieben in Gang setzt. Blitzartig trat die Ungesetzlichkeit seiner Maßnahmen
zu Tage, als das Landgericht Berlin die Rechtsungültigkeit seiner eingangs
erwähnten Verordnung vom 4. Januar 1934 feststellen mußte. Auch das
sogenannte Notverordnungsrecht, das der Bischof reichlich in Anspruch
nahm, muß als rechtlich unhaltbar bezeichnet werden. Aber noch ein weiterer
Kreis von Begleiterscheinungen ist kennzeichnend: Die Bildung eines
„reichsbischöflichen Stabes", als dessen „Chef" uns ja Bischof Dr. Oberheid
genugsam bekannt geworden ist. Diese Institution weist zugleich darauf hin,
daß der Reichsbifchof mit der Verleihung von wohlklingenden Titeln an
seine Würdenträger nicht verlegen ist. Daß sein Hofstaat außerdem die
kirchlichen Finanzen stark in Anspruch nimmt, liegt unter diesen Umständen
auf der Hand.

Manchmal war es hart daran, daß Ludwig Müller hätte weichen
müssen. Aber es scheint, daß bei der Beurteilung seiner Lage nicht nur das
kirchliche Moment in Betracht gezogen werden muß, sondern auch seine
politische Funktion. Es ist offenbar ein politisches Gebot, ihn zu halten,
koste es nun, was es wolle. Darum ist Ludwig Müller noch heute auf seinem
Posten. Der Reichsbischof hat heute eine solche Machtfülle in den Händen,



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 155

daß er sich wohl mit dem Papste messen kann. Nicht nur in äußerlichen
Dingen kommt ihm die Verfügungsgewalt zu, sondern auch in der
Verkündigung besitzt er entscheidende Befugnisse. Durch keinerlei rechtliche oder

geistliche Schranken ist er bei seinen Handlungen gebunden, wenn es gilt,
seinem Ziel „Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" näher zu kommen. Bereits
haben wir ja gehört, daß die von jeher selbständig aus den Gemeinden
auferbaute westfälische Provinzialsynode aufgelöst wurde, daß er in Württemberg

angeblich um des kirchlichen Friedens willen das Zusammentreten
des Landeskirchentages verhinderte, daß er sich nun eine um die andere
der Landeskirchen Untertan macht. Bald wird sich seine „Einigungs"tätig-
keit auch auf das geistliche Gebiet hinüberziehen, vernimmt man doch

bereits, daß eine Reichsliturgie in Aussicht genommen sei, die jedenfalls nicht
gerade geeignet sein dürfte, die geschichtlich gewordene Eigenart der
einzelnen Kirchen zu pflegen. So schlägt die Reichskirche in ganz widerprotestantischem

Sinne den Weg der katholischen Rechtskirche ein: es gilt fortan
nicht mehr die Bindung an das Wort Gottes, sondern die Bindung an das
Wort des Reichsbischofs.

III. Theologie und Kitchenpolitik der „Deutschen Christen".

Von der „Glaubensbewegung Deutsche Christen" hat Adolf Hitler
geschrieben: „Ihnen wird trotz aller Anfeindungen die Geschichte einmal
das Zeugnis ausstellen, eine der entscheidendsten Taten der religiösen
Gestaltung des Lebens unseres Volkes gewollt, gefördert und am Ende
mitvollbracht zu haben."

Es unterliegt wohl keinem Zweifel, daß die „Deutschen Christen" es

waren, die in entscheidender Weise den Gedanken der Reichskirche und des

Bischofsamtes propagiert haben. Sie sind aber auch die Urheber der
heutigen Zwistigkeiten und Gefahren der deutschen evangelischen Kirche. Seitdem

sie am 30. Juli 1933 bei den Kirchenwahlen sozusagen alle kirchlichen
Ämter besetzt haben, ist ihnen die Kirche auf Gedeih und Verderben
ausgeliefert. Dazu kommt noch, daß sie sich der besonderen Gunst Hitlers und
der herrschenden Partei, sowie der Staatsorgane erfreuen, hat doch Hitler,
wie verlautet, selber ihren Namen geprägt, und am Vorabend der
genannten Kirchenwahlen mit einer Rundfunkrede selber ihren Erfolg
herbeigewünscht, weil sie bewußt auf den Boden des nationalsozialistischen
Staates getreten feien. Und auch heute noch spürt man auf Schritt und

Tritt, daß die „Deutschen Christen" Staat und Partei hinter sich haben.
Wer in der Kirche eine Tat vollbringen will, wird und muß eine

Theologie sein eigen nennen. Das Wesentliche der deutschchristlichen Theologie

besteht nun darin, daß sie neben der Heiligen Schrift noch das Volkstum

in Geschichte und Gegenwart als zweite Offenbarungsquelle behauptet
und behandelt. So gelangt sie zu Lehren wie der folgenden: In der Art
des Volkes und in der nationalsozialistischen Bewegung offenbare sich der
maßgebende Wille Gottes. Was das bedeuten will, wird erst an praktischen



156 Walter Hildebrandt

Fragen so recht klar, wenn es daran geht, diese und jene, ja überhaupt alle
Maßnahmen des nationalsozialistischen Staates als gottgewollt zu
rechtfertigen. So haben sich die „Deutschen Christen" gleichsam als Hoftheologen

des Nationalsozialismus etabliert und damit die Theologie in den

Dienst von Menschen statt in den Dienst Gottes gestellt. Je nach der
persönlichen Einstellung nimmt neben dieser völkischen Offenbarungstheologie
auch die Offenbarung im Worte Gottes noch einen breiteren oder schmäleren

Raum ein; die Tendenz geht heute jedoch unzweifelhaft darauf hin,
die Offenbarung in Volk und Bewegung allein zu betonen. Es mag für
die Parteiführer und die Staatsorgane momentan eine hocherfreuliche
Feststellung sein, wenn sie als unmittelbare und unzweifelhafte Werkzeuge
Gottes hingestellt werden, aber auf die Dauer führt eine solche Theologie
nur zu einer Belobhudelung des staatlichen Handelns, die für den Staat
wertlos ist, weil sie sein Gewissen einschläfert anstatt schärft. Die Kirche
kann dem Staate nur dann von Nutzen sein, wenn sie ihm rückhaltlos das

Wort Gottes verkündigt.
Wie der Nationalsozialismus, so behaupten auch die „Deutschen

Christen", auf dem Boden des „positiven Christentums" zu stehen. Wer die

theologisch-kirchenpolitische Sprache kennt, weiß, daß „positiv" die volle
Erfassung der biblischen Offenbarung Gottes in Jesus Christus bedeutet.
Anders bei den Nationalsozialisten und den „Deutschen Christen". Hier will
„positiv" nur besagen, daß sie zum Christentum eine positive Stellung
einnehmen, also etwa seine Werte anerkennen und sie für Staat und Kirche
nutzbar machen wollen im Gegensatz zum Bolschewismus, der sie ablehnt.
Darüberhinaus betonen aber die „Deutschen Christen" noch ganz besonders!
„Wir bekennen uns zu einem bejahenden artgemäßen Christusglauben, wie
er deutschem Luthergeist und heldischer Frömmigkeit entspricht." Die
Entwicklung dieser artgemäßen Theologie ist nun das Hauptanliegen der

„Deutschen Christen": sie wollen eine deutsche Kirche, die sich dem Staat,
hauptsächlich dem Nationalsozialismus, restlos als Helferin zur Seite stellt
und bekämpfen darum vorab die Judenmission, jede Art von Marxismus
nnd Internationalismus, Als gedanklich führenden Organs bedienen sie

sich dabei der Zeitschrift „Evangelium im Dritten Reich", und zur Stärkung

ihrer Position lassen sie ihre Glieder einen Revers unterschreiben, in
welchem sie sich zum geistlichen Gehorsam gegen die Reichsleitung der
Deutschen Christen verpflichten müssen.

Mit der Zeit hat sich immer deutlicher herausgestellt, daß die „Deutschen

Christen" nicht auf dem Boden der christlich-reformatorischen
Bekenntnisse stehen, oder sogar: daß sie die bekenntnismäßige Bindung der

Kirche geradezu verwerfen. Die theologischen Äußerungen ihrer Führer
entbehren der Klarheit und Einheitlichkeit, Bereits vor Jahresfrist hat der
„Völkische Beobachter" festgestellt, daß das kirchliche Volk in einer Bewegung
begriffen sei, die „über einige kirchlich-dogmatische Korrekturen hinausgehe".
Darnach wäre also mit einer Neugestaltung des deutschen Christentums



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 1S7

im Sinne einer geistlichen Neuorientierung zu rechnen, die jedensalls
wesentliches Gewicht legen würde auf größere Einheitlichkeit und Artgemäß-
hcit — auch auf Kosten des biblischen Glaubensgutes. Und bereits hört
man auch allerlei Einzelheiten, die darauf hindeuten, daß die deutschchristlichen

Theologen das Evangelium verkürzen. Sie verfallen dabei — jetzt auf
„artgemäße" Weise — in die alten Fehler des theologischen Liberalismus,
So hat ihr Gründer Dr. Wienecke das Ärgernis des Kreuzestodes Christi,
des Sühnopfers für unsere Sünde und Schuld, in idealistischer Weise

umgedeutet: „Der Sinn des Kreuzes ist ausgedrückt in dem Pauluswort:
Einer trage des anderen Last, oder um es in der Sprache unserer Zeit zu
sagen: Gemeinnutz geht vor Eigennutz!" Auch die Verkündigung der Sünd-
hasligkeit kommt zu kurz, worauf vielleicht das starke Anwachsen der

Glaubensbewegung zurückzuführen ist. Überdies besteht die Gefahr, daß Christus
nurmehr als heldenhaftes Vorbild verstanden wird, nicht als Versöhner
mit Gott und Erlöser von Sünde und Schuld. So erklärte Hossenfelder:
„Der Heiland soll dem erwachenden deutschen Freiheitswillen Führer und

Gestalter werden als bis zum Tode getreuer, heldischer Kämpfer, Helfer
und Sieger. — Gottvertrauen, Verantwortungsbewußtsein, siegesfröhlicher
Freiheitswillen ist zu lehren und zu verkündigen," Letzten Endes werden
die „Deutschen Christen" mit ihrem Kultus des Volkes und des

Volksgenossen einfach wieder jene liberalistische Moral aufwärmen, die davon

ausgeht, daß der Mensch — hier: der deutsche Mensch — gut ist. Man
prüfe in dieser Hinsicht die Worte des Reichsbischofs Müller: „Mehr
verlangt der Herrgott nicht, als daß man seine Fehler einsieht und es das

nächste Mal besser macht. Gott wird im Gericht den Einzelnen fragen,
ob er sich bemüht habe, ein anständiger Kerl zu sein und seine Pflicht gegen
die Volksgenossen zu erfüllen."

Das Bestreben, die Einheit von Volk, Staat und Kirche herzustellen,
muß als ebenso abwegig bezeichnet werden. Es wird nie angehen, daß man
die Kirche mit dem Volke gleichsetzt, weil Kirche ein viel weiterer,
umfassenderer Begriff ist, der zudem ganz andere Art hat. Man könnte noch

weiterfahren und darauf hinweisen, welcher Schaden der Kirche durch
die deutschchristliche Übertragung des staatlichen Führerprinzips auf die

Kirche, durch die völkische Abschließung der Gemeinde und durch die

Bekämpfung des Alten Testamentes droht, indessen soll hier nur noch einmal
auf den Vereinheitlichungswillen hingewiesen werden, der harrptsächlich von
den „Deutschen Christen" geschürt, die deutsche evangelische Kirche nicht
nur in rechtlicher Beziehung zu einer unifizierten, dem Winke des einzigen
Bischofs gefügigen Reichskirche zusammenschweißt, sondern sich nunmehr
allmählich auch auf dem rein geistlichen Gebiete auswirken dürfte.

Während der Zeit ihres Bestehens — sie wurde 1932 gegründet —
hat die Glaubensbewegung „Deutsche Christen" schon manche Wandlungen
durchgemacht. Es gab eine Zeit, da glaubten viele Pfarrer und Laien, daß
hier nun die kirchliche Bewegung der Zukunft angebrochen sei. Aber eine



158 Walter Hildebrandt

ganze Menge von ihnen, darunter führende Persönlichkeiten, wie z, B. Prof,
Fezer und Direktor Weber, mußten einsehen, daß es von ihrem Bekenntnis
aus unmöglich sei, weiterhin bei den „Deutschen Christen" zu verbleiben.
Sogar der Reichsbischof mußte auf Druck von außen hin die Schirmherrschaft

über sie aufgeben. Ganze Pfarrergruppen, namentlich in Süddeutschland,

haben ihnen den Rücken gekehrt, weil immer stärker die deutsche Art-
gemäßheit und immer schwächer das reine Evangelium verkündigt wurde.

In dieser Hinsicht braucht nur noch einmal an die Einführung des

Arierparagraphen in die Kirche erinnert zu werden und an die
Massenversammlung vom 13. November 1933 im Sportpalast zu Berlin, welche

u. a, folgende Kundgebung beschloß: „Wir erwarten, daß unsere Landeskirche

als eine deutsche Volkskirche sich frei macht von allem Undeutschen in
Gottesdienst und Bekenntnis, insbesondere vom Alten Testament und seiner
jüdischen Lohnmoral. Wir fordern, daß eine deutsche Volkskirche ernst macht
mit der Verkündung der von aller orientalischen Entstellung gereinigten
schlichten Frohbotschaft und einer heldischen Jesusgestalt als Grundlage
eines artgemäßen Christentums, in dem an die Stelle der zerbrochenen
Knechtsseele der stolze Mensch tritt, der sich als Gotteskind dem Göttlichen
in sich und seinem Volke verpflichtet fühlt. Wir bekennen, daß der einzige
wirkliche Gottesdienst für uns der Dienst an unseren Volksgenossen ist und

fühlen uns verpflichtet, mitzubauen an einer wehrhaften und wahrhaften
völkischen Kirche, in der wir die Vollendung der deutschen Reformation
Martin Luthers erblicken, und die allein dem Totalitätsanspruch des

nationalsozialistischen Staates gerecht wird." Diese Vorstöße gegen den
evangelischen Glauben waren denn immerhin auch dem Reichsbischof zu bunt,
und er entgegnete mit einer ebenso scharfen Gegenkundgebung,

Es ist hier der Ort, noch darauf hinzuweisen, daß die „Deutschen
Christen" der heidnisch-religiösen „Deutschen Glaubensgemeinschaft", die als
„Dritte Konfession" offiziell anerkannt werden möchte, geistig nahe verwandt
sind, konnte man doch in der deutschchristlichen Zeitschrift „Evangelium
im Dritten Reich" selbst lesen: „Mit den wirklich suchenden Menschen bei
den Deutschgläubigen verbindet uns nicht nur unser Deutschtum, unser
Nationalsozialismus, sondern auch die gemeinsame religiöse Seelenhaltung,
Wir können trotz aller Gegensätze Freunde sein." Obschon eine Betrachtung
der „Deutschen Glaubensbewegung" nicht in den Rahmen dieser Arbeit
hineingehört, veranlaßt uns doch diese Freundschaftserklärung zu einigen
Bemerkungen. Die „Deutsche Glaubensbewegung" ist zu einer nicht leicht
zu nehmenden religiösen Machtgruppe herangewachsen, die das Christentum

in schärfstem Maße bekämpft. Ende Juli 1933 traten eine Anzahl
betont germanischer Glaubensvereinigungen mit dem aus der marxistischen
Zeit stammenden Bund der freireligiösen Gemeinden als „Arbeitsgemein«
schaft der deutschen Glaubensbewegung" zusammen, und im Mai 1934 er°-

folgte auf der Scharzfelder Tagung bereits die Konsolidierung dieser
Gruppen zu einer einzigen Bewegung. Als Führer wurde der Tübinger



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 159

Professor Wilhelm Hauer, als Symbol das goldene Sonnenrad auf blauem
Grunde auserkoren. Die Grundsätze der Bewegung lauten: „1. Die Deutsche

Glaubensgemeinschaft will die religiöse Erneuerung des Volkes aus dem

Erbgrunde der deutschen Art; 2. die deutsche Art ist in ihrem göttlichen
Urgrund Auftrag aus dem Ewigen, dem mir gehorsam sind; 3. in diesem

Austrag allein sind Wort und Brauchtum gebunden. Ihm gehorchen, heißt
sein Leben deutsch führen." Die Bewegung kennzeichnet sich durch die

absolute Verwerfung des Christentums als jüdischen Fremdgeistes in allen
seinen Äußerungen; das Christentum wird beschuldigt, das Germanentum
verdorben zu haben. Charakteristisch für den deutschen Glauben soll sein die

Freudigkeit zum Leben, zur unmittelbaren Kraft und zur Wirklichkeit in
dem Sinne, wie sie im Einzelnen und im Volke lebe. Der Deutschgläubige
erklärt sich bereit, dem Leben zu begegnen, wie es sich ergibt und nicht wie
er es will. Seine Schuld sühnt er durch die eigene Leistung. Die christliche

Erlösungslehre „ist ihm fremd und läßt ihn kalt", die Begriffe der

Sünde und der Gnade finden ebenfalls „keinen Boden in seinem religiösen
Empfinden". Die objektive Macht, vor der er sich beugt, ist „der religiöse
Urwille des deutschen Volkes", der als „Gestaltswille einer Rasse und eines

Volkes" sich kundtut, — Schon diesen kurzen Andeutungen kann man
entnehmen, daß tatsächlich eine Verwandtschaft zwischen den „Deutschen
Christen" und der „Deutschen Glaubensbewegung" vorhanden ist: beide

wollen eine „artgemäße" Religion und es erhebt sich nur die Frage, ob die

„Deutschen Christen" stark genug sind, ihren Rest von Christentum in der

Nachbarschaft der germanischen Heiden zu bewahren.
Die wuchtigste Waffe, die den „Deutschen Christen" zu Gebote steht,

ist die Gewalt der nationalsozialistischen Partei und des Staates, Ihre
Parteimitgliedschaft gewährleistet ihnen die sichere Durchführung ihrer
kirchlichen Pläne und schützt sie vor Hindernissen. Was sie in der Kirche
bewerkstelligen wollen, findet die Unterstützung des Staates. Wenn sie bei dieser

Sachlage „deutschchristlich" und „nationalsozialistisch" einander gleichsetzen,

und etwa behaupten, wer kein „Deutscher Christ" fei, der sei auch kein rechter
Nationalsozialist, so haben sie damit gar nicht unrecht, denn das
„Deutschchristentum" ist nun eben einfach einmal ein Ausdruck des richtigen
Nationalsozialismus.

IV. Lutheraner und Reformierte im Kampfe.

Deutschland zählt gegenwärtig etwa 36 Millionen Lutheraner und
4 Millionen Reformierte. Seine evangelische Kirche besteht also aus zwei
sehr ungleich großen Bekenntnisgruppen, In allen offiziellen
Vernehmlassungen, welche bisher ergingen, wurde nun grundsätzlich der Schutz dieser
beiden Bekenntnisse, des lutherischen und des reformierten, gewährleistet.
So steht z.B. an der Spitze der Verfassung der deutschen evangelischen
Kirche vom 11. Juli 1933 der bedeutsame Satz: „Die unantastbare Grundlage

der deutschen evangelischen Kirche ist das Evangelium von Jesus



IS« Walter Hiidebrandt

Christus, wie es uns in der Heiligen Schrift bezeugt und in den Bekenntnissen

der Reformation ans Licht getreten ist. Hierdurch werden die

Vollmachten, deren die Kirche für ihre Sendung bedarf, bestimmt und begrenzt."
Dieser Wahrung des Bekenntnisstandes entspricht die bekannte Tatsache, daß
die Reichskirchenregierung, das Geistliche Ministerium, neben Lutheranern
auch ein reformiertes Mitglied aufweist. Und ferner zeigt sie sich auch darin,
daß der lutherische Reichsbischof mit seinen geistlichen Funktionen auf die

lutherische Kirche beschränkt ist.
Heute stehen sowohl Lutheraner als Reformierte Seite an Seite im

Kirchenkampfe, beide mit dem Ziele, ihre besonderen Bekenntnisse vor
gewalttätiger Verletzung zu schützen. Die Lutheraner berufen sich auf die

Augsburgische Konfession, auf Luthers Kleinen und Großen Katechismus
und auf die Schmalkaldischen Artikel, die Reformierten stellen sich auf den
Boden des Heidelberger Katechismus, Statt wie früher gegeneinander zu
streiten, bilden sie nun eine gemeinsame Front. Aber diese Front ist kleiner
als sie sein könnte, denn sie umfaßt ja beiderseits nur die bekenntnistreuen
Gemeindeglieder; die übrigen sind bereits zu den „Deutschen Christen" und
anderswohin gestoßen. So haben sich jetzt im ganzen Reich Lutheraner und
Reformierte zu gemeinsamen Bekcnntnissynoden zusammengeschlossen,
welche getreulich gegen die gemeinsamen Feinde ihrer Bekenntnisse
ankämpfen.

Die größere Schlagkraft muß man aber trotz ihrer Minderzahl den

Reformierten zuerkennen. Das Luthertum erscheint in derartigen Fällen,
wie schon so oft in der Geschichte, wie gelähmt. Das liegt in seiner Natur.
Wie sein Bekenntnis nämlich auf die Verfassung der Kirche keinen Wert legt,
sondern es als das Wichtigste betrachtet, daß Gottes Wort rein und lauter
verkündigt werde, so kann sich das Luthertum grundsätzlich auch mit jedem
beliebigen Kirchenregiment abfinden, wenn dieses nur die Verkündigung
zuläßt. Darum haben sich die Lutheraner auch verhältnismäßig vollzählig
mit der Einführung des Bischofsamtes einverstanden erklären können. Aber
seit es sich gezeigt hat, daß die neue Kirchenverfassung, insbesondere aber
ihre Handhabung, das lutherische Bekenntnis verletzt, sind auch die Lutheraner

wehrhaft aufgestanden. In dieser Hinsicht ist ein Artikel des

„Evangelischen Kirchenblattes für Württemberg" bemerkenswert, worin es heißt:
„Wo das Wort vom Kreuz neben das Wort in der Geschichte gestellt wird,
neben das Wort, das der Mensch mit Leidenschaft wie einen Raub an sich

reißt, da muH das Wort vom Kreuz verstummen. Zwar betont man mit
allem Nachdruck die Unantastbarkeit von Bibel und Bekenntnis, aber das

Herz schwingt irgendwo anders. Man hat „keine Theologie, aber einen
erlebten unerhörten, Positiven Glauben"... Damit ist die Frage gestellt, ob

die deutsche evangelische Kirche künftig noch Kirche Jesu Christi sein wird
oder nicht," Und der bayerische Landesbischof Dr. Meiser schrieb an seine
Geistlichen: „Entgegen den gegebenen Zusagen — anläßlich der bekannten

Vertrauenserklärung der Bischöfe für den Reichsbischof vom 27. Januar —



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 161

setzte in einer Anzahl deutscher Landeskirchen eine Gewalt- und Unter-
drückungspolitik ein, wie sie in der Geschichte unserer Kirche ihresgleichen
sucht. Ohne jede Fühlungnahme mit den Kirchenführern wurde eine Reihe
von Gesetzen so umstürzender Art erlassen, daß die Verfassung der deutschen

evangelischen Kirche damit praktisch als aufgehoben gelten kann. In
unevangelischer Überspitzung des Führerprinzips wurde ein diktatorisches
Regiment in der Kirche aufgerichtet, das sich vom Papalismus der katholischen

Kirche nur dem Namen nach unterscheidet." Die zentralste Angelegenheit
berührt endlich das Mitglied des sog. Dreimänner-Kollegiums vom Sommer
1933, 0. Marahrens, in der „Allg. Evang.-Luth. Kirchenzeitung": „Was
strittig ist, ist nichts weniger als die Frage der Wahrheit, Wird in der

deutschen evangelischen Kirche ein verschiedenes Evangelium verkündigt oder

nicht? Es wird kein Friede werden, solange nicht die Frage nach dem

Wahrheitsgehalt der neuen Verkündigung beantwortet ist."
Während so die bekenntnistreuen Lutheraner ihr Bekenntnis gegen

Irrlehre und Vergewaltigung verteidigen, ohne wesentliches Gewicht auf
die Kirchenverfassung zu legen, richtet sich der Widerstand der Reformierten
gleichzeitig und grundsätzlich gegen die Beeinträchtigung von Bekenntnis
und Verfassung. Im reformierten Glauben gehört eben die Verfassung
mit zum Bekenntnis. Diese Tatsache macht die Kirche von den staatlichen
und kirchenregimentlichen Verhältnissen in einem hohen Maße unabhängig
und selbständig — und darum auch aktionsfähig. Mag das Kirchenregiment
lange versagen, so kann doch die mit Pfarramt und Presbyterium verfaßte
Gemeinde vollgültig als Kirche handeln. Darum ist die reformierte Kirche
trotz ihrer äußerlichen Schwäche viel anpassungsfähiger an die Außenverhältnisse

als die lutherische und auch viel widerstandsfähiger.
Kein Wunder darum, daß die Opposition eigentlich von den

reformierten Gemeinden ausging zu einer Zeit, da die Lutheraner noch alle
Bedrängnis fast lautlos hinnahmen. Karl Barth, der in Göttingen wirkende

reformierte Schweizer Theologe, war mit seiner Schrift „Theologische
Existenz heute" wohl der erste, welcher ein entscheidendes Wort über die
verworrene Lage des deutschen Protestantismus sprach, das auch von den

Lutheranern gehört wurde; und vollends die von Wilhelm Kolfhaus geleitete
„Reformierte Kirchenzeitung", das Organ des Reformierten Bundes für
Deutschland, hat je und je ihre unzweideutige Stimme erhoben, um Schrift
und Bekenntnis zu verteidigen. Die Reformierten waren es auch, die
zuerst in einer freien Synode zu der kirchlichen Lage Stellung nahmen. So
wurde denn Westfalen und das Rheinland, das Hauptzentrum der
reformierten Kirche, zum Brennpunkt der Opposition; jene Stammlande der

rheinisch-westfälischen Kirchenordnung, welche durch den presbyteriäl-syno-
dalen Aufbau der Kirche von jeher eine gewisse Freiheit und Selbständigkeit
manifestierten und bewahren konnten selbst in der Union, während die rein
lutherischen Gebiete in schroffer Weise dem landesherrlichen Kirchenregiment
unterworfen waren. Kampf und Opposition hatten aber nicht nur eine



162 Walter Hildebrandt

innere, sondern auch eine äußere Stärkung der reformierten Kirche zur
Folge: Während die Unionsverfassung Altpreußens ein Verbleichen sowoil
der lutherischen als der reformierten Charakteristika begünstigt hatte, so

daß die Gemeinden eigentlich ihres hergebrachten Bekenntnisstandes nictt
mehr recht bewußt waren, trugen nun die jüngsten Ereignisse zu einer
starken Klärung bei. Die reformierten Gemeinden besannen sich wieder auf
ihre Eigenart und schloffen sich dem Reformierten Bunde an, der zusolge-
dessen im März dieses Jahres eine wesentliche Steigerung der Mitgliederzahl

auf 281 Gemeinden konstatieren konnte.
Bei allem Kampf gegen die gemeinsamen Gegner, die „Deutschen

Christen" und die Vertreter des altgermanischen Heidentums — der sog,

„dritten Konfession" — gibt doch das Verhältnis der Lutheraner und
Reformierten in Bekenntnissachen stets wieder zu reden, denn Bekenntnisse
sind immer tief fundiert und werden nicht leicht preisgegeben. So ist es

nicht zu verwundern, wenn hinsichtlich der Reichskirche bei aller grundsätzlichen

und praktischen Anerkennung derselben doch Bedenken laut werden,
sie möchte dazu angetan fein, die Verwischung der konfessionellen Eigenarten

noch über ganz Deutschland hin zu befördern. Es ist allerdings wirklich

nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen, daß die in der Reichskirche
durchgeführte Gleichstellung der Bekenntnisse deren Standkraft schwächt.
Den Vorteil dürfte davon wohl die reformierte Richtung haben, weil ihr
Bekenntnis immer noch durch die Verfassung geschützt ist, während bei den

Lutheranern die Verletzung des Bekenntnisses auch sogleich den Untergang
der eigentümlich lutherischen Kirche zur Folge haben dürfte.

Übrigens wird es überhaupt — trotz aller Gewährleistung der Bekenntnisse

— im Zuge der gegenwärtigen Bewegung liegen, die evangelische
Kirche zu vereinheitlichen. Man kann das aus der ganzen Tendenz der

öffentlichen Verhältnisse Deutschlands herauslesen, und auch maßgebende
kirchliche Persönlichkeiten denken ernstlich daran, zu einem gemeinsamen
Bekenntnis zu kommen. Ich möchte an dieser Stelle nur einen bemerkenswerten

Satz zitieren aus der von Karl Barth verfaßten und an der Freien
reformierten Synode zu Bremen beschlossenen „Erklärung über das rechte

Verständnis der reformatorischen Bekenntnisse in der deutschen evangelischen
Kirche der Gegenwart": „Angesichts der Einheit, in der dieser Irrtum (daß
neben Gottes Offenbarung auch eine berechtigte Eigenmächtigkeit des Menschen

über die Botschaft und Gestalt der Kirche zu bestimmen habe) heute in
die Erscheinung getreten ist, sind die in der einen Deutschen Evangelischen
Kirche zusammengeschlossenen Gemeinden aufgerufen, unbeschadet ihrer
lutherischen, reformierten oder unierten Herkunft und Verantwortung, aufs
neue die Hoheit des einen Herrn der Kirche und darum die wesentliche
Einheit ihres Glaubens, ihrer Liebe und ihrer Hoffnung, ihrer
Verkündigung durch Predigt und Sakrament, ihres Bekenntnisfes und ihrer
Aufgabe zu erkennen. Damit ist abgelehnt die Anficht: Es dürfe oder müsse

die berechtigte Vertretung lutherischer, reformierter oder unierter Belange



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 16S

noch immer den Erfordernissen des gemeinsamen evangelischen Bekenncns
und Handelns gegen den Irrtum und für die Wahrheit übergeordnet
iverden."

Haben sich schon jetzt die bekenntnistreuen Kirchen beider Richtungen
gegenüber der Reichskirche als rechtmäßige evangelische Kirche zusammengeschlossen,

so werden sie in Zukunft unter dem Druck der „Deutschen
Christen" und des Reichsbischofs auch bekenntnismäßig einander immer
näher kommen,

V. Die beiden Totalitötsansprüch«.

„Wenn ein Volk, das so außer Form geraten ist wie das unsere, wieder
in Form gebracht werden soll, dann muß es zunächst in Uniform gebracht
werden," Diesen Satz lese ich in einer Schrift des — früher deutschchristlichen

— Theologieprofessors Friedrich Gogarten, der vor nicht allzu langer
Zeit noch enge mit Karl Barth zusammenging, dann aber in den kirchlichen
Wirren doch andere Wege einschlug. Deutlicher als Gogarten kann man es

wohl nicht mehr sagen, daß der nationalsozialistische Staat die Uniformierung

des deutschen Volkes herbeiführen soll: „Vorläufig kommt alles darauf
an, daß in unserm Volk wieder ein hartes Gefetz gilt und eine strenge Sitte
entsteht, die die Menschen innerlich und äußerlich zur Einheit des Volkes
und seines Volkstums zusammenbindet." Der Begriff der Uniformierung
beschränkt sich also nicht nur auf das Politische Leben, sondern ebenso auf
das geistige, ja sogar auf das geistliche. Als neugestaltende Weltanschauung
hat der Nationalsozialismus das Bestreben, sich auf allen Gebieten
durchzusetzen, oder wie man mit einem treffenden Worte sagt: alles „gleichzuschalten".

Daß er hierbei — rein formal betrachtet — nach den vielen
Jahrzehnten politischer und geistiger Anarchie ein dankenswertes Werk in
Angriff nimmt, wird uns nicht entgehen. Trotzdem muß natürlich die Kirche

gegen den Totalitätsanspruch des Staates, gegen seinen Anspruch, alles zu
beherrschen, ihre Bedenken erheben.

Ja, recht besehen, muß sie wohl noch mehr als das: fie muß den

Totalitätsanspruch des Staates bestreiten, insbesondere den nationalsozialistischen.
Denn mit diesem Anspruch geht der Staat über seine eigentliche Sphäre
der Gewaltübung hinaus und legt seine Hand auch auf den Glauben, die
Weltanschauung des Volkes. Sobald er aber das tut, macht er mit seiner
Verkündigung eines Staatswortes der Kirche die Verkündigung des Gottes-
wortes streitig. Er greift in das Glaubensgebiet hinüber, in welchem allein
die Kirche den Auftrag Gottes auszurichten hat. Mag er sich dabei noch
so sehr darauf berufen, daß er auf dem Boden des „positiven Christentums"
— von dem fragwürdigen Inhalt dieses Ausdruckes habe ich oben gehandelt
— stehe: er ist weder befähigt noch berufen, das Amt der Kirche auszuüben;

auch darf er die Kirche an keiner Stelle aus ihrem Bereiche
verdrängen.

Das Verhängnisvolle an der Lage der deutschen evangelischen Kirche



164 Walter Hildebrandt

besteht nun darin, daß sie es nicht wagen darf, dem Totalitätsanspruch des

Staates entgegenzutreten, ja daß sie — um sich selbst zu retten — sogar

gezwungen ist, diesen Anspruch anzuerkennen. So finden wir z. B. in den

kirchlichen Blättern immer und immer wieder das stereotype Bekenntnis

zum nationalsozialistischen Staat und die Versicherung, daß die kirchliche
Opposition keinesfalls gegen den Staat gerichtet sei. Damit setzt die Kirche
jedoch ihrer eigenen Verkündigung eine Schranke: sie bekennt sich sogar zu
der Weltanschauung des Nationalsozialismus. Sie bejaht infolgedessen auch

die staatlichen Maßnahmen und hört auf, den Maßstab des Wortes Gottes
an sie zu legen.

Zwei kleine Beispiele mögen das erläutern: Um den Fremdenverkehr
zu heben, hat die nationalsozialistische Regierung den Betrieb von
Spielbanken wieder erlaubt. Da einerseits der Staat den Spielbankenbetrieb
als seinem Totalitätsanspruch unterliegend betrachtet und andererseits die

Kirche diesen Totalitätsanspruch anerkennt, blieb der Kirche in Praxi nichts
anderes übrig, als in dieser Sache zu, schweigen. Das andere Beispiel
betrifft die Zwangssterilisation erbkranker Menschen, welche bekanntlich durch
ein Gesetz eingeführt worden ist. Sterilisation bedeutet einen Eingriff in
den von Gott geschaffenen menschlichen Leib, den so zu verletzen uns
verboten ist. Ein Theologe (Fr. W. Schmidt) rechtfertigt aber die
Zwangssterilisation folgendermaßen: „So gewiß mit seinem Fortpflanzungsvermögen

der Einzelne in den Dienst der Geschlechterfolge gestellt ist, ist das

Geschehen der Zeugung nicht bloß eine private, sondern eine eminent
soziale Angelegenheit. Das Recht des Individuums auf Unversehrtheit des

Leibes wird da zum Unrecht, wo der verantwortungslose Gebrauch seiner
Organe notorisch Unheil stiftet. Gerade wer das Geschehen der Zeugung
religiös, d.h. als Teilhabe an Gottes Schöpfungswerk versteht, gerade
der kann es nicht als blindes Naturgeschehen fatalistisch sich vollziehen und
auswirken lassen, sondern nur als Akt voll der schwersten Verantwortung
würdigen. Auch vom Evangelium aus ist nicht die Unversehrtheit des Leibes
schlechthin gefordert, sondern sehr wohl auch ein Recht zur Verletzung dieser

Unversehrtheit des Leibes um einer höheren Ordnung willen gegeben."
Wir erinnern uns aber an keine einzige Bibelstelle, die erlauben würde,
den Einzelnen dem Volke als einer sog. „höheren Ordnung" zu opfern. In
gleicher, ja noch deutlicherer Weise hat sich ein kirchlicher Pressedienst für
die religiöse Begründung der Sterilisation hingegeben. Auch hier erscheint
darum der Totalitätsanspruch des Staates und seine Anerkennung als eine

Beschränkung der kirchlichen Verkündigung, gegen die sich die Kirche eigentlich

laut zur Wehre setzen müßte.
Man soll nun allerdings nicht glauben, daß gar keine Opposition gegen

das staatliche Totalitätsdenken vorhanden sei. Sie ist im Gegenteil ziemlich

rege, aber — verständlicherweise — nicht direkt gegen den Staat gerichtet,
sondern gegen die Lehren der nationalsozialistischen Parteiangehörigen in
der Kirche. Da hört man in der Tat häufig fehr scharfe Worte. Insbesondere



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" IS5

bildet den Gegenstand der Kritik natürlich jene nationalsozialistische Theologie,

welche neben der Offenbarung Gottes in der Heiligen Schrift auch

noch eine Offenbarung Gottes in der Sitte, Sittlichkeit und Art des Volkes,
sowie in der nationalsozialistischen Bewegung selbst dartut. Es wird also
da nicht weniger behauptet, als daß im deutschen Volkstum das Gesetz Gottes

zum Ausdruck komme. Von da aus ist es nur noch ein Schritt bis zu der

weiteren deutschchristlichen Folgerung, daß Evangelium und Volkstum eine

Einheit bildeten. Demgegenüber wird jedoch auch unermüdlich darauf
hingewiesen, daß es neben der Offenbarung in der Heiligen Schrift eine
Offenbarung in Natur und Geschichte nicht geben könne; auch sei es nicht
angängig, in der Gegenwart Gottes Walten an den äußeren Erscheinungen
aufzuweisen.

Kräftige Stimmen sprechen hinwiederum stets für den Totalitätsanspruch

der Kirche, den sie demjenigen des Staates gegenüberstellen. Nur
von der Kirche, als dem übergeordneten Leibe Christi her — heißt es da —
sei die Abgrenzung gegenüber dem Staate zu vollziehen, und dem Staate
dürfe das Recht der Abgrenzung der kirchlichen Sphäre nicht zugestanden
werden. Die Kirche dürfe nicht Mittel zum Zweck sein für den Staat, um
seinen Totalitätsanspruch zu erfüllen. Es sei demgemäß vollkommen
unhaltbar, wenn der Staat eine Kirche wolle, die „in den großen Aufbau
Deutschlands einbezogen ist" und die „der nationalen Bewegung den

unentbehrlichen religiös-kivchlichen Unterbau liefert".
Gewiß muß anerkannt werden, daß der nationalsozialistische Staat

vielem Nachachtung verschafft hat, was auch von der Kirche schon lange
gefordert wurde. Er hat insbesondere dem Volke die Augen für die natürlichen

Schöpfungsordnungen wieder geöffnet. Aber mit seinem Totalitätsanspruch

geht er unbedingt zu weit. Die Kirche kann nie und nimmer
zugeben, daß der Staat autonom auf allen Gebieten walten und sich dabei

durch seine Theologen noch den Anschein geben darf, als liege in seinen

Handlungen eine göttliche Offenbarung. Vielmehr steht der Staat ebenso
wie die Kirche unter dem Worte Gottes und muß sich von der Kirche, auch

wenn er es nicht gern hört, dieses Wort verkündigen lassen.

Im Kampf zwischen den beiden Totalitätsansprüchen wird die Kirche
trotz ihres besseren und weiter reichenden Anspruches viel leiden müssen.
Aber die Drangsal wird sie lehren, ihre einzige Waffe recht zu gebrauchen:
das Bekenntnis. Redend und leidend wird sie bekennen und dem Staate
sagen müssen, was der greise Schweizer Theologe Professor Adolf Schlatter
in Tübingen so treffend formuliert hat:

„Wir, die Kirche, sind die Gemeinschaft derer, die sich nicht der Menschen

rühmen, sondern Gottes,
Wir, die Kirche, sind die Gemeinschaft derer, die nicht nach dem Fleisch

wandeln, sondern nach dem Geist.
Wir, die Kirche, sind die Gemeinschaft derer, die nicht die Knechte von

Menschen, sondern als die Freien zu einem Leib verbunden sind."



1S6 Walter Hildebrandt

VI. Ausländische Betrachtung.

Mit nicht geringem Wonnegefühl berichtet die dem Nationalsozialismus
abholde ausländische Presse über den deutschen Kirchenkonflikt. Ohne innerlich

an den tiefen Glaubensfragen, die den deutschen Protestantismus
bewegen, teilzunehmen, empfinden viele Widersacher des Dritten Reiches doch

eine hohe Genugtuung über die Opposition der Bekenntnisgemeinschaft —
und zwar aus dem einzigen Grnnde, weil sie sich in den schärfsten Gegensatz

stellt zu der offiziellen deutschchristlich-nationalsozialMschen Kirchenleitung.
Daß eine solche Mitsprache und Beurteilung — der man auch in der
schweizerischen Presse die innerliche Unbeteiligtheit auf Schritt und Tritt
anmerkt —, daß solche Berichte und Kommentare kein rechtes Bild geben,

liegt auf der Hand. Der ausländische Beobachter des deutschen Kirchenkampfes

muß sich schon an die kirchlichen Kundgebungen selbst halten und
sie im Glauben zn erfassen suchen, um zu erkennen, worum es geht.

Was sich in der deutschen evangelischen Kirche derzeit ereignet, ist
allerdings ein Kampf von gigantischem Ausmaße, wie ihn wohl die
Kirchengeschichte früher noch kaum zu verzeichnen hatte. Ausscheidung der Juden
aus der christlichen Glaubensgemeinschaft, Ablehnung des Alten
Testamentes, Gründung der Kirche auf Blut und Boden anstatt auf Glauben,
Aufflackern des germanischen Heidentums, Bruch der Kirchenverfassung,
Schaffung eines papstähnlichen Bischofsamtes, Einführung des politischen
Führerprinzips in die Kirche, staatliche Gewaltmaßnahmen wegen
Glaubenssachen, Verkündung einer „rechtmäßigen deutschen evangelischen Kirche"
neben der offiziellen durch maßgebende kirchliche Führer, Gründung einer
Bekenntnisgemeinfchaft zwischen Lutheranern und Reformierten — das find
Ereignisse, die dem Protestantismus, und zwar nicht nur dem deutschen,

an die tiefste Wurzel gehen, wissen wir doch, wie bedeutungsvoll der deutsche

Protestantismus für den der ganzen Welt ist. Wir sollen und müssen
deshalb dazu Stellung nehmen. Aber auch in der Schweiz haben wir keinen

Grund, uns bei der Beurteilung der deutschen Verhältnisse irgendwie zu
verstellen oder zu überheben.

Zu einem Verstellen rechne ich insbesondere jenes Tun eines Teils
unserer Presse, als ob sie mit der deutschen Bekenntnisbewegung innerlich
sympathisierte. Die Sympathie, welche wir da wahrnehmen, ist rein äußerlich

und von der Antipathie gegen das Dritte Reich bestimmt. Innerlich
ist die Sympathie nur halb so groß oder meistens überhaupt nicht vorhanden.
Denn die Bekenntnisbewegung ist ja das reinste Gegenteil von dem, was
die gleiche Presse und Politik im täglichen Gehaben als Religion Pflegt und
befürwortet. Der Pfarrernotbund, die Bekenntnisbewegung, das find ja
gerade diejenigen Glaubensgruppen, die sich enge an die Heilige Schrift
und an die reformatorischen Bekenntnisse anschließen, die zurückgezogen mit
der Bibel in der Hand ihres schlichten Christenglaubens gelebt haben, und
die man deswegen gerne als rückständig, orthodox und muckerisch verschrie.
Diese einfachen Kreise, welche zu keiner Zeit auf Weltkonferenzen große



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 167

Worte zu führen verstanden, sind jetzt auf einmal mit ihrer geistlichen Kraft
hervorgetreten, während jene liberalen Wortemacher auf einmal ganz
schweigsam geworden find, soweit sie sich nicht schon den „Deutschen Christen"
angeschlossen haben. In Tat und Wahrheit liegt die innerliche Sympathie
der großen Politik und Presse wohl ganz anderswo als bei der Bekenntnisbewegung,

nämlich bei den „Deutschen Christen", die ja allein die „nötige
Distanz" von Bibel und Bekenntnis wahren. Oder entspricht zum Beispiel
nicht die geistliche Haltung des nachstehenden deutschchristlichen Liedes besser

dem Glauben auch mancher unserer „Staatsbürger" als die Haltung
eines jener alten „bekenntnisbeschränkten" Kirchenlieder?: „Volk der
Arbeit, Land der Not, Brüder, Schwestern, Volksgenossen, lasset zu der Väter
Gott unsre Hände lichtwärts sprossen, daß ob unserm harten Tun,
schirmend Vaterhände ruhn. Tilge aus dem deutschen Land feiger Selbstsucht
Mammonsknechte! Volk, das zu sich selber fand, klammert sich an deine

Rechte. Wagt der Ahnen Flammenkraft, reiß uns aus des Staubes Haft!"
Der ausländische Betrachter der Vorgänge im deutschen Protestantismus

ist aber auch geneigt, sich selbst zu überheben angesichts der unsäglichen

Fehlgriffe und Wirrnisse. Was er gefühlsmäßig aus seiner Gegnerschaft

gegen den Nationalsozialismus an den Deutschen Christen
verabscheut: jene Gleichschaltung der Kirche mit dem Staate, das ist z.B. gerade
bei uns in der Schweiz in einem sehr hohen Maße Tatsache, Auch wir
haben eine Gleichschaltung. Sie äußert sich dort, wo es heißt, der Pfarrer
als Staatsangestellter habe sich auf den Standpunkt seines Brotherren zu
stellen. Oder auch dort, wo erklärt wird, weil der Staat die Wiederverheiratung

Geschiedener zulasse, so müsse sie auch von der Kirche gebilligt
werden. Oder dort, wo eine Synode in politischen Wahlkreisen bestellt
wird. Oder dort, wo die politischen Parteien und Gesichtspunkte bei den

Kirchenpslegerwahlen den Ausschlag geben. Aus all diesen auch bei uns
leider heimischen und nicht einmal als verwerflich betrachteten Gepflogenheiten

und Denkweisen ergibt sich, daß auch wir in hohem Maße
„gleichgeschaltet" sind. Das Schimpfen über die kirchliche Gleichschaltung in
Deutschland sollte also stets gedämpft werden durch das Bewußtsein der
eigenen Gleichschaltung, und es sollte sich vor allem so auswirken, daß wir
die Gleichschaltung bei uns selber bekämpfen.

Die Stimmen, welche aus dem deutschen Protestantismus zu uns
herüberdringen, werben um Verständnis und um brüderliche Stärkung in dem

harten Glaubenskampfe, Wir sind ihnen die rechte christliche Antwort schuldig.

In diesem Sinne ist es erfreulich, daß sich 606 schweizerische Theologen
an ihre deutschen Amtsbrüder gewendet haben mit einem Schreiben, worin
u. a, steht: „Wir sagen Ihnen Dank, daß Sie bis dahin die Sache der Kirche
Jesu Christi in Ihrem Volk und Vaterland aller Anfeindung und Gewaltübung

zum Trotz tapfer und unter schweren persönlichen Opfern vertreten
haben. Ihr und Ihrer Gemeinden Widerstand ist uns nnd allen ernsthaften
evangelischen Christen eine Glaubensstärkung. Sie kämpfen und leiden für



I«g Walter Hildebrandt

die Erhaltung und Erneuerung der Kirche weit über Ihr Vaterland hinaus.
Eben darum dürfen wir Sie bitten: Lassen Sie sich nicht beirren in diesem

Kampf, der Ihnen verordnet ist! Halten Sie die Front bis zum Äußersten!"
Auch der Schweizerische Evangelische Kirchenbund hat eine Erklärung
abgegeben, in der es u. a. heißt: „Wir dürfen Sie versichern, daß die
schweizerischen Reformationskirchen herzlichen Anteil nehmen an dem schweren

Ringen unserer deutschen Glaubensgenossen um den Neubau ihrer Kirche
und die Erhaltung ihrer reformatorischen Eigenart. Wir nehmen durchaus
teil an dem geistigen Kampf unserer deutschen Glaubensgenossen, um eine

Stärkung und Vertiefung evangelischen Lebens mitten in Staat und Volk.
Aber wir sind nicht minder interessiert an der Aufrechterhaltung jener
weiteren Glaubensgemeinschaft, die aus der Reformation hervorgegangen
ist und in der ökumenischen Bewegung einen weiten Kreis von evangelischen
Kirchen umfaßt und würden es aufs Tiefste bedauern, wenn diese neu
gewonnene Lebens- und Arbeitsgemeinschaft durch die religiöse Entwicklung
und kirchenpolitische Maßnahmen im Ursprungsland der Reformation
geschwächt würde,"

Gerade die ökumenische Bewegung hat sich nun ebenso sehr wie die

Schweizer um den deutschen Kirchenkampf interessiert; man braucht nur auf
den sehr scharfen Brief hinzuweisen, welchen der Präsident des Ökumenischen
Rates für praktisches Christentum, der Lordbischof von Chichester, am
18. Januar 1934 an den Reichsbischof richtete und worin er konstatierte,
daß dieser seinen positiven Zusagen nicht entsprochen habe. Außerdem
haben sich auch eine Reihe von fremden Kirchen an den Reichsbifchof
gewendet, um ihn auf die Gefährdung der internationalen kirchlichen
Beziehungen durch den deutschen Kirchenkonflikt aufmerksam zu machen. Proteste

sind ergangen von Seiten der schottischen Kirche, vom schwedischen Erz-
bischof und von Seiten des Reformierten Weltbundes; auch der
amerikanische Föderal Council hat seinen europäischen Sekretär abgeordnet,
damit er dem Reichsbischof die schweren Bedenken kundgebe, die sein Regiment
in der amerikanischen öffentlichen Meinung hervorrufe. Als besonders
eindringliche Mahnung soll die Stimme der Stockholmer Pastorengesellschaft
noch wiedergegeben werden, in der es heißt: „Der Kampf gilt dem Christentum

selbst, seinem Sein oder Nichtsein. Was in diesen Tagen in Deutschland

geschieht, ist nichts mehr und nichts weniger als das Hervortreten
einer neuen Religion auf den Schauplatz neben und im Gegensatz zum
Christentum, einer Religion, die gegründet ist auf „Blut und Boden", auf
Rassenidealismus und Rassenegoismus. Diese hat in gleicher Weise Christen
und Nichtchristen in ihre Fesseln geschlagen. Von tieferen Gesichtspunkten
her wird daher der Unterschied zwischen „Deutschen Christen" und der
heidnischen „Deutschen Glaubensbewegung" oft überraschend gering... Das
außerordentliche Gefahrvolle ist, daß das derzeitige Kirchenregiment nicht
das geringste Verständnis dafür hat, um was der Kampf eigentlich geht.
Es glaubt, die Sache des Christentums zu befestigen und merkt nicht, daß



„Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" 169

es in die neue Rafsenreligivn abgleitet. Gewiß betont es oft, daß die Bibel
und das Bekenntnis unangetastet bleiben sollen, doch verrät selbst der Tonfall,

daß man von etwas anderem lebt... Aber es gibt in der deutschen

Kirche Männer — und die sind glücklicherweise nicht wenige an Zahl —,
die verstehen, was auf dem Spiele steht, und daß das, was diese neue

Religion den Menschen zu bieten hat, vom christlichen Standpunkt her nichts
anderes als Abgötterei ist. Man schafft sich einen neuen Gott nach seinem

eigenen Bild, nach dem Bilde des deutschen Menschen. Die Christen, die

das sehen, müssen um ihrer Treue willen dem Evangelium gegenüber in
den Kampf getrieben werden."

Bei aller Berechtigung der Kritik an den deutschen Verhältnissen
berührt es uns doch merkwürdig, wie fleißig das kirchliche Ausland sich mit
ihnen befaßt. Wir erinnern uns kaum, daß gegen andere schlimme Verhältnisse,

z. B. in Amerika, ähnliche Erklärungen ausgegeben worden wären,
obschon es der Gründe dafür genug gegeben hätte. Wenn man alles liest,
was jetzt im Ausland über die deutsche evangelische Kirche geschrieben wird,
so kann man sich wirklich nicht des Eindruckes erwehren, als ob neben einer
berechtigten Besorgnis um das Schicksal des Ursprungslandes der
Reformation doch auch ein gutes Teil Schulmeisteret getrieben werde, und als ob

sich in den kirchlichen Erklärungen auch ein gutes Teil politische Abneigung
gegen das Dritte Reich Luft mache. Darum gilt es immer i man soll solche

Erklärungen cum grano salis genießen.

Auf der anderen Seite erscheinen die kirchlichen Kundgebungen des

Auslandes als der notwendige Ausdruck der kirchlichen Verbundenheit des

Protestantismus, dem es nicht gleichgültig sein kann, in welcher Lage die

deutsche evangelische Kirche sich befindet, — ob sie dem reformatorischen
Bekenntnis entfremdet und in ein nationalkirchliches Papsttum verwandelt
wird. Gerade Deutschland ist bei dem Autarkiewollen, das sich auf allen
Gebieten bemerkbar macht, in Gefahr, sich auch hinsichtlich des christlichen
Glaubens in selbständige unchristliche Gedankengänge zu verrennen, wenn
nicht innen und außen immer wieder die notwendige Kritik laut wird.
Darum tut jede ernsthafte ausländische Betrachtung und Beurteilung der

Deutschen Evangelischen Kirche, jede Beurteilung auf Grund von Schrift
und Bekenntnis allein, unserer Nachbarkirche und dem ganzen deutschen
Volke einen wichtigen Dienst.


	"Ein Volk, ein Staat, eine Kirche" : sechs Kapitel über den deutschen Kirchenkampf

