
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 2

Artikel: Individualismus als Schicksal

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9« "*
„Stände" zusammenzufinden verstehen, zufällt. Was die Heimatwehr der«

sucht, sind Rückzugsgefechte nach der verlorenen Schlacht: denn daß in ihren
Reihen immer noch ein „nationaler Bodensatz" geblieben ist, der der hundert«
prozentigen Klerikalisierumg Österreichs widerstrebt, kann man ihr nicht
verzeihen und daher sind schon seit Herbst v. I,, seit der Verkündigung des

christlichen Ständestaates, die Bestrebungen deutlich, die „Ostmärkischen
Sturmscharen" als militante katholische Truppe — die in den Februartagen

ebenfalls die Feuertaufe erhalten hat — großzuziehen und mit ihr
eines Tages die Heimatwehr zu erdrücken. Daran können auch Einzelvorgänge,

wie die Bestellung des Fürsten Starhemberg zum Vizekanzler, nichts
ändern. Man vergißt nur zu leicht mit dem längeren Zeitmaße
ultramontaner Politik zu rechnen.

So schieben sich von Süden her, deutlich und unverkennbar, zwei

Kräfte mit Politischen Zielen in den Alpenraum: seit den Tagen, in denen

das Papsttum aufhörte, das von anderen Kräften getragene nationale Italien

zu verkörpern und gegen die Idee des im Norden verankerten Kaisertums

zu verteidigen, sehen wir in unseren Tagen zum ersten Male wieder
eine Gleichrichtung der politischen Ziele der geistlichen und weltlichen
Mächte der italienischen Halbinsel. Aber nicht mehr in der Verteidigung,
sondern im Angriff! Zur Auswirkung kommt dieses Zusammenwirken im
Alpenraum, wo der vom faschistischen Italien abhängige Staat Osterreich

zum Ausgangspunkt weitreichender Pläne des politischen Katholizismus
wird, der seinen Vorstoß ins Herz Mitteleuropas vorbereitet und mit der

ihm eigenen stillen Zähigkeit nun die schwächste Position in kluger
Ausnützung des lähmenden inneren Streites zur starken Festung ausbaut, bis
er den Zeitpunkt für gekommen erachtet, seine Pläne zu enthüllen.

Individualismus als Schicksal.
Von Erich Srock.

(Florenz — um diese Stadt schwebt immer noch etwas von der Wirklichkeit
^) ihres Namens, von einem großen ewigen Blühen, dessen Zauber nie

ganz vergehen kann, von einer der blühendsten Frühlingszeiten für Geist
und Sinne, die die Menschheit gesehen hat. Nur noch zweimal hat die Welt
einem so betörenden Schauspiel Raum gegeben, erlebt, daß sich die größten
geistigen Erfüllungen während weniger Jahrzehnte so atemlos und doch

voller Selbstverständlichkeit aus dem Fuße folgten, ja fast sich drängten wie
in der Florentiner Renaissance um 1475: im Zeitalter des Perikles in
Attila um 450 vor Christo und in der deutschen Klassik und Romantik um
1800. Jedesmal war es ein Erwachen des Menschengeistes, der im Einzelnen
zu sich selbst kam, sich zu bis dahin unbekannter Pracht aufschloß und sich



Individualismus als Schicksal 91

genoß — das dann von Erschöpfung und Enttäuschung gefolgt war. Im
Deutschland von 1800 war der titanische Gedanke des Ich, über den Menschen

hinaus ins Metaphysische gedehnt, die eigentliche Mittelbahn dieses

Zu sich selbst Kommens; im Griechenland des 5. Jahrhunderts hauptsächlich
die blendende Selbsterkenntnis der Göttlichkeit der Gestalt; in der Florentiner

Renaissance aber das Leben selbst, die Fülle, Schönheit, Kraft des

Individuums, das sich wie nie vor- noch nachher in Leib und Seele selbst
besaß und erblickte — sich nackend sah wie Adam und Eva, aber sich nicht
schämte. Es war der zweite Sündenfall, eine Hybris, welcher die

Vertreibung aus dem Paradies alsbald nachfolgte; aber eine erhabene, tiefe,
notwendige, von Gott selbst halb gewollte Hybris, heilsam im Sinne wie
Adams Fall von den Kirchenvätern als heilsam bezeichnet wird, und über
der das Wort Jesu steht: Ich habe gesagt, daß ihr Götter seid!

Durch nichts wird uns vielleicht so schwül und unsicher bei dieser uns
Kleingeborenen lästerlich dünkenden Selbstergreifung des Individuums wie
durch die der Zeit noch ganz unproblematischen Einkleidung ins religiöse
Gewand, Die berühmten Fresken Ghirlandajos in Santa Maria Novella,
welche aristokratisches Florentiner Gesellschaftsleben unter der Maske des

Lebens Mariä geben, haben in dieser Hinsicht zwar noch nichts geradezu
Aufreizendes; jedoch der Zug der heiligen drei Könige von Benozzo Gozzoli
in der Kapelle des Mediceer-Palastes treibt die Spannung hier unverkennbar

auf die Spitze, Die Blüte des geistigen und herrschenden Florenz zieht
da stolz und frühlingstrunken daher, in der Mitte aber und wie als Sinnbild

des Ganzen ein schöner und naiv hoffärtiger Jüngling; — er, und nicht
das kleine Christkind, das diesen entschwunden ist, sondern Adonis, deh

immer junge und göttlich fruchtbare Menschengeist, er ist das eigentliche
Götterbild, dem zu huldigen sie aufgebrochen sind.

Der Menfchengeist, der eine ganze weite Welt von Gestalten unter
mancherlei Qual und Lust, sich ihnen wiederum zu unterwerfen,
hervorgebracht und der durch tausend Angsterzeugnisse und Hemmungen, Verbotstafeln

und Einschnürungen doch unstillbar von sich selbst gelebt hatte, er
schob nun dies Wesenlose beiseite und gelangte hochzeitlich zu sich selbst, zu
der eigenen Fülle und Kraft; er eröffnete sich und befruchtete sich selbst.
Gab es nun etwas Hohes und Strahlendes, das seinem großen melodischen
Aufrauschen unerreichbar bleiben konnte?

Wenige Jahre später wurde der geboren, in welchem das Gericht sich

verkünden sollte: Michelangelo. Michelangelo war Höhe und Umkehr in
Einem Punkt. Umkehr aber nicht im Sinne des Zurückweichens, sondern der

aufbrechenden Tragik, Er treibt das Individuum auf die Spitze, nicht im
Sinne einer kecken Freude am Individuellen, in einer unbekümmerten
Betonung des Kennzeichnenden wie das Quattrocento; sondern im Sinne der

Idee des Individuellen als solchen. Nirgends ist es wie bei ihm mit
sich allein, und nirgends findet es solche Größe darin wie bei ihm; nicht
nur allerdings Größe der Macht, sondern auch Größe des Schicksals und



92 Erich Brock

Größe der Bedürftigkeit. Wenn der Künstler auch zuletzt unter dieser
Situation zusammenbrach und daran verzweifelte, das Ich herauszuquälen
aus der Umfangung der lastenden Materie, es in seiner eigenen Ebene zur
Form zu erlösen, und sich dem rein Jenseitigen der Religion in die Arme
warf — so blieb doch das geschichtlich Besondere und Wirksame
Michelangelos Kunst, und die darin aufbrechende Lage: daß nämlich dies rein
Jenseitige sinnlos, unglaublich, ja unerwünscht geworden war, und daß das

Ich, mit sich einsam, wohl nach dem Ubersinnlichen, Unendlichen verlangt,
doch innerhalb des Lebens, in der Ebene des Individuums und seines ewigen
Sinnes. Bei Michelangelo ist die Renaissance zugleich erfüllt und
überwunden. Der Mensch hat alles Recht gewonnen und das unendliche Glück

feiner Tiefe, aber auch alle Pflicht, den Dämonien seiner Tiefe gegenüberzutreten,

und alle Schwäche dazu. Der Mensch ist sich ganz zur Last
gefallen, und er fühlt alle Größe und Macht, alle Gefahr und Verantwortung,
alle Unterlegenheit und Verlorenheit dieser Lage.

Immerhin schien nun Eins erworben: Vertiefung und Intensivierung
des Individuums, und das hatte man gesucht: Lust der Intensität,
übergreifend Lust und Qual des Einzelerlebens. Aber auch das war nur eine

vorläufige Wahrheit. Im allgemeinen hatte die Renaissance in dieser
Intensität das Gleichschweben, die Harmonie gesucht (und soweit sie es

fand, war sie einer der großen Gottesmomente der Geschichte, wo das
Zusammenfallen der Gegensätze, hier also Kraft und Form sich flüchtig
verwirklicht). Aber indem der Mensch als schmale Mitte die Gegensätze trug,
zeigte sich schon in Michelangelo, daß die Intensität, die Kraft nun zur
eigentlichen Fraglichkeit wurde; im Augenblick, wo der Mensch sich selbst

anheim fiel, konnte er da sich selbst ernähren, sich selbst die Substanz, den

Inhalt liefern? In Michelangelo wird ungeheure Fülle erschlossen, ungeheure

Last bewegt, ungeheure Kraft ist am Werk. Aber tiefe entsetzliche,

Qual ist dabei, und der Krampf des Innersten zeigt an, daß die Last m i t
dem Willen, mit dem, was dem Menschen zur eigenen Verfügung steht,
gestemmt wurde. Das mußte die Substanz noch schneller erschöpfen. Bei
geringeren Geistern aber trat an Stelle des Erlebnisses dieser Tragödie die
bloße Kraftmeierei.

Der Barock und sein Prunken mit Fülle, seine Kraft-Schaustellung
zeigt dem Tieferblickenden an dem Übertriebenen, sich Windenden,
Überdehnten, Aufgeregten seines Gebärdenspiels (wir denken zunächst an die

Bildnerei),, daß hier der Zugang aus den frei und naturhaft bewegenden,
erfüllenden, tragenden Schichten verschüttet ist und das Individuum aus
sich selbst, aus seiner Oberflächensphäre den Ersatz herauszupressen
unternimmt; zu machen, was nicht gemacht werden kann. Das Ergebnis ist
verschieden, je nachdem die Überzeugung der Anderen oder deseigenen
Ich bezweckt wird, die Überzeugung, das, was nicht mehr da ist, fei doch
noch da: Im ersten Fall ergibt sich Lüge, im zweiten Krampf. Alles wird
Ausdruck, und Ausdruck wird Flucht aus dem eigenen Innern, Flucht auf



Individualismus als Schicksal 93

die Andern zu. Gemeinschaft ist im Barock nur noch ein Netz von
Beziehungen und Gegenseitigkeiten; man hofft darin auf dem Weg über den

Andern sich selbst wiederzugewinnen. Hat man sich dem Andern aufgeredet,
so wird rückwärts auch wieder das eigene Ich sich selbst glauben, und nicht
zögern, die vorgehaltene Form wieder mit Wesen zu erfüllen. Jene große
Qual wird so Massensache, und damit kleiner und lebbarer, aber auch Platter
und trostloser. Gewiß sind in dieser Zeit Leistungen von schwellender Fülle
nnd strenger Verbindlichkeit vorhanden, aber sie kommen nicht mehr aus
einem Unerschöpflichen, sondern nur durch ein Einschmelzen von Hindernissen,

ein Weitergehen zum „Natürlichen", zum Individuum, ein Weitergehen

in immer neue Befreiungen hinein, die immer neue Reserven des

Stoffes aufschließen und ins Spiel ziehen. Die schwache und von der Antike
allzu abhängige Renaissance-Philosophie wird auf diesem Wege bei wertem
überboten durch das „natürliche System der Geisteswissenschaften", Naturrecht,

Natürliche Theologie, Natürliche Moral u, s. w. Descartes zimmert
ein dürftiges, aber weit gespanntes Gerüst für das Mttsichalleinsein des

Individuums, Dies Gerüst der Autonomie und Ichbezogenheit wird dann
ausgefüllt durch Rousseau und die deutsche Philosophie. Sie war der zweite
große Schritt der Renaissance, einerseits mit ihr verbunden durch den

Rationalismus der Vernunftlehre, andererseits durch den Irrationalismus
der Mystik und des Pietismus, die hier wie so oft Hand in Hand gingen, um
die überindividuellen Hemmnisse alles Unmittelbaren aufzulösen. Die
deutsche Philosophie war die letzte große Erweiterung, um das Ich noch

tiefer zu sich selbst gelangen zu lassen und ihm dadurch neuen Lebensgehalt
aufzutun. Es war ja von Anfang nicht so gewesen, daß in dieser Selbst-
betretung der Menschengeist immer nur sich selbst gemeint und das
Transzendente positivistisch als sein Erzeugnis betrachtet hätte. Das Ich meinte
meistens sich selbst höchstens als in einer geheimnisvollen Tiefe mit dem

Göttlichen verschwistert, als gegebener und nicht abzubrechender Schauplatz
des Göttlichen, das irgendwie im Leben oder in dem, was des Lebens Art
war, wirklich werden mußte. So war fein neues Zusichkommen im deutschen

Idealismus zugleich ein neues Sichaufraffen aus der Selbstversunkenheit
hinein in die Weite des Übernatürlichen, oder vielmehr ein neues sich in sich

selbst Vertiefen, um d a diese Selbstüberschreitung des Ich zu ergraben. So
ernst diese Selbstüberschreitung gemeint war, so sehr verfing das Ich sich

nur immer tiefer in sich selbst. Neue Tiefen wurden aufgebrochen^ in welchen
ihm lustvoll seine Macht neu zuwuchs und es seinen Reichtum zu sich selbst

erhob; aber dieser Reichtum schliß hin, indem es nur sich selbst darin wiederfand.

Abermals erwies sich und nun noch gründlicher: Je tiefer Macht
und Lust und Freiheit sich selbst gewann, desto tiefer brach Qual und Leere
auf. Der Michelangelo des deutschen Idealismus heißt Beethoven: In
seinen letzten Quartetten schaut der Geist mit den Augen der Mediceer-
Skulpturen von einer blutig erkämpften und jenseits jählings abstürzenden
Höhe in ein unermeßliches Nichts hinüber.



,94 Erich Brock

Zunächst kam darauf die Zeit des Materialismus, aber gegen das

Jahrhundertende begann man klarer zu sehen, wo man stand. Es dämmeite
die Einsicht herauf, daß alle Befreiungen, im Maße wie sie wirksam wurden,
das Ich auch entleert hatten, und daß dieses mit der Bindung durch das

Überindividuelle und das Objektive nun jede Form überhaupt verlor. Es
kam Überdruß vor Bindungslosigkeit, Ekel vor Freiheit, es kam die

Stimmung, die man mit „sin de siscle" bezeichnete, das Gefühl völliger
Gegenstandslosigkeit, Ziellosigkeit, Inhaltslosigkeit, Haltlosigkeit, in der sich die

Menschen mit tausend Scheinproblemen wund kämpften, weil sie keine

echten Widerstände mehr hatten. Man sah nun, daß die Renaissance, und
alles ihresgleichen, nur eine Pubertät der Menschheit gewesen war, in der

man die dunkeln Schätze der Kindheit an Lebens- und Erlebnis-Substanz
plötzlich im hellen Lichte des Bewußtseins sah und genoß, einen Augenblick,

bis sie vor diesem Licht zerflatterten. Man sah, daß das Ich nicht
gemacht ist, gradlinig auf sich zu zu leben und sich selbst ins Auge zu schauen.

Sondern es bedarf der Zwischenschaltung von Hemmnissen und der
Einschnürungen, der Bindung unter selbstgesetzlicher Gemeinschaft, unter dem

mehr oder minder finnlosen Herkommen, ja unter dem Unsystematischen
und Sinnlosen überhaupt — um sich nicht zu verlieren und zunichte zu
werden. Alles uneingegrenzte, ganz bewußte, sich absolut gewordene Leben

zersetzt sich. Gebunden aber staut es sich an den Bindungen, und
dasjenige Individuum, das nicht an ihnen erstickt, wird stark, gesammelt und
bekommt Form. Und auch der Inhalt ist Gemeinschaftssache und nicht
Sache des Individuums.

Diese Einsichten waren es zuletzt, die den Erdrutsch der letzten zwanzig
Jahre über Europa herabriefen. Man suchte etwas, was das Ich einspannte,
an die Wand drückte, ihm damit etwas aufprägte, dadurch wieder etwas aus
ihm herausholte. Man suchte Dinge, die in sich selbst Sinn trügen, nicht
aber vom Ich zu Lehen, Man suchte, was Anlehnung und Hingabe ertrüge.
Man suchte organische Not, übermächtige Notwendigkeit, wesentliche
Gemeinschaft — suchte sie erst gefühls- und erlebnismäßig, dann mit dem
nackten Willen, ja als eiserne, als brutale. Kriege und Revolutionen riß
man an sich und stürzte alles um. Welches ist das Ergebnis? Großes und
Echtes ist gewagt, eingesetzt, gelebt, geleistet worden, das ist unbezweifel-
bar. Und doch, haben wir zu haltbarerer Lebensverfassung hin- oder
zurückgefunden? Zu wirklicher Form, wirklicher Bindung, zu Bestand, zu Dichtigkeit,

zu Fruchtbarkeit, zur Wiederaufsaugung des überwachen und seiner
selbst allgierigen Ich in organisch Ubergreifendes? Niemand wird dies
bejahen wollen.

Damit ist die Zeit reif für eine neue Einsicht, nämlich diese: Es hilft
gar nichts, gegen das Individuum und seine Sinnforderung zu wüten,
wenn man tatsächlich keinen positiven höheren Ausgangspunkt dafür
besitzt, sondern nur jenes verneinen will. Auch die Hemmungen, welche
früher an Gemeinschaft, an dem Objektiven von Bräuchen und überliefe-



Individualismus als Schicksal 95

rungen dem Sinnverlangen des Ich entgegenstanden, wirkten als lebens-
konzentrierend nur solange, wie sie irgendwie als sinnvoll, als stärker sinnvoll

denn das Verlangen des Ich erlebt wurden. Zweifellos erlebt auch
der Naturmensch die wirklichen kräftigen Bräuche als sinnvoll, die uns
noch so sinnlos lebensfeindlich vorkommen, bis herab zu den kosmetischen
Verstümmelungen und sakralen Tötungen, wenn er sie vielleicht auch nicht
im einzelnen als sinnvoll begreift. Solche Eingrenzungen lassen den

Lebenstrieb des Individuums an sich auflaufen, verfeinern dadurch sein
individuelles Sinngefühl, bis dies sich aus den Hemmungen zurücknimmt
und sie dann überflutet und niederlegt. Bloße Hemmnifse aber lassen sich

nicht mit Willen und Zweckbewußtsein zu organischen Formen machen.
Alle Arten Weltanschauungen und -Einstellungen sind Hand in Hand
gegangen, um den Menschen zu sich selbst hinzuführen, und werden es auch

in Zukunft tun. Weltanschauungen, die bestimmte Teile des Menschen und
des Lebens (so etwa das Natürliche) aussondern, fortdrängen, ignorieren,
um das Selbstbewußtsein des Menschen hintanzuhalten, lenken auf die

Dauer die Aufmerksamkeit gerade dahin und befördern, was sie verhindern
wollten. Zum brutalsten Widersinn zu flüchten, um den individualistischen
Sinn zu töten, ist zwecklos. Sinn und Unsinn im (wenn auch negativen),
Dienste des Sinnes sind beide selbst nur Sinn. Das Überindividuelle, das
dem Individualismus helfen soll, sich selbst loszuwerden, ist selbst
Individualismus. Alles, was der Mensch tut, wenn er einmal an Bewußtsein
seiner selbst so weit ist — ob er dann vorwärts oder rückwärts geht, ja oder
nein sagt — alles trägt nur das Bewußtsein in weitere Kreise seines
Horizontes und stößt ihn auf seinem Wege weiter. Rückschrittlichkeit ist an sich

unzweckmäßig; der Fluß kehrt nicht zu seiner Quelle zurück. Nur das Natürliche,

Gewachsene, Organische, Ursprüngliche an Gemeinschaft und Umwelt
kann den Menschen und sein Ich binden und formen, und wenn dies einmal
zersetzt ist, gibt es kein Zurück dahin. Die Entwicklung ist nur einsinnig.
Die vielberufene Analogie mit dem Verfall der Antike ist schon darum falsch,
weil keine unverbrauchten Barbarenhorden mehr bereitstehen, welche die

Zerstörung mit dem Sinn positiver Fruchtbarkeit versehen könnten.
Aber sie ist auch aus einem andern Grunde noch falsch. In der Antike

war der Individualismus zwar auch gleichzeitig ein Zerfallsprodukt und ein

Kräftefreimachen, und zuletzt vorwiegend das Erstere, wie bei uns; aber
dann kam ein Prinzip, das ihn kühn ergriff und zu einer rein positiven
Beständigkeit in sich selbst erhob, durch Verleihung eines letzten Glaubensakzentes:

das Christentum. Der Grundgedanke Jesu ruht auf dem
unmittelbaren Verhältnis der einzelnen Seele zu Gott als auf seinem untersten

Wurzelpunkte. Ihr Verhältnis zu den Mitmenschen ist das Zweite.
Wie konnte es kommen, daß uns Kleinmütigen diese emporreißende Wendung

so ganz verloren ging? Das Christentum selber hat im Laufe seiner
Geschichte jenes innerste Aufruhen gelockert. Was bei Jesus eine große
schlichte Selbstverständlichkeit hatte, wurde zu einer weiten und starken



96 Erich Brock

Spannung entfaltet. Das Innerlichste gebar nach außen die größte Symbolik,

die reichste Kunst, die alle Zeiten gesehen hatten. Und das nackte Ich
vor Gott entließ Welten von Gemeinschaften und gegenständlichen
Einrichtungen aus sich, Welten, die den Sinn jenes UrVerhältnisses herrlich
entwickelten, aber zugleich verfälschten und zerstörten. Denn sie wurden
zugleich vom Ich gesucht, um als schützende Wand vor Gottes Unbedingtheit
eingezogen zu werden. Beide Bekenntnisse haben auf ihre Weise hier schwer

gesündigt. Der Katholizismus hat das religiöse UrVerhältnis unter einer
solchen Last von Institutionellem und rein übergeordneter Gemeinschaft
begraben, daß der Kernakt der Religion, die Hingabe des Individuums an
die Gottheit, davon zur Unscheinbarkeit zusammengedrängt wurde. Dieser
wird in seiner notgedrungenen schroffen Gespanntheit zwischen Ja und Nein,
die sich immer wieder erneuert, fast gar nicht betrachtet. Der Gedanke einer

Fraglichkeit, eines Zweifels ist einfach als solcher Sünde, und der Akt des

Glaubens hat bis ins Einzelste, bis in die kleinste Schwebung hinein dem

von der Kirche vorgelegten rationalen Modell zu gleichen. Der Protestantismus

sucht dem Individuum auf andere Weise zu entgehen. Zumal in seiner
ursprünglichen Form, wie sie jetzt wieder erneuert und zur Herrschaft
gebracht wurde, verweist er den Menschen mit einer solchen Ausschließlichkeit
auf den Nächsten, das Du, daß er ihn damit von der direkten Beziehung
zu Gott abschneidet. Dem Menschen wird geboten, sich dem blinden
Belieben des Andern zu unterwerfen, unter strengem Verbot, an dies Belieben
ideelle Maßstäbe oder werthafte Abstufungen und Auswahl-Prinzipien
heranzutragen. Auch in der Lehre von der völligen Nichtigkeit, Verderbnis
und Passivität des Menschen liegt bereits die Ausscheidung des

Individuums. Der Spiritualismus aber und manche Sekten, welche das
Individuum in den Vordergrund stellen, sind nicht nur darin allzusehr vom
Ressentiment getrieben, sondern bleiben durch ihren Geist-Begriff auch

weitgehend diesseits der Problematik.
Trotz diesem dreifachen Versagen bleibt das Individuum immer gleichsam

das Atom der Religion. Alle christliche Weltdeutung kommt irgendwie
auf den biblischen Mythus heraus: daß der Sinn der Welt Freiheit ist. Es
ist eine Freiheit, die zuerst notwendig vom naturhaften Beruhen im
Göttlichen sich abbricht und zu Schuld und Leiden führt. Dann aber gibt sie

sich selbst wieder dem sich offenbarenden Göttlichen frei hin, das ohne Schuld
und Leiden ist, und ist darin nun geborgen, gehalten, gebunden, ohne aber
die Freiheit und Jchheit zu verlieren, die auf diesem Wege sich gefunden
hat — ja sie gewinnt sich erst richtig damit. Dies ist die einzige unbedingte
Deckung, Befestigung, Substanzwerdung, welche das Individuum noch
finden kann, wenn es so tief aus aller natürlichen Fassung herausgebrochen
ist wie heute. Und sie wird dem letzten Ernst der Beharrlichkeit schließlich
nie versagt. Dagegen ist alles andere Materialismus, der Gott als Natur
sieht, welche nur in der Frühe Macht hat, nur die primitiven Stadien
des Menschen in sich trägt und umgreift. Über das bloß Natürliche, die



Individualismus als Schicksal g?

Mitgist aus dem Kindheitsalter der Menschen hinaus weiß dieser Standpunkt

nichts. Und wenn es als gemeinschaftbildendes, kunstschaffendes,

sittlich bindendes und menschlich stützendes Element verbraucht ist, so bleibt
dann nichts mehr als ein dumpfes sich Abquälen nach der verlorenen
instinktiven Naturfülle oder kahler Untergangspessimismus. Ein Christ müßte
dem gegenüber zuvörderst die Uberzeugung gewinnen, daß keine menschliche

Geisteslage so heillos ist, daß man daraus zurückflüchten müßte in Dinge,
die uns doch nicht mehr aufnehmen; daß alle wesentlichen menschlichen

Geisteslagen vorgesehen sind und ohne Lüge und Verdrängung ihr Heil,
ihren Fortgang, ihre Wegbereitung haben. Auch der vielgescholtene
Individualismus, auch Geist und Freiheit,

Der Individualismus hat sehr Großes srei gemacht; er hat die
europäische Kultur geschaffen aus dem Rohstoff, den Instinkt, Gemeinschaft,
Volksseele, Überlieferung, ja auch Rasse, Blut und Boden ihm boten. Heute
ist alles um uns so zerstört, so selbstzerfleischend, so sinnlos in die Irre
laufend, daß wir nur noch diejenige Seite daran sehen, welche ein
unaufhörliches Zehren vom einmaligen Kapital bedeutet. Er erscheint uns wie
eine leere, wurzellose Form, die gierig allen noch vorhandenen organischen

Inhalt in sich hineinreißt, ohne daß seine Verdauung den Hunger ihrer
Bodenlosigkeit auf die Dauer stillen könnte, (Nirgends wird das eindrücklicher,

als an dem Tempo, in dem sich heute sämtliche primitiven bis
mittleren Kulturen der Welt bei der bloßen Berührung mit dem mechanischen

Individualismus Europas und Amerikas wie unter dem Einfluß einer
scharfen Säure zersetzen und auflösen — was allerdings wohl auch nur
möglich ist dadurch, daß im Augenblick diese Berührung als eine
geradezu phantastische Befreiung und Ermächtigung empfunden wird.) Das
darf uns aber nicht blind machen dagegen, daß auch heute noch nicht zu
unterschätzende lebenswillige geistige Kräfte am Werke sind, welche wieder
unerschöpfliche Adern anschlagen werden, wieder ordnend und aufbauend
wirken werden — nämlich wenn wir diese Kräfte da wieder einpflanzen
und ins Positive wenden, wo wir heute allein noch ganz übergriffeil werden
können. Für diesen Ausblick ergeben sich drei Leitgedanken, um die

allgemeinste Richtung zu umreißen, die weiterführen könnte:
Das Erste ist, daß wir ehrfürchtig und sorgfältig bewahren und pflegen,

was heute noch an den guten Gaben der Vorzeit vorhanden ist und lebt:
Volkstum, echte gewachsene Gemeinschaft, die starke verwurzelte Kunst der

Borzeit, und alles was an gesunden Instinkten in uns und im Volke als
Ganzem noch lebt und wirkt.

Das Zweite ist, daß wir daraus nicht eine wehleidige und ungläubige
Romantik machen, uns nicht krampfhaft daran klammern, als gäbe es nichts
sonst; sondern uns auf Vernunft und guten Willen verlassen, die jeder Zeit
zur Verfügung stehen, wenn sie ernstlich will. Daß wir nicht vornehm tun
diesen beiden schlichten Dingen gegenüber und nicht aus Gier nach

Bewegungen der Tiefe und Offenbarungen der Urmächte den „Aufbruch" da-



98 Erich Brock

mit beginnen, jene Dinge, die in mehr als einem Sinne alles tragen, mit
Füßen von uns zu treten. Auch ihre noch unscheinbareren Folgerungen im
Alltag: Nüchternheit, Ausgleich, Sachlichkeit, Duldung werden wieder in
Schätzung zu setzen sein. Und wenn die großen Geistesstürme ausbleiben,
welche die Völker gewaltig aufbauen, so werden wir wieder beim Einzelnen
und seinem Wohl und der Gerechtigkeit für ihn anfangen müssen. Das wird
heute mehr und wahrere Gemeinschaft gründen, als Urinstinkte, die nicht
vorhanden sind.

Das Dritte ist, daß wir nicht gegen uns selbst wüten, uns Wegwersen
und über uns hintreten, wenn wir bestimmte Dinge, die der Frühzeit an«

standen, einfach nicht mehr vermögen: ganz besonders eben, uns Gemein«

schuften und den dazugehörigen Ideologien und Dogmen blindlings
hinzugeben. Gewiß kann und soll sich der Mensch überwinden. Wie weit dies

aber rätlich und möglich und fruchtbar ist, wie weit es aber andererseits
gegen das Gewissen geht und das tiefere Gefühl, das sich sträubt,
Berücksichtigung verdient — das kann nicht allgemein geregelt werden. Jedenfalls
gibt es die Grenze, und wer sie überschreitet, gewinnt nichts, sondern
ruiniert und schändet sich. Es ist kein Wunder, daß diese Versuchung
gerade bei den Tieferen und Ernsteren groß ist; daß, wie wir sahen, selbst die

Kirchen in Gefahr kommen, an ihrem Eigentlichen derart Verrat zu begehen.
Denn nichts ist schwerer, als seinen eigenen Weg in Treue zu gehen, ohne
sich zu verbohren und ohne sich breitschlagen zu lassen. Ihn zu gehen, ohne
einfach sein minderwertiges selbstsüchtiges Belieben sich zum Gesetz zu
machen, aber auch alles, was unter den Menschen und unter den Zeiten
neue Form und eigenes Gesetz haben will, darf und muß, zu verleumden,
wegzudrängen, gewaltsam umzubiegen. Wir würden damit nichts an Deckung
einhandeln, sondern noch alles, was uns wieder ins Erdreich einsenken

könnte, im Tiefsten verwüsten. Wer mit allem Ernste, den Weg — nicht
von sich weg, aber über sich hinaus geht, der uns Heutigen offen bleibt,
der findet auch heute die Wegleitung, die sich in keiner Regel befestigen
läßt. Er gewinnt die Lösung zwischen Ich und was in Gemeinschaft und
Sache über das Ich hinausliegt, zwischen Freiheit und Bindung, und das
in Einem Punkte,

Werreichisthe Konzentrationslager.
Von 444.

(V^mmer und immer wieder läßt die österreichische Regierung erklären,
daß Osterreich, und nach Inkrafttreten der neuen Verfassung nimmt

sie das doppelt für sich in Anspruch, ein nach streng christlichen Grundsätzen
ausgebauter und regierter Staat sei. Die übergroße Mehrheit der öfter-


	Individualismus als Schicksal

