
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 9

Artikel: Der Ursprung des modernen Fatalismus : kulturpolitisches Essay

Autor: Wyss, H.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


480 5 Zoll dir Schweiz SowjetrusUand anerkenne»?

des Kapitalismus das letzte Land sein. Das wissen Alle, die seine
wirtschaftliche Entwicklung aus eigener Anschauung kennen.

Daher begehen alle die Staatsmänner einen großen geschichtlichen

Fehler, die in ihrer Weltpolitik Sowjetrußland außer Acht lassen und nicht
alles tun, um den mystischen Schein, der es umgibt und der für Romantiker
der Politik immer eine Gefahr ist, zu zerstören, oder wenigstens, so viel an
ihnen liegt, zn dieser Zerstörung beizutragen. Die Anerkennung der

Sowjets durch die Schweiz wäre ein Schritt auf dieses Ziel hin. Und je

schneller die Schweiz ihn tut, desto besser auch für sie.

Der Ursprung öes moöernen Fatalismus.
Kulturpolitisches Eyap.

Von h. fl. wpß.

(Vreden muß es heut zum Denken zwingen, daß die gehenden und die kom-
wenden Generationen ohne fruchtbaren Kontakt nebeneinander

herleben. Eine Kühle einer unpersönlichen Entfremdung griff
zwischen ihnen Platz; selbst das Bestehen herzlicher persönlicher Beziehungen
vermag sie nicht zu entfernen. Eine Kühle, in der die Jugend für sich allein
ist wie in der Dämmerung einer neuen Weltstunde, von der gewaltige
Umwälzungen ausgehen werden.

Die kommenden Generationen haben das elterliche Land überhaupt
nie betreten, — der Kampf zwischen Väter und Söhnen war uns höchstens
eine ferne Sage. Der Mensch von morgen bewohnt Inseln und beobachtet

mißtrauisch und hellhörig die Vorgänge auf dem Kontinent der Eltern und
Andern.

Es gibt keinen Graben mehr zwischen den Generationen, über den die

durch den Altersunterschied bedingte Gegnerschaft zwischen Alt und Jung
entbrannte und beide gegenseitig verband — der Riß zwischen ihnen ist
ausgefüllt durch ein Meer, Ein Meer verfeindet nicht mehr, die diesseits und
jenfeits wohnen. Von einer Seite dieser europäischen
Situation möchten wir sprechen. Vom Ursprung eines
historischen Vorganges, der, in der Schweiz namentlich,
schicksalsmäßig ist für die ältern Generationen und in
ihnen seinen Tiefstand und Ausklang erreicht: Der
moderne Fatalismus,

5 5

Der Anfang des modernen Fatalismus liegt viele Generationen
zurück. Der Weg zurück fällt keinem unter uns leicht. Denn die phantastische
Vollkommenheit unserer Technik läßt keinen Wunsch des Herzens unerfüllt,
— die Verwöhnung in den äußern Lebensumständen legt sich da wie ein



H. A, Wyß: Der Ursprung des modernen Fatalismus 437

harter Panzer über die Vergangenheit. Und deshalb ist der Zugang zu ihr
so schwer zu finden, weil noch vor hundert Jahren die Grundlagen der
Lebensführung ganz andere waren, ein anders wollender Mensch die Zeit
gestaltete. Manchen mag es also sonderbar berühren, daß es der Entscheid
über eine scheinbar ganz abgelegene theologische Frage eines versunkenen

Jahrhunderts ist, der uns über die Not der eigenen Zeit von Grund auf
Aufschluß gibt.

Das ernste Ringen um Klarheit über Willensfreiheit oder Prädestination,

über das wir in unserer Oberfläche heute mit einem Achselzucken

hinweggehen, bewegte damals den Mensch tiefer wie heut der Ausgang
eines Weltmatches oder der Krach eines Weltkonzerns. Der Streit über
Gnade oder Verdienst des Handelns brannte in den Seelen. Die Meinung
der Dominikaner, bis etwa zu Ende des 16. Jahrhunderts herrschend, sagte,
daß alles Handeln unbedingt der Gnade bedürfe, um ein gutes Werk
hervorzubringen. Die Jesuiten jedoch hielten dafür, dem freien Willen eine

wichtigere Rolle im Spiel zu gewähren. Diese Situation war nicht nur
von theoretischer Bedeutung, denn war der Wille frei, war das Handeln
eigenes Verdienst, dann mußte alles Handeln stärker in Erscheinung treten
und an Wert zunehmen.

Das Konzil von Trient zwar hatte die Lehre aufgestellt, daß
vornehmlich die uns eingegossene Gerechtigkeit Christi das Bedeutungsvolle
sei. Sie rufe die Liebe hervor, führe zu guten Werken und ihr entspringe
endlich die Rechtfertigung. Der Jesuit Molina von Evora ruft die große
Neuerung hervor in seinem Werk „Concordia liberi arbitrii cum gratiae
donis". Er behauptet, der freie Wille könne ohne die Gnade
gute Werke erzeugen. Er sei fähig, Versuchungen zu widerstehen,
selbst dazu, fich zu einem Akt des Glaubens, der Liebe, der Reue zu
erheben. Sei der Mensch soweit gelangt, dann gewähre ihm Gott um Christi
willen bie Gnade, durch welche er die Heiligung erfahre; allein ganz wie
vorher sei auch bei dem Empfangen dieser Gnade der freie Wille unablässig
tätig. Auf diesen komme schließlich alles an. Ja, wir hätten es geradezu
in unserer Macht, die Hilfe Gottes wirksam oder
unwirksam zu machen. Erst auf der Vereinigung von Wille
und Gnade beruhe schließlich die Rechtfertigung. Die beiden seien
„verbunden, wie ein paar Männer, die an einem Schiff ziehen". Molina wollte
den Begriff der Prädestination im thomistischen oder augustinifchen Sinne
nicht mehr gelten lassen.

Ein ganzes System kam so ins Wanken. Nicht umsonst wurde die

Inquisition alarmiert gegen diesen frevlerischen Umsturz des bisher
Geglaubten. Die Dominikaner schrien auf, schreibt Ranke, als man die Lehre
ihres Meisters antastete.

Die weitere Begründung der Gedankengänge Molinas konnte die

Empörung auch nicht abschwächen. Vielleicht um seinen Worten den gar
zu ketzerischen Geschmack zu nehmen, setzte er hinzu: Gott wisse aus höchster



438 H, A, Wyß

Einsicht in die Natur eines jedes Willens voraus, was dieser oder jener in
dem gegebenen Falle tue, obwohl er auch das Gegenteil hätte tun können.

Und, schließt Molina seinen Gedankengang mit dem Prinzip der vom
höchsten Wesen voraussehbaren Gesetzmäßigkeit des Weltablaufes, nicht
darum erfolge etwas, weil Gott es vorher wisse, sondern Gott sehe es

darum vorher, weil es eintreten werde.
Am weitern Verlauf dieses Ordensstreites, der die ganze katholische

Welt aufregte, interessiert uns nur noch, daß lediglich eine schwache Minderheit

mit dieser Neuerung der Lehre einverstanden war, daß selbst
Clemens VIII. trotz mehr als 1(X) Versammlungen über das Thema lieber
den Dominikanern recht gegeben hätte, bei versteckten Drohungeu des

kriegerischen Jesuiten-Ordens verzweifelt ausrief, „sie wagen alles, alles",
und trotzdem zu keiner Entscheidung schritt. Vielleicht auch darum, weil
Kein Papst gesagt wurde, auch die Protestanten könnten die Lehren der
Dominikaner unterschreiben. Die Entscheidung wurde hingeschleppt, und
unter Paul V. erreichten es die Jesuiten, daß die Neulehre weder bestätigt
noch verworfen wurde: Sie standen als Sieger da.

Was, wird man fragen, haben diese fernen Kämpfe mit den so

greifbaren Nöten der Gegenwart zu tun, was helfen sie zur Klärung der
bezeichneten Grundsituation? Dies: Zum ersten Mal wurde von diesen
Jesuiten in schärfster Form die unwegdenkbar wichtige Funktion des Willens
zum guten Werk verkündet, der so wichtig sei wie die Gnade. Die Lehre
der Vorausbestimmtheit erlitt eine schwere Bresche. Die Anforderung an
den Einzelnen wird durch die Wichtigkeit des eigenen Willens größer, das

Selbstgefühl gesteigert, der Kampfgeist noch mehr angestachelt, — diese

psychologischen Auswirkungen mögen in den Überlegungen Molinas nicht
unwichtig gewesen sein. Ranke nennt zwar diese neue Lehre eine Rationalisierung

des Geheimnisses und läßt durchblicken, daß er das Ganze für ein

scharfsinniges Machtmanöver hält. Es ist aber sehr unwahrscheinlich, daß
die neuentstandene Lehre einfach ein theologischer Sophistenkniff war. Das
Geheimnis wird nicht aufgelöst, eher kompliziert, indem die Lehre eine

merkwürdige Vereinigung bietet: Sie glaubt an das mystische Ereignis
des Gnadeneingriffes und an den rein menschlichen Verdienst. Das
göttlich-menschliche Jneinanderwirken wurde von Molina dargestellt und
dogmatisch zusammengefaßt. Und die Bestimmung des Zusammenwirkens ist
in dem Augenblick möglich, wo der Mensch als eine durch seine und in
seinen Taten bestimmte und sich selbst gestaltende Größe gelehrt wird.

Der Akt des Professors Molina hatte allerdings unvoraussehbare
Folgen. Auf vielen Umwegen führte er immer mehr zur Auffassung der
absoluten Willensfreiheit. Was Molina niemals gewollt hatte, wurde
schließlich ein unumstößliches politisches Axiom: Daß die Rechtfertigung
allein auf dem durch den Willen erzeugten guten Werk beruht. Die bildliche



Der Ursprung des modernen Fatalismus 439

Redewendung Molinas müßte also abgeändert heißen, daß es nur einen
Mann braucht, um das Schiff zu ziehen. Die Ablösung des Willens aus dem

Zusammenhang mit der Gnade wurde vollendet. Hat nicht Locke, auf den sich

der Liberalismus so gerne beruft, gewissermaßen als auf seinen Vater, die

Alleinherrschaft von Vernunft und Willen gelehrt? Ist nicht der Sklaven-
aufstand der französischen Revolution undenkbar ohne den Umstand, daß
es kein im Menschen wirkendes Göttliches gebe? Gerade das, was z. B.
Ranke in Molinas System ablehnt, indem er es „verständlich, scharfsinnig
und flach" nennt, gerade das schlug in dem Jahrhunderte langen Streit um
den freien Willen am meisten durch und wurde die stärkste Waffe im Kampf
gegen die Theologie und für die moderne Demokratie, für die es keinen
andern Souverän gibt als das Volk. Die moderne Demokratie als eine

halbierte Wahrheit der jesuitischen Denkweise, die „Concordia" des

Grundgedankens im Traktat in die Discordia, die ungesunde Einseitigkeit der
europäischen Demokratie verkehrt — welche Verzerrung!

Damit stehen wir wieder mitten in der Gegenwart. Der Prozeß, der
im Jahre 1588 in sein erstes kritisches Stadium trat, ist heut so weit
gediehen, daß jedes metaphysische Element dank der alleinseligmachenden
Willenslehre aus dem Kreis der Politik, Gesellschaft und Kultur
verschwunden ist.

Aus dem Puren religiösen Fatalismus, aus welchem
die Jesuiten und besonders Molina den Willen befreien
wollten, da er im wichtigen Geschehen so gut wie keine
Rolle spielte, ist heute der krasseste areligiöse Fatalismus

hervorgegangen. Damit fehlt überhaupt das Vertrauen zum
Willen, der handelt. Denn seine maßlose Freiheit auf allen Gebieten
(Gewissensfreiheit, Gewerbefreihet ?c.) hat jedes Zutrauen zu ihm erschüttert
und es gibt keine Grenze mehr zwischen der Willensfreiheit, wie sie früher
verstanden wurde, und der Willkür, weil es nichts mehr gibt, woran der
Wille sein Ziel und seine Grenzen erkennen könnte. Darum haben wir auf
der einen Seite monströse Machtgebilde des Wirtschaftslebens, Großbanken
und Trusts, die ihre Gewalt einzig und allein der unbegrenzten Willens-,
beziehungsweise Wirtschaftsfreiheit verdanken. Auf der andern Seite aber
einen jämmerlichen Willensmangel, der das Wirtschaftsleben nicht mehr
lenkt. Der Mann, der heut aus eigenem Willen und aus sich selber Ziele
setzt, entpuppt sich nachher meist als Abenteurer, Finanzschwindler oder als
politischer Spekulant, und es wird später klar, daß all sein Tun nie aus
einem innerlichen Zusammenhang hervortrat. Bewahrheitet sich jedoch seine
Arbeit als eine organische Einheit, dann war es nur eine Meinung, er hätte
alles aus eigenem Willen geschaffen. Ein unnennbarer Lebensstrom, den

kein Willensantrieb schafft, pulste jedoch in ihm und hielt sein Werk
lebendig.

Vollkommene Freiheit des Willens sieht als arm Ergebnis, daß er
nicht mehr auf sein inneres Ziel gerichtet ist. Diese Freilassung



44« H. A, Wyß

des Willens führt über eine bedenkenlose, emanzi-
pierte Willensmacht schließlich zur Willenlosigkeit.
Das ist der tragische Verlauf der Willenshybris, deren letztes
Stadium wir miterleben.

Mit der Gnade wurde an jene Energie aus der Welt«
liefe geglaubt, die verhindert, daß der Wille
übermütig werde oder schlaff. Jeder historische Fatalismus
aber, die Bedeutung des Willens oder der Gnade
ausschaltend, führt über eine Stauung aller Willensmächte

zu einer Revolution, in der seine innere Struktur
eine Veränderung erleidet. Molinas revolutionärer

Auftakt war das Ende des religiösen Fatalismus
und im Keim der Anfang des areligiösen Fatalismus.
Die französische Revolution bedeutet seinen Höhepunkt in Europa, Das
19. Jahrhundert zeigt in seinem Fortschreiten das Abflauen der Willensenergien

für höchste Ziele, areligiöse Passivität und Gleichgültigkeit gegenüber

den Anliegen des Ganzen. Wir stehen bereits im Schnitt-
Punkt zwischen dem ausgehenden w i ll e n s a rm e n weil
glaubenslosen Fatalismus und den Strömungen und
Bewegungen der Revolution von morgen.

Wird dem Menschen Gott und deshalb die Gnade wesenlos und
unbedeutend, rückt er sie so weit von sich, daß er ihr keilten Einfluß in der

menschlichen Welt mehr gibt, dann blieb am Ende, so sicher wie der Tod,
nichts anderes übrig, als sich selber versteckt oder offener zum Gott und

Herr der Schöpfung zu machen. Man feierte in der französi-
schen Revolution die Vernunft als Gottheit und damit
sich selber. Es ist dies der stolzeste Wahn, den der Mensch
erfand. Er verleiht ihm eine überlegene Sicherheit, eine unübertreff-
bare angemaßte Allgewalt. Ganz winzig steht daneben das doch gewiß auch

grandiose Sendungsbewußtsein und der Stolz jener, die fich als Werkzeug
Gottes fühlten. Und doch ist selbst in diesem Wahn des Willens als
Alleinherrscher das Wort Gottes vorhanden und seine Existenz zugegeben, wenn

man sie auch mit aller List auf sich selber übertragen und damit sich auch

die Gnade aneignen möchte. So kann kein menschliches Unternehmen sich

dem überall mächtigen Bann des Namens Gott entziehen.
Allerdings, und dafür ist die heutige Zeit ein ausgezeichnetes

Beispiel, geht es lange Zeit an, die andere Seite des menschlichen Handelns
zu ignorieren, diesseitig zu tun, als ob sie nicht bestünde. Die Überheblichkeit

des Willens, der sich seiner Freiheit und der vernünftig gewordenen
Welt rühmt, dafür einen Krieg aller und gegen alle und bitterste
Konkurrenz entfesselt, dauert eine Weile, dann fängt sie an, zu ermüden. Der
Wille wird unsicher, denn er ist nirgends verankert. Jeder treibt es, wie er

will; und das zieht sich wieder eine Weile von Jahren so hin. Bis
ungeheure Ereignisse kommen, der Krieg, die Erdbeben und Zusammenbrüche der



Der Ursprung des modernen Fatalismus 441

Nachkriegszeit, die Not der Krise. Ein in tiefem Glauben stehender Wille
ließe sich nicht erschüttern; aber den auf sich selber gegründeten reißt es

um. Dcr schon vor dem Krieg vorhandene, noch verborgene

Fatalismus im Gesamtzustand der Schweiz, wurde
durch den Krieg und sein Nachher, die zusammen eine
gewaltige Menschheitskrise sind, nach und nach
bloßgelegt. Die vollständige Ratlosigkeit eines freien
Willens hat bei uns zur nackten Willen losigkeit
geführt. Man kann an jede große Reform auf politischem, wirtschaftlichem
und kulturellem Gebiet denken, ganz besonders an die Erweckung eines
lebendigen Nationalgefühls, für das sich seinerzeit Keller und Gotthelf
einsetzten — alles ist nicht vollzogen worden. Nicht etwa, weil es der Wille
nicht vermocht hätte, sondern einzig deshalb, weil der Wille im
entscheidenden Moment keine innere Legitimation durch
den Glauben empfing. Und da wurde freilich in diesem und den

letzten Jahren der Rest von sicherem Gefühl, „der Wille reiche notfalls
aus", das sich aus langem Wohlleben ableitet, auch weggeschwemmt. Man
glaubt heute an die Krise, man fürchtet sie nicht anders
als wie primitive Völkerschaften, wie Neger st ämme den
Zorn und die Rache ihrer Götter fürchteten. Man gesteht
seine vollständige Ohnmacht und Hilflosigkeit ein und anerkennt heimlich
das völlig Ungeistige: Die Autorität der Wirtschaft.

Noch gibt es solche, die sich gegen die bezeichnete fatalische Situation
der Tatenlosigkeit, in der sich unser ganzes politisches System und mit
ihm das Wirtschaftssystem erschöpft, mit Gründen wehren. Nietzsches
Voraussicht kündete schon vor mehr als 40 Jahren an, welche es sein würden:
„Man sagt sich: 1. Ein bestimmtes Ziel ist gar nicht nötig. 2. Es ist gar
nicht möglich vorauszusehen." Deshalb erklärte Bundesrat Schultheß am
5. September 1932 in Lausanne: „Nicht mit der Proklamierung vermeintlicher

Grundsätze können heute die wirtschaftlichen Probleme gelöst werden
(„ein bestimmtes Ziel ist gar nicht nötig!"), sondern nur durch eine

Politik der Wachsamkeit, die jederzeit bereit ist, sich anzupassen" s„es
ist nicht möglich vorauszusehen!"). Auch in der Schilderung der Lage
spricht der Fatalismus, über die staatlichen Eingriffe heißt es in der
gleichen Rede: „Sie sind die Folge der tragischen Situation, die aus der
gewaltigen Vermehrung der Produktion (wäre nicht richtiger Verschlechterung

der Verteilung?) und aus dem Krieg hervorgegangen ist." Und dann
schlägt Bundesrat Schultheß gegenüber der tragischen Lage optimistische
Töne an. „Gewisse Anzeichen von Besserung sind vorhanden," ließ er sich

verlauten. Sind es etwa die Herabsetzungen der Besoldungen, die neue
Abnahme des Außenhandels, der fast gewalttätige Kampf der Lohnsticker?
Bei allem Respekt vor der Arbeit des Herrn Bundesrates muß man an die

Sprüche eines Regenmachers denken, der einer Bevölkerung in Ängsten aus
winzigen Wölklein erquickende, strömende Fluten für das dürre Land ver-



442 H, A, Wyß: Der Ursprung des modernen Fatalismus

spricht. Wenn unser oberster Magistrat all dies sagte, hat nicht Nietzsche-

wiederum recht, wenn er in Hellem Zorn ruft: „Gerade jetzt, wo der Wille
in der höchsten Kraft nötig wäre, ist er am schwächsten und kleinmütigsten."

Versteht man bei diesen Zuständen jetzt, warum sich die Jugend auf
sich selber zurückzieht, Wille und Kräfte sammelt und stärkt, um von sich aus
die Offensive zu übernehmen? Nur mit einer Revolution von stärkstem

Willenseinsatz und mit einem schöpferischen Sinn fürs Ganze ist die Krise
zu überwinden. Nur im Glauben und im Dienst von Volks»
tum und geistiger Nation, und in der Verbundenheit
mit den letzten Dingen, in denen der Mensch sich
vollendet.

Strömungen unö Richtungen in öer neueren

schweizerischen Literatur.
Von Hermann wieömer.

HlV^an nennt die Schweiz in wirtschaftlicher Hinsicht gern eine „Preis-
insel". Sind wir auch geistig „Insel", geschieden vom Strom des

Weltgeschehens? Wollen wir es sein?
Wer eine Reihe von neueren Werken schweizerischer Autoren durchgeht,

könnte Wohl auf diesen Gedanken kommen. Selten spüren wir den

Puls der Zeit, noch seltener die Kräfte neuen Werdens.
Und doch zeigen Arbeitslosenziffern und Unruhen, daß auch wir

Antwort geben müssen auf die vielen Fragen, die sich allen Kulturvölkern stellen.
Dazu sind auch die Dichter aufgerufen, nicht im Dienste von Parteien

oder Wirtschaftsformen, sondern im Dienste am Menschen, Das heißt: sie

sollen nicht politische, wirtschaftliche oder soziale Abhandlungen schreiben

(das tun leider schon viel zu viele!). Der durch Politik und Wirtschaft in
Not geratene Mensch geht sie an. Daß diese Not seelischer Natur ist,
vertieft die Aufgabe und erhöht die Verantwortung. Und nur dort, wo der
Künstler das Menschliche ganz rein gestaltet, ergreift er uns, wird uns
Helfer und läßt hinter dem Zeitlichen das überzeitliche ahnen.

Wenn ich in der folgenden Übersicht ^) nach Gruppen scheide, so darf
nicht vergessen werden, daß solche „Einteilungen" nie ohne einigen Zwang

^) Einige der hier im größeren Zusammenhang erwähnten Werke wurden in
den „Schweizer Monatsheften" teils schon besprochen, teils in „Leseproben"
nähergebracht. Wo dies geschehen ist, geben Fußnoten den Jahrgang und das Heft an.


	Der Ursprung des modernen Fatalismus : kulturpolitisches Essay

