
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 3

Buchbesprechung: Etzel Andergast [Jakob Wassermann]

Autor: Vogler, Martha

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martha Vogler: Zu einem Zeitroman 143

Zu einem Zeitroman.
^akob Wassermanns ,Etzel finöergasi".

Von Martha Vogler, Schaffhausen.

Wassermanns „Etzel Andergast" gehört zu jenen „welthaltigen Werken",

von denen Curtius mit Bezug auf Balzac sagt, daß sie „nur aus
dem Weltganzen gedeutet werden können". Wie Balzac ist Wassermann
in jene Tiefe eingedrungen, wo die erkennende und die schaffende Intuition
eins werden, wo der Geist den magischen Schlüssel ergreift, der zugleich
dic Erkenntnis der Welt und ihre Neufchöpfung gestattet. Aber bei Wassermann

ist die Neuschöpfung erst angedeutet als eine ferne Möglichkeit. Sein
Werk ist vor allem Erkenntnis, ist Analyse einer Welt, und diese Welt ist

Gegenwart, in die Grenzen der deutschen Gegenwart gefaßt: „Wir sind das

Herzvolk Europas. Unsere Krankheit ist auch die Krankheit Europas und

stellt alles in Frage, die geistige Entwicklung der gesamten Menschheit,
die Ernte von Jahrtausenden."

Damit ist das Thema schon enger umgrenzt. Der Roman erweitert
sich zum Krankheitsbild unserer Zeit. Er steht im Zeichen einer krisenhaften

Lebensstimmung. „Etzel Andergast" ist mit „Fall Maurizius" durch
die Gestalt des jugendlichen Helden verknüpft und selber in „Vor-Welt" und

„Mit-Welt" gespalten. Beide Romane, als Synthese gefaßt, gliedern eine

bedeutungsschwere Entwicklung in drei Phasen: die Vorkriegszeit mit den

latenten Ursachen des Zerfalls, in der scharfen Beleuchtung zum Beispiel
der Geschichte Otto Kappellers, das Sichtbarwerden des Zerfalls in der

Katastrophe des Weltkriegs und in der unmittelbaren Nachkriegszeit, und
endlich die Krisis der Gegenwart, die Krisis der Umstellung mit ihren
Fiebern.

Wenn es sich im „Fall Maurizius" um den Zwiespalt zwischen äußerem,

zur Formel erstarrtem Gesetz und innerem organischem Recht handelt,
das sich fortwährend neu seine lebendige Form schaffen muß, um den Zwiespalt,

der im Motiv des Justizirrtums zu Tage tritt, so liegt nun in „Etzel
Andergast" das Schwergewicht auf den psychologischen Grundlagen der

Krisis überhaupt, auf der Erschütterung des Lebensgefühls an sich: „Der
Gedanke an ein astrales Verhängnis, das auf der Menschheit lasten mußte,
kehrte wieder, an die „kosmische Störung", von der anzunehmen war, daß
sic auf das Sonnengeflecht des Sympathikus wirkte, dieses sternenhafteste
unserer Organe, das zugleich der Sitz der Angst ist. Wie in früheren
Jahrhunderten die Pest, wie das gelbe Fieber in den Tropen, wütet Krankheit
des Gemüts, Seelenseuche, Willenszerspaltung und etwas wie Decubitus
des Herzens. Ein neues Element der Verheerung. Europäische Vesper.
Deutsches Inferno. Die nicht mehr fest in ihren Wurzeln stehen, fallen ins
Bodenlose," So sieht die Krankheit unserer Zeit aus und ihr heilloser



144 Martha Vogler

Sturz nach dem Abgrund. Die klar erkannte Wurzel des Übels: die

Zersetzung einer seelischen Grundfunktion — dcs Willens; dafür dann die gc-
sährliche Wucherung des ZerstörungswillcnS, jenes Hasses, der im Fall
Lorriner isoliert wird, der „mittelst der Bezaubcrung durch gewisse Wort-
torine eine völlige Anästhesie des Herzens und eine Erschütterung der,

lebenswichtigsten Grundgefühle bewirkt".
Jn jedem Ausbruch einer Krisis abcr schlummert dic Möglichkeit einer

Heilung. Krankheit ist das Sich-zur-Wehr-setzcn des gefährdeten Organismus.

Im Falle Etzel Andergast kommt wiederum, wie im Fall
Maurizius das Heil vom organisch Werdenden. „Das Unheilvollste, Andergast,
was ein Mensch tun kann, ist, daß er seine Jnstinktbasis verläßt." Die
Rettung also liegt iu der Rückkehr zur Jnstinktbasis. Unter dieser Voraussetzung

mag dann alles, was geschieht, „von innen her geschehen als Fügung,
Wachstum, Gesetz", wie im Entwicklungsgang Joseph Kerkhovens.

Die psychologische Lage in „Etzel Andergast" ist symptomatisch: Etzel,
der Suchende, der durch sein erschütterndes Jugenderlebnis ernstlich
gefährdet ist, und der doch kraft seines positiven Wesenskerns im Chaos die

Richtung spürt, den „Sturm der Seelen", als seien die Seelen
aufgebrochen, um zu einem neuen Stern zu wandern, begegnet dem Arzt Joseph
Kerkhoven — dem Führer. Gegen unfruchtbaren Intellektualismus steht

nun schöpferische Intuition, der Glaube an die Heiligkeit des lebendigen
Fühlens gegen den kalten rationalistischen Zweckwillen. „Ist ihm (Etzel)
nicht bisweilen zu Mute, fragt Kerkhoven, als habe er die Dämonen von
seiner Schwelle verjagt, mit denen allerdings bös zu Hausen ist, die aber
in ihrem Sturm auf das menschliche Herz es erst zum Blühen bringen?"
Die Welt Kerkhovens ist, wie die Sternenwelt, eine Welt der lebendigen
Beziehung. „Die Frage ist: Wo bist du gebunden? Wo bindest du? Gibst
du Licht, oder borgst du Licht? Davon hängt der Rang ab, den du

einnimmst. Es ist das Bestimmende."
Die heillose Krisis unserer Zeit ist also gleichsam verdichtet in der

Lebenskrisis Etzels. Das, was ihn erschüttert hat, ist „der seelische

Absturz und Charakterbruch bei den Siebzehn- und Achtzehnjährigen". Wir
kennen aus „Fall Maurizius" sein Grunderlebnis: die Loslösung vom
gefürchteten, vom im Grunde tief geliebten Vater, weil ihm die Vatergestalt
zur Verkörperung des starren, formlosen Rechtes, zu Trismegistos dem

Höllenrichter geworden ist. Der Zusammenprall von Formalismus und
lebendigem Rechtsgefühl endet mit Katastrophe und Bruch, Hinter dem

zerstörten und vernichteten Bild des Vaters taucht das Bild der Mutter
auf. „Man soll meine Mutter rufen" ist der Aufschrei Etzels im Augenblick

des Zusammenbruchs. So folgt denn nun im zweiten Roman die

Auseinandersetzung mit der Muttergestalt. Sie nimmt im Roman nicht
den Raum ein, den wir vielleicht erwarten, aber sie ist die geheime Achse
alles Geschehens. Die Angst vor der allzu starken Bindung an die Mutter,
die durch die Vereinsamung und die kühle Atmosphäre seiner frühen Kind-



Zu einem Zeitroman 14b

heit bedingt ist, bestimmt Etzel Andergasts Erleben in dieser zweiten
Entwicklungsphase. „Eine solche Seelenlage gibt zu denken, sie gleicht einem

Berhärtungsprozesz." Die Beziehungslosigkeit, in die er durch die

Verneinung einer lebenswichtigsten Beziehung gerät, wird vorerst kompensiert

durch eine einseitige und übersteigerte Beziehung zur Umwelt,
einseitig, weil sie wohl aktives Eindringen in die Psyche des anderen ist, nicht
aber Hingabe und Erschließung der eigenen Seele, die erst die eigentlichen
Werte zu Tage fördern könnte. Den „eisernen Tresor", den von Etzel
eigensinnig verschlossenen, aufzusprengen, vermag erst der IZine, erst der
berufene Führer — Kerkhoven. Aber nun verschiebt sich die Beziehung in
tragischer Verknüpfung von der Bindung an den Führer, zur Bindung an
die Geliebte — die ursprüngliche Ablehnung des mit der Liebe verbundenen
Eros schlägt um in die gefährliche Herrschaft des Eros. Etzels Licbesleiden-
schaft zu Marie, Kerkhovens Frau, die ihr und Kerkhovens Leben zerbricht,
ist — Etzel erlebt es in furchtbarer Bewußtheit — Verrat am Heiligsten,
Verrat an der Loyalität, die den Mann dem Manne verbindet.

Es ist ein finsterer Weg, den Etzel geführt wird, „so finster, wie ein

Menschenweg nur scin kann". Nicht vergebens ist das Schicksalsmotiv der

Fünften Symphonie dem zweiten Teil vorgesetzt. Aber die Auflockerung
durch das Erlebnis der Führung zuerst, und durch das der Liebe, hat die
drohende Erstarrung, die seelische Verhärtung Etzels gebrochen. Das Suchen
nach der Übereinstimmung von Gesetz und Gerechtigkeit, nach dem organischen

Rccht, war fruchtlos, ohne das Aufsprengen einer tiefern Bcwußt-
seinsschicht, ohne das Erlebnis der Schuld. Übcr dem Durchgang durch

jenes „finstere Reich der Seele, wo die Verzweiflung und die Zerstörung
herrschen", steht als Ausblick jener tiefste, verborgenste Sinn der Schuld,
der einzig ihre Sühne sein kann, das „Finden einer neuen Seelenform
und das ist ein Prozeß, der den Charakter einer tödlichen Krankheit hat.
Nur wenige überstehen sie". Damit fällt Licht in das Dunkel. Es ist, als
ob Alles, was geschah, dcr unbewußten Sehnsucht nach der Schuld
entsprungen wäre. „Blickt er zurück auf seinen Weg, so dünkt ihn, als habe

ihn das Schicksal mit wohlüberlegter Absicht in die Schuld hineingetrieben,
Diefe Absicht scheint ihm zunächst von teuflischer Beschaffenheit, erst mit
dcr Zeit macht er die sonderbare Entdeckung, daß etwas in seinem Innern
ihr stetig und willig entgegengekommen ist und dcn Boden bereitet hat.
Er findet keinen Namen dafür, es hängt mit dem zusammen, was er als
die Unabwendbarkeit der Schuld erkannt hat, aber es ist etwas anderes, es

ist noch mehr, er möchte es beinahe Sehnsucht nach der Schuld nennen,
wenn ihn das Wort nicht zu innerst erschreckte, und wie Wahnsinn
anrührte. Denn das kann es ja unmöglich geben: Sehnsucht nach der Schuld.
Oder doch?"

Die Entscheidung fällt erst am äußersten Rande. Es ist für Etzel
ein Hindurchgehen durch den Tod. Erst durch das Wiederfinden der Mutter
— symbolisch gedeutet durch die Rückkehr zur Urfchicht des Seins — kann



146 Martha Vogler

sich die Wendung in neues Leben vollziehen, „Und er denkt über das
Geheimnis der Mutter, ihm ahnt, daß es mit dem Geheimnis der Stille
zusammenhängt und mit jener Ewigkeit, die sich im getürmten Gestein und
in den Runen des Eises ausdrückt." Nun erst fügt sich sein Erleben einem
Ganzen ein: die Gestalt der Geliebten löst sich aus der Erdverhaftung und
verschmilzt mit der Gestalt der Mutter, Die rettenden Symbole tauchen
auf: der Weg zur Mutter wird zur „Brücke zum andern Ufer". Er ist
zugleich der Weg hinauf. Ansatz zur Reorganisation des Willens. Aller
Tod meint Wiedergeburt, und das Mysterium des ewig sich erneuernden
Lebens ist Ausblick in die Zukunft.

Auf dem dunklen Grund der Zeit heben sich so die beiden
Hauptgestalten: Etzel Andergast, der Sucher, und er, der der Arzt der Zeit sein
könnte — Joseph Kerkhoven —, Vor ihm, als Wegbereiter, Johann Jrlen,
die zentrale Gestalt des ersten Teiles. Um sie Gestalten aus zwei Welten:
aus einer hellen — Marie Kerkhoven und Sophia von Andergast, und aus
jener dunklen unheimlichen, der auch der Waremme von „Fall Maurizius"
entstammt, Jürgen Lorriner, der Gegenpol Kerkhovens. Weiter zurück im
Hintergrund die endlose Schar derer, die mit Teil haben an Lebensgestaltung

und Schicksalsgewebe der Handelnden, oder doch ihr Leben streifen —
ein fast unübersehbarer Reichtum an Typen.

Die Aufbaugesetze des Romans sind die beiden einfachen Gesetze der
Begegnung, „in der sich der geheime Wille der obern Mächte, das, was
wir Schicksal nennen, auswirkt", und der Wiederholung — jener bekannten
Erscheinung, daß derselbe Psychologische Typus immer wieder in dieselbe
seelische Lage gerät. Sie verleihen, gerade durch die Einfachheit ihrer
Auswirkung, dem Buche seine Lebensnähe.

Allerdings birgt die allzu einseitig durchgeführte Wiederholung eine

Gefahr in sich — der Parallelismus gefährdet die Einheit des Buches, Eine
andere Gefahr liegt in der Verschiebung von der psychologischen Ebene zur
metaphysischen: die geheimnisvolle Übertragung der Persönlichkeit, die nach

dem Tode Jrlens Kerkhoven erst zu dem macht, was eigentlich in ihm
vorgezeichnet ist, wäre faßbarer, wenn sie einfach als die psychologische

Entwicklung des „inneren Doppels" durchgeführt wäre. „Es fehlt mir das

Doppelte, das die großen Leute haben, der innere Dual." So ist auch die

innere Erneuerung Etzels, das Finden einer neuen Seelenform, zu stark
in die Mystik der Wiedergeburt stilisiert. Denn in einem so ausgesprochen
Psychologisch gerichteten Werke, das geradezu das Gebiet der Psychiatrie
streift, sollte vielleicht die Einheit nicht durchbrochen werden, um des

allfälligen höheren Poesiegehaltes des Metaphysischen willen. Rein erfaßte
Wirklichkeit, so wie Wassermann sie kraft seines außerordentlich genau
reagierenden Ausdrucks zu geben vermag, ist poesiehaltig genug.

Die geheime Frage, die Schicksalsfrage, die über „Etzel Andergast"
steht, erhebt sich aus jenem Schlußsatz: „Mit einer abgelebten Wirklichkeit
ist er in das Grab hineingestorben, mit einer neuen wird er aus ihm auf-



Zu einem Zeitroman 147

erstehen," Für Etzel dämmert eine neue Lebensmöglichkeit. Wird auch die

Zeit, die „Mit-Welt" ihr entgegenreifen?

Politische MmÄschsu
Schweizerische Umschau.

Abrüstungskonferenz ^ Neparationenkonferenz ^ Planwirtschaft wiöer willen.
Sachlich läßt es sich heute kaum rechtfertigen, ausführlicher von der Ab-

rüsrungslonferenz zu sprechen. Praktische Ergebnisse hat sie bisher nicht gezeitigt,
und heute ist sie bereits so abgesackt, daß nur noch mühsam die Fiktion des
Weiterarbeitens aufrechtzuerhalten ist. Von Zeit zu Zeit werden zur Gedächtnisauffrischung
neue Unterausschüsse gebildet, „Aber es wäre vermessen, auf sie den stolzen und
siegessichercu Ausspruch Galileis anzuwenden: ü pur si muovs. Tatsächlich bewegt
sie sich nicht," („Neue Zürcher Zeitung",) Anderseits wurden vor allem in der
Schweiz sehr große wertvolle Kräfte auf die Konferenz hingerichtet (Jugendkund-
gebungen, Abrüstungsresolutionen), daß die Wahrhaftigkeit gebietet, heute zu sichten,
was bisher erreicht wurde und was für den zukünftigen Verlauf zu erwarten ist.
Die Abrüstungskonferenz hat die Lage, mie sie heute in Europa besteht, wieder
deutlich aufgezeigt,

Sie begann mit einer großen Parade zahlreicher Abrüstungsprojekte, an denen

unter getreuer Wahrung der eigenstaatlichen Interessen die hingebende Liebe ihrer
Verfasser hing, Sie lassen sich in drei Gruppen teilen. Zur ersten Gruppe gehören
vor allem die neutralen Staaten, Sie nehmen die Abrüstungskonferenz wirklich
ernst und erstreben durch fie eine wirkliche Abrüstung, Unter die zweite Gruppe
fallen diejenigen Staaten, die zwar die Abrüstungskonferenz nicht ernst nehmen,
die sie aber dazu benützen, um durch die Art ihrer Anträge das wirkliche Kräftespiel

aufzuzeigen und der Verhüllungspolitik zu steuern. Dazu gehören z, B, Rußland

und die Türkei, Führend ist aber die dritte Gruppe, Ihr Ziel ist es vor
allem, durch geschickte Pläne eine Abrüstung vorzuschlagen, die sie selber nicht
trifft, dabei aber diesen Mangel an Abrüstungswillen geschickt zu verschleiern. Dahin
sind vor allem die sranzösischen, aber auch die englischen und amerikanischen
Vorschläge zu zählen. Hierher gehört auch der polnische Vorschlag, der durch
Postulierung der moralischen Abrüstung jede verpflichtende wirkliche Abrüstung
umgehen mill.

Als die vielen Reden verrauscht waren, begann die Konserenz organisatorisch
zu versanden. Zunächst murde eine Hauptkommission gebildet, hernach mehrere
Spezialausschüsse und neuerdings noch Unterausschüsse,

Sachlich war die Konferenz bisher namentlich darauf aus, Entscheidungen
auszuweichen, sie durch Formelkompromisse zu vertagen und sür eine lange Dauer
der Konferenz mit gut angebrachten Kunstpausen zu sorgen. Die Hauptkommission
besprach einen grundsätzlichen Resolutionsentwurf, Zunächst erhob sich die Frage,
was unter Abrüstung zu verstehen sei: Herabsetzung der Rüstungen oder bloße
Beschränkung, d.h, Beibehaltung des heutigen Standes. Schließlich sagte man einfach

beides. Nach welchen Kriterien soll abgerüstet werden? Auch hier wich man
einer grundsätzlichen Entscheidung aus, indem man im wesentlichen den Art. 8 des

Völkerbundspaktes, der seine Wirksamkeit bisher ja mit aller Deutlichkeit bewiesen
hat, bestätigte, und beschloß, soweit abzurüsten, als es sich mit der nationalen Sicherheit

und den internationalen Verpflichtungen eines Landes verträgt, wobei die
geographische Lage und die besonoeren Verhülwisse jedes Landes berücksichtigt


	Etzel Andergast [Jakob Wassermann]

