
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 1

Artikel: Flämische Literatur der Gegenwart

Autor: Sertorius, Lili

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18 Robert Tobler: Föderalismus aus Weltanschauung

zusammenhielt. Auch heute wird eine Einigung Europas nur auf föderativer
Grundlage möglich sein. Diese unter Ausschaltung der französischen Vor-
machts- und Zentralisationspolitil vorzubereiten, ist nach Jung die deutsche

Sendung.
Auch hier liegt die Parallele zu unserer eigenen, schweizerischen Aus

gäbe in Europa auf der Hand. Dem universalistischen Gedanken der
Ausgliederungsordnung folgend, erscheint uns jedes Volk und jeder Staat als
eine nach innerer Gesetzmäßigkeit begründete Lebensgemeinschaft, die
zugleich Sonderaufgaben in einem höheren Ganzen erfüllt. Jn der Vermittlung

des Bewußtseins der Gliedhaftigkeit aller Teile — was mit einem
gleichmacherischen Internationalismus nichts gemein hat — liegt wohl
unsere schweizerische Sendung. Daraus folgt allerdings, daß es

Selbstgenügsamkeit, Neutralität im gegenwärtigen Sinne vollständiger
Teilnahmslosigkeit an allen europäischen Ereignissen in unserer Politik gerade
dann nicht mehr geben darf, wenn es sich um unseren Einsatz für eine

sinnvolle Ordnung Europas handelt, die um des Ganzen willen den
lebenswichtigen Bedürfnissen der einzelnen Teile besser gerecht werden soll, als
dies heute der Fall ist.

Allzuoft und allzulange wurde der Föderalismus lediglich als eine
Angelegenheit jener Kreise hingestellt, die ihren Blick nur nach rückwärts ge

richtet haben, weil sie sich mit der Gegenwart nicht abfinden können. Solchen,
Föderalismus, den es wohl gibt, habe ich nicht das Wort reden wollen. Hier
aber handelt es sich um den Versuch, aus einer föderalistischen Grundhaltung
heraus der festgefahrenen Gegenwart neue Möglichkeiten aufbauender Po
litik und Staatsgestaltung zu zeigen, die überdies gerade für uns Schweizer
von ganz besonderem Interesse sind. Darum habe ich die Ausführungen
Jungs mit Begeisterung gelesen und hier versucht, aus dem reichen Inhalt
seiner Schrift wenigstens einige, für unsere eigenen Fragenstellungen bc

sonders wichtigen Punkte herauszuheben.

Zlämiphe Literatur öer Hegenwart.
Bon «li Sertorin«, Zürich.

^Liin Blick auf die neue flämische Literatur führt sofort zu einem Probten,^ von ganz allgemeinem Interesse. Es gibt nämlich in Flandern zwei
große literarische Strömungen, die zwei entgegengesetzten Prinzipien folgen.
Die eine von diesen ist durchaus bodenständig, eine Art Heimatkunst; sie

begnügt sich mit einer kleinen Welt und könnte nirgendwo anders als in



Lili Sertorius: Flämische Literatur der Gegenwart 19

Flandern entstanden sein. Die andere Richtung dagegen hat das Bestreben,
in einem weiteren Kulturraum mitzuleben, „europäisch" zu sein und jede

Bewegung des modernen Geisteslebens in sich aufzunehmen und
wiederzugeben. Diese gegensätzlichen Strömungen suchen jede auf einseitige Weise
die Lösung einer Schwierigkeit, für die es vielleicht keine Lösung gibt. Einer
Schwierigkeit aber, die nicht nur für Flandern, sondern für die ganze Gegenwart

bedeutsam ist, Jn diesem literarischen Zwiespalt ringt Flandern um
das Problem, nationale Eigenart, allgemeine Menschlichkeit uud
Gegenwartssinn in das rechte Verhältnis zueinander zu bringen. Und dies ist

allerdings ein Problem, das mit allen Schwierigkeiten unserer Zeit im
engsten Zusammenhang steht: wieviel Verwurzelung im Boden nämlich
der menschliche Geist nötig hat, um die schöpferische Kraft in sich zu
erhalten, und wie weit er sich ungestraft vom Boden lösen darf, um eine

weitere Welt zu umspannen.
Der Kontrast zwischen der nationalen Eigenart und einem allgemeinen

modernen Lebensgefühl ist durch besondere Verhältnisse in Flandern größer
als etwa in Frankreich oder Deutschland, Die geistige Eigenart Flanderns
ist durch die Geschichte des Landes tief bestimmt und ohne einen Blick auf
diese nicht eigentlich zu verstehen. Auch der literarische Ausdruck dieser
Eigenart, eben jene Richtung heimatgebundener, „echt flämischer" Kunst
fordert sogleich die Frage heraus: wie kann eine solche Atmosphäre über
dem Boden schweben, der zwischen Maas und Scheide liegt, umschlossen von
den regsten Kulturländern Europas, zwischen Frankreich, England und
Deutschland in der Mitte — so fern dennoch von deren geistigem Geschehen,
als sei Flandern weit ab gelegen, wie Island oder Rumänien?

Flandern stellt an Raum und Volkszahl die größere Hälfte Belgiens
dar. Aber isoliert betrachtet ist es doch nur ein kleines Land, zu klein, um
aus sich selbst zu leben. Sein Schicksal liegt aber gerade darin, daß es trotzdem

gezwungen war, jahrhundertelang geistig allein zu leben. Als
niederländisches Volk hätten die Flamen ihre natürliche geistige Bindung nach

Holland hin gehabt. Doch waren sie seit den Religionskriegen des

ausgehenden 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts und der Befreiung der
nördlichen Niederlande von der spanischen Herrschaft durch Politik und die

Feindschaft der Konfessionen von diesem anderen größeren Teil desselben
Volkes durchaus geschieden. Gleichzeitig wurden die „spanischen Niederlande"

aus der europäischen Bewegung der Renaissance und des Humanismus

durch die Macht der Kirche und der Jesuiten herausgerissen. Aber
auch die lebendigen Kräfte der Gegenreformation vermochten das flämische
Land nur bis an die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts in Bewegung zu
halten, dann erlahmte deren Antriebskraft zugleich mit dem Rest materieller
Regsamkeit in dem auch wirtschaftlich abgeschiedenen Lande. Die große
Flutwelle französischer Kultur, die sich am Ende des 17. und im 18.

Jahrhundert über ganz Europa ergoß, ging schon völlig wirkungslos über die

flämischen Lande hinweg; der Adel und die reiche Bourgeoisie hatten sich



20 Litt Sertorius

hier völlig französiert, ein besonders leichter Vorgang in einem Land,
dessen eine Hülste wallonisch war, also dem französischen Sprachgebiet von
Natur aus zugehörte. Das niederländisch gebliebene Volk kam darum nur
umso weniger von der französischen Seite her mit geistigem Geschehen in
Berührung. Diese Lage ist im ganzen auch im neuen belgischen Staat nach
1830 bestehen geblieben, höchstens wurde sie noch krasser: das flämische
Volk blieb von seinem nächsten Bruder, dem holländischen Volk, durch seine

Konfession getrennt und war es vom eigenen Staat durch seine Sprache,
Der allzustarke Druck dieser Verhältnisse hat dann endlich die Reaktion

hervorgerufen. Jn Belgien erhob sich die „flämische Bewegung", deren
erstes Bestreben es war, für Flandern eine literaturfähige Sprache und
eine Literatur zu schaffen.

Als man in Flandern nach 1830 wieder niederländisch zu schreiben

begann, befand sich das flämische Volk ganz außerhalb der großen
klassischromantischen Literaturtradition der europäischen Kulturländer.
Selbstverständlich sind dann die ersten flämischen Autoren von ausländischen
Vorbildern beeinflußt worden. Als Beispiel sei nur Conscience genannt, der
Dichter des „Löwen von Flandern", dessen historische Romane unter dem

Eindruck der Werke von Walter Scott entstanden sind. Dergleichen
Einflüsse treffen jedoch auf einen viel zu unvorbereiteten Boden, um wirkliche
Nachahmung hervorzurufen. Vielmehr geben sie nur einen Anstoß und
leihen äußere Formen und Fertigkeiten. Die flämischen Autoren lernen
aus der fremdländischen Literatur nur das, was ihrem Bildungszustand
faßbar ist; aber die Einfachheit und Unbildung der ganzen Atmosphäre ihres
Landes behütet sie davor, in die fremden Bahnen völlig einzulenken; die

Mittel dazu fehlen ihnen noch. Dieser erste Zustand, auf den hier nur
flüchtig hingewiesen werden kann, dauerte bis etwa 1890.

Es gibt für alle Völker Augenblicke, in denen sie plötzlich zu gleicher
Zeit eine ganze Reihe von bedeutenden Talenten hervorbringen, Jn bald
kleineren, bald großen Zeitabständen erscheinen solche besonders begnadeten
Generationen: dann steht der ganze Stamm in Blüte wie ein Fruchtbaum
im Frühling. Ein solcher Augenblick war für Flandern in den 80er und
90er Jahren des vorigen Jahrhunderts gekommen. Die vorangegangene
innere Geschichte Belgiens, Flanderns geistiges Ringen ist gewiß eine
notwendige Vorarbeit gewesen, um den Boden zu lockern und die begabte
kommende Generation in den belebenden Wind geistiger Auseinandersetzungen

und Bedürfnisse zu stellen. Daß diese reichen Begabungen dann da

waren, ist allerdings nicht weiter zu erklären.
Zunächst schien es jedoch gar nicht, als solle eine neue flämische

Literatur geschaffen werden. Denn die erste Gruppe begabter Schriftsteller in
Flandern um 1880 hat französisch geschrieben. Aus den flämischen Städten
Antwerpen und Gent kamen Verharren, George Eeckhoud, Max Elskamp, Le-
monnier, De Molder, Maeterlinck, Van Lerberghe, George Rodenbach, alle
flämischen Blutes, alle in die französische Welt hinübergegangen.



Flämische Literatur der Gegenwart 21

Wenig jünger nur ist dann jedoch eine zweite Gruppe von Schriftstellern,

die niederländisch schrieb. So ähnlich in beiden Gruppen Geist
und Begabung, Probleme und Kontraste sind, so kommt für die Entwicklung

Flanderns und des flämischen Volkes doch im Grunde nur die zweite
in Betracht, Wenn sich auch bei der französischen Gruppe durchaus
bodenständige, innerlichst flämische Talente befanden, wie in erster Linie Ver-
haeren, so ging ihr Wirken doch mehr oder weniger über das eigene Volk
hinweg, weil sie in einer Sprache schrieben, die es nicht verstand.

Die niederländisch schreibende Gruppe tat sich 1893 in einer Zeitschrift
„Van Nu en Straks" — „Von Heute und Bald" — zusammen. Aber
obwohl nun diese Gruppe sich in einer gemeinsamen Zeitschrift fand und
diese Zeitschrift eine stark betonte Tendenz hatte, nämlich die, Flandern
mit dem übrigen Europa zu verbinden — mit dem damaligen modernen
Europa des Materialismus und Anarchismus —, so schied sie sich doch in
zwei Richtungen, deren einzige Gemeinsamkeit in der Höhe der künstlerischen
Begabung bestand. Nur die eine dieser Gruppen war Träger des Geistes
der Zeitschrift, öffnete sich den „europäischen" Ideen und strebte, im eigenen
Schaffen die neuen literarischen Bewegungen der Zeit, Naturalismus und

Symbolismus, für Flandern fruchtbar zu machen. Die andere war ohne

Programm und Tendenz und bildete im Grunde nur die einfache Fortsetzung
dessen, was bisher in Flandern geschrieben worden war. Nur die Begabung
war größer und echter und schuf aus sich das, was man das typisch und
unvergleichlich Flämische nennen kann; die fremden Einflüsse sind zu eigenen
Elementen umgeschmolzen, und die Werke sind die Erfüllung dessen, was
vorher nur Versprechung war. Dieses Flämische besteht darin, daß die
modernen Bildungstendenzen aller Art, ja die ganze in den letzten
Jahrhunderten geformte Bildungswelt fern ist, daß der Stoff der epischen wie
der lyrischen Werke nur aus dem genommen wird, was Flandern wirklich
ist: ein Land von Bauern und kleinen weltfern träumenden Städtchen, ein
einfaches Land ohne „gebildete Kreise" — denn diese gehörten in die
französische Welt —, ein Land der ebenen fruchtbaren Landschaft. Und wenn
irgendeine alte flämische Tradition auf diese neue Literatur wirkte, so war
es die einer anderen Kunst, in der sich ehemals das flämische Wesen am
echtesten ausgewirkt hatte: der flämischen Malerei des 16. und 17.
Jahrhunderts. Der Vergleich zwischen dieser und der neuen flämischen Literatur
ist keineswegs nur ein Einfall, der fich aufdrängt; sondern die alten
flämischen Maler haben tatsächlich auf alles neue geistige Schaffen in Flandern
den tiefsten Einfluß ausgeübt. Auch die Schriftsteller Flanderns,
niederländischer wie französischer Sprache, fanden ein Vorbild in dem Realismus,
der Farben- und Sinnenfreude, der naiven Frömmigkeit der alten Malerei,
weil sie darin ein Unsterblich-Flämisches erkannten.

Jn der Generation der Zeitschrift „Van Nu en Straks" hat Stijn
Streusels das Schönste geschaffen, was die flämische Richtung der flämischen
Literatur besitzt. Streuvels ist Westflame, beheimatet in jenem meernahen



22 Litt Sertorius

offenen grünen Land, über das immerfort Wind und Wolken ziehen, wo
die Luft silbern von Feuchtigkeit ist und allen Farben einen seinen Schleier
leiht, wo die Windmühlen allein sich über den Boden erheben. Seine
Erzählungen haben nie diesen Raum verlassen, und es hat ihm ein Leben

lang als Tagwerk genügt, dessen Schönheit zu Kunst umzuwandeln, wie

er selber sagt. Der Jnselverlag hat den vollendetsten seiner Romane, den

„Flachsacker", und ein paar seiner Novellen in deutscher Übersetzung
herausgegeben, köstliche Proben seiner Art des lyrischen Schilderns, seiner Schwermut,

seiner Kunst, Menschen und Landschaft als ein gemeinsames Leben,
von Stimmung erfüllt, darzustellen. Nicht alle Züge des flämischen Wesens

finden sich in Streuvels wieder; es fehlt ihm die Gläubigkeit und auch der

Humor, aber was er ist, ist er als Sohn seiner Heimat. Das Schwermütig-
Lyrische, das Weiche, der „lyrische" Realismus, der Hang zur Idylle tritt
im flämischen Wesen immer wieder hervor und ist auch bei Streuvels cin
nationales Erbe.

Jedoch eben mit dieser Beschlossenheit des literarischen Schaffens im
bäuerlichen Flandern wollte die Tendenz von „Van Nu en Stracks" eigentlich

aufräumen. Die Zeitschrift hat Streuvels nur aufgenommen wegen
der Größe seiner Begabung, obwohl deren Art ihren Theorien widersprach.
Sie hat auch den damals schon alten und fast vergessen auf einem
westflämischen Dorf lebenden Priester Guido Gezelle als den größten
niederländischen Lyriker aller Zeiten verkündet, obwohl auch er in jener schlichten
Welt beschlossen blieb, Ihre eigentliche Absicht, „die Fenster aufzureißen",
damit in das idyllische Flandern die Luft europäischer Geistigkeit einströmen
könne, hat dann eine neue, ganz andere Art literarischen Schaffens in
Flandern eingeleitet. Die naturalistische Welle, die in Flandern vor allem
das Werk Cyriel Buysses trägt, geht noch leicht eine Verbindung mit der

früheren flämischen Tradition ein, die immer schon realistisch war: sie hält
sich ebenfalls an das wirkliche Flandern mit seinem flämisch sprechenden

Volk, das arm und auf den unteren Stufen des sozialen Lebens stehen
geblieben ist; nur wendet fie sich den düstersten Seiten zu, während bisher
die idyllischen dargestellt wurden. Das Unerquickliche von Buysses Schilderungen

hat ihn unpopulär gemacht, nicht aber seine künstlerische Weise,

Wenig später jedoch kamen jene anderen Strömungen von Frankreich
herüber, die den Gegenschlag zum Naturalismus bildeten und die gegen
die trübe Betrachtung der unteren Massen und ihres Elends die Versenkung
in die intime Not des überkultivierten Einzelnen stellten: Symbolismus,
Döcadence, Dilettantismus, Fin-de-siscle-Rausch und Fin-de-fiecle-Müdig-
keit.

Wenn schon Entwurzelung die innerliche Krankheit der Generationen
war, die in Frankreich, in Deutschland von diesen Strömungen erfaßt wurden,

so war sie es noch in einem anderen Sinn in Flandern, Denn dem

flämischen Volk fehlte der ganze Hintergrund von vorangegangenen
geistigen, sozialen, politischen Anstrengungen und Wandlungen, als deren Rück-



Flämische Literatur der Gegenwart 23

schlag und Erschöpfungszustand die Fin-de-siscle-Stimmung in den andern
Ländern auftrat. Wer in Flandern in diesen Strom geriet, war nicht nur
entwurzelt wie alle Jene, deren Leben ein künstliches und einseitiges in
den Städten geworden war, sondern er verließ die gesamte Überlieferung
feines Volkes und verlor die Bindung an eine heimatliche Bildungsordnung.

Im Jahrgang 1895 taucht in „Van Nu en Stracks" ein neuer Name

auf: Karel van de Woestijne. Dieser ist der Führer in dem neuen Strom
geworden. Er stammte aus Gent, der Stadt Maeterlincks, aus den stillen,
reservierten, in sich gekehrten alten Straßen; er war der Sohn einer
Patrizierfamilie und wuchs in Kreisen auf, die im ganzen französiert waren.
Das Genter Jesuitenkolleg, das ihm die Schulbildung gab, hat neben ihm
einen großen Teil der französisch schreibenden Flamen in seinen Schülerreihen

gehabt. Kein Wunder, daß die französische Kultur in diesen Dichter
tief eindrang. Kein Wunder auch, daß ihn gerade dic Stimmung des Fin
de siscle einfing, deren Überfeinerung, innere Verlassenheit, phantastische

Schwermut sich den Eindrücken der schlafenden Stadt an ihren lautlosen
Kanälen, mit den düstern alten Wohnungen der alten Bürgergeschlechter
so natürlich anschloß. Eher war es ein Wunder, daß cr dann dennoch
niederländisch geschrieben und sich in die euge Welt Flanderns statt in die weite
und differenzierte der französischen Kultur gestellt hat.

Van de Woestijne war ein Zauberer. Seine Lyrik ist von einer dunklen

Pracht der Sprache, die nicht nur in Flandern, sondern ebenso in Holland,
im ganzen niederländischen Sprachgebiet nicht ihresgleichen hat. Für Flandern

war auch der Umkreis seiner Phantasie ganz neu: für Van de Woestijne
lebte die Kulturtradition Europas, von der Antike an über das Christentum

Roms bis zur Renaissance, Alle Zeiten liehen ihm prunkvolle Bilder,
doch fand er in allen im Grunde nur sich, den müden sinnentrunkenen und

verzweifelten Menschen am Ende des 19. Jahrhunderts. Sein Vers ist

streng, vollkommen schön in seiner langsam wallenden Monotonie. Die
dichtende Jugend Flanderns lauschte verzaubert und geriet ganz in den

Bann dieses Verführers: nicht die Weite der Phantasie und die eigentliche
dichterische Größe Van de Woestijnes konnten sie nachahmen, wohl aber

seinen feierlichen Tonfall, seine Skepsis und Müdigkeit.
Was aber bedeutet das für Flandern? Es bedeutet, daß Flandern sich

eine städtische Oberschicht mit ihrer ganzen geistigen Haltung erobern, sich

eine „Intelligenz" schaffen will; aber ist nicht deren Ausdruck und Wesen

— etwa wie es die Zeitschrift „De Boomgaard" (Der Garten) von 1910—12
oder deren Fortsetzung nach dem Krieg „Het roode Zeil" (Das rote Segel)
von 1921—23 in Lyrik und Prosa sammelt — fchon müde uud alt, ehe sie

noch jung und neu gewesen?

Allerdings schlägt aus dem städtischen Leben und der modernen Welt
nach dem Krieg auch ein aggressiverer, frischerer, jüngerer Ton hervor;
es scheint, als solle diese Welt nun wirklich erobert und aus einer
beängstigenden eisigen Macht zu cinem bewältigten kräftigen Element ge-



24 Litt Sertorius

Wonnen werden. Diese Bedeutung kommt scheinbar der Bewegung des

flämischen Expressionismus zu. Auch dieser ist von Frankreich her stark

beeinflußt, übrigens aber auch vom deutschen Expressionismus abhängig.
Als sein wichtigstes Organ konnte man seit etwa 1923 die vorher katholisch
gewesene Zeitschrift „Vlaamsche Arbeid" ansehen, die 1930 eingegangen ist.

Die im Krieg herangewachsene Gruppe der expressionistischen und auch

der neokatholischen Dichter hat sich in leidenschaftlichem Gegensatz zu der

Van Nu en Straks-Gruppe gefühlt, sowohl zu deren anarchistischen
Doktrinen (deren Verkünder August Vermeylen war) als zu Van den Woestijnes
Individualismus und Müdigkeit, Sie glaubt, die Welt neu zu sehen,

gereinigt von alten Lasten, sie glaubt sich vor neuen klaren Geboten der

Stunde, in neuer Beziehung zu Materie, Mensch und Gott, Sie
übernimmt dazu die neuen Ausdrucksweisen der anderen Länder; Fabriksirenen,
Bars, Scheinwerfer, Tramsignale werden zum dichterischen Wert, der Satzbau

schwindet. Doch das Formale der Kunst ist einem Teil dieser jungen
Generation überhaupt gleichgültig geworden, und sie werfen der Vorkriegsgeneration

ihre Mühe um Form ebenso als Alterserscheinung vor wie ihre
Weltanschauung, die nur noch den Einzelnen gekannt habe, nicht aber die

Gemeinschaft, die das Heiligtum der Jungen ist.
Diese ganze heftig und grell hervorbrechende Dichtung gleicht einer

Zuckung von Nachkriegswehen. Zwischen 1920 und 1925 beherrscht sie das

literarische Leben Flanderns; oder wenigstens scheint es so, weil sie das

neueste ist, das am meisten von sich reden macht, und das sich selber laut in
den Vordergrund drängt. Die polemischen Angriffe richten sich fast
ausnahmslos gegen die Art und Weise der Van Nu en Straksgeneration. Die
andere, die „echt flämische" Tradition, scheint für sie fast nicht zu existieren;
vielleicht glaubte man, sie liege gar zu sehr in einer anderen Ebene,
Vielleicht fühlte man, wie nah man im Grund mit der Skepsis und Müdigkeit
Van de Woestijnes und seiner Nachfolger verwandt war und bekämpfte in
ihnen nur die eigene innerste Gefahr. Dem heimischen Boden entfremdet
wie jene, bemüht um die Großstadt und ihre intellektuellen Fragen, angstvoll

und sehnsüchtig als Heimatlose, sind diese Jungen inmitten ihrer
Aktivität und erobernden Gebärde vielleicht von Anfang an immer ganz nahe
daran, ihre Freiheit von aller Tradition, von der „Last der Vergangenheit"

statt als Wert Plötzlich als Leere zu empfinden und aus Jubel und
Kampfansage in Weltschmerz umzuschlagen. Jedenfalls ist ihr Schwung
schon um 1925 erlahmt. Ihr Führer Paul van Ostayen ist jung gestorben,
war jedoch auch schon zuletzt mehr Kritiker als Dichter; einige der
Bekanntesten sind von der Politik oder dem gewöhnlichen täglichen Leben
verschlungen worden. Und die, die nach ihnen kommen, sind wieder zu einem

großen Teil in die Bahnen Van de Woestijnes eingelenkt.
Am meisten Kraft hat jene expressionistische Gruppe bewahrt, die von

der neuen katholischen Bewegung erfaßt war. Der intellektuelle,
aufgewühlte und problematische Katholizismus von Leon Blois, Paul Claudel,



Flämische Literatur der Gegenwart 25

Jacques Maritain gab zu dieser Bewegung den Anstoß. Nach l9Z5
verliert sich aber auch hier das expressionistische Element, und die katholische

Gruppe junger Intellektueller nähert sich schließlich der alten slämischen

Tradition, die mit einer fast wunderbaren Unzeitgemäßheit und Schlichtheit

neben allen Erregungen und Experimenten her sich behauptet hatte.
Denn in diese Tradition war immer ein starker Strom Katholizität
hineingegangen, wie er natürlich und sehr unproblematisch aus dem katholischen
flämischen Volk aufstieg. Dieselbe Schlichtheit dcs Glaubens in der

Gemeinschast des Volkes und der Kirche, die in der alten Tradition fraglos
vorhanden war, suchen doch auch jene, dic aus der neuen expressionistisch

katholischen Bewegung kommen. Auch dic sehr blühende Schauspiel-
bewcgung, die den stärksten Anstoß nach dem Krieg von Hermann Teirlinck,
dem vielgestaltigsten aller flämischen Dichter und Schriftsteller, empfing,
ist in der katholischen Linie am lebenskräftigsten; sie sucht hier Anschluß an
die christlichen Spiele vergangener Jahrhunderte in Flandern.

Jn der alten flämischen Tradition steht der bekannteste Schriftsteller
des neuen Flandern: Felix Timmermcms. Er hat in sich wirklich alle
Elemente, die typisch flämisch sind, in seinen besinnlichen Dichtungen allerdings
mehr als in dem Werl, das ihm nach dem Krieg seinen Ruhm eingetragen
hat, dem Pallieter. Dieser schien sich so leicht an alte Bilder von Pieter
Breughel, Rubens oder Jordacns anzuschließen und auch mit dem
französisch geschriebenen „Tyll Uilcnspiegel" des Halb- oder Ganzwallonen De
Coster so nahe verwandt, daß das Ausland glaubte, in Pallieter das
unverfälschteste lebendige Flandern zu haben. Jedoch ist in Wirklichkeit Flandern

— das noch nicht vom modernen Leben berührte Flandern — den

idyllischen Werken Timmermcms' ähnlicher: still wie das Städtchen Lier, das
den Hintergrund vieler seiner Schilderungen bildet, still wie ein Begmenhof,
wo Jungfer Symforosa ihre unschuldige Liebe hegt, wehmütig wie die

Grachten, an denen Anne-Marie mit ihrem Leid wandelt, launig-gemütlich
wie der Pfarrer, der seine Weine pslezt, und schrullig wie Signovr Pirroen,
Auch das Jesuskind mag wahrhaftig im Lande geboren werden zur Winterzeit,

wo die armen alten Dreikönige hinter ihrem Goldpappenstern durchs
Land einherziehen. Pallieter ist nur noch eine Ausnahme im wirklichen
Flandern, vielleicht eine Erinnerung aus früheren Jahrhunderten, wie
Pieter Breughel.

Aber das ist doch nur mehr ein Teil von Flandern, nicht mehr das

ganze Land und Volk. Die flämischen Intellektuellen sind unglücklich
darüber, daß das Ausland glaubt, Timmermans sei ein Ausdruck für ganz
Flandern. Timmermans' Lebenskreis scheint ihnen eng und sträflich
selbstgenügsam. Er negiert die ganze Anstrengung, die Flandern seit vier
Jahrzehnten gemacht hat, offener, weiter, tiefer, moderner zu werden.

Daß er aber im Ausland überall bekannt und seine Bücher in viele
Sprachen übersetzt sind, liegt daran, daß die besten seiner Werke durchaus
echt und herzerfreuend sind. Zuweilen übertreibt er seine eigene Art und



26 Lili Sertorius: Flämische Literatur der Gegenwart

wird dann maniriert. Das sind die weniger gelungenen seiner Werke, Daß
er aber so ist, wie er ist, nimmt dem Wert seiner Werke nichts, sondern
gibt ihnen gerade ihren Reiz: diese Welt ist eng, aber natürlich gewachse:,,
voll Farbe und Freude des Wohlgeratenseins. Eben darum wirkt dies

enge flämische Weltlein hinaus in eine weite Welt.
Auch der größte Dichter der anderen Richtung in Flandern, Karel van

de Woestijne, hatte im Grunde keine weitere, wenn auch eine ganz andere

Sphäre: die seines eigenen Ich, das in Rausch, Phantastik und Erlösungssehnsucht

hin und her schwankte. Doch ist er den Dichtern ähnlicher Art in
Frankreich (Henri de Rsgnier) oder Deutschland (dem frühen Hofmannsthal)

zu ähnlich, als daß man ihn noch hätte überfetzen wollen. Er ist gewiß
der größere Künstler, wenigstens der größere Könner, aber er hat dennoch

weniger Eigenart als Timmermans. Bei all den Anderen dieser Richtung
liegt es für die Besten ebenso; das Werk der meisten aber verrät überhaupt
mehr Theorie als Natur; Intellekt und Geschmack sind wach, aber die Krast
ist nicht ebenbürtig.

Dennoch kann Flandern nicht immer das Land Timmermans' bleiben,
das ist offenkundig. Je mehr es sich politisch in Belgien durchsetzt, desto

mehr wird es in das europäische Leben mit hineingezogen. Und das geschieht
gerade in diesem Krisenmoment nicht nur der Wirtschaft und Politik, sondern
ebenso alles geistigen Schaffens. Das Schicksal der Literatur Flanderns
mündet hier in das aller abendländischen Kultur überhaupt ein.

VolitiscKe Rundschau
Schweizerische Umschau.

Europa« Wirtschaft in Auflösung. X Sinö wir gerüstet Z x Taroieu« Vonauplan. ^
Ztinf Minuten vor oem Aonenprozeß.

Läßt sich auf politischem Gebiet der Bankerott der Nachkriegsordnung durch
geschäftige Betriebsamkeit und durch einen starken Aufwand an Rede- und
Resolutionstätigkeit augenblicklich auch noch verschleiern, so fallen die Luftschlösser auf
wirtschaftlichem Boden doch jetzt zusammen. Erfrischend wie ein Gewitter im
schwülen Hochsommer hat in der Schweiz die Rede von Direktor Stuckt in Genf
am 18. September 1931 gewirkt. Er wandte sich energisch gegen das Heer
derjenigen, „die beinahe berufsmäßig immer neue Hoffnungen wecken und dergleichen
tun, als ob Grund zu Optimismus vorhanden sei". Wie lange warten wir nun
schon in der Politik auf ein solches Wort aus schweizerischem Munde!

Erst hatte man zur Rettung der Wirtschaft zu den alten illusionären
Hilfsmitteln gegriffen, die heute in der Politik noch gang und gäbe sind. Man
vertraute auf die Macht des Völkerbundes, und die Wirtschaftskonferenz von 1927
versprach in ihren Resolutionen den Himmel auf Erden. Aber die Empfehlungen
wurden nicht befolgt und die Beschlüsse von den Regierungen nicht ratifiziert.
Darauf wollte man sich wenigstens mit einem Zollwasfenstillstand zufrieden geben.


	Flämische Literatur der Gegenwart

