
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 8

Artikel: Religion und Politik

Autor: Wiedmer, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


390 " Hermann Wiedmer

Religion unö Politik.
Von Hermann wieömer, Zürich,

H^äre unser Gefühl nicht so abgestumpft, wir müßten aufs stärkste er-
griffen werden von dem geistigen Erdbeben, welches die Fundamente

unserer gesamten Kultur erschüttert. Fragen Verzweifelte nach der Ursache,
dann sagt man ihnen: Vertrauenskrise. Wer tiefer sieht, erkennt, daß es

sich um eine Gesinnungskrise handelt. Denn die letzte Ursache aller
politischen, wirtschaftlichen und psychischen Not ist das Fehlen jeglichen
Haltes und Maßes im Strudel einer gewaltigen Wandlung. Halt und Maß
fanden frühere Zeiten in kirchlich gebundenen Religionen. So ist alle äußere
Not nur das Aufbrechen einer schweren religiösen Not,

Wir brauchen gar nicht so sehr weit zurückzugehen, um Zeiten zu
finden, in denen Kirche und Staat, Religion und Politik so eng verflochten
waren, daß eine Trennung als Auflehnung gegen Gott selber erschienen

wäre, wo alles politische Handeln kirchlich und alle kirchlichen Handlungen
politisch bestimmt waren. Von Konstantin dem Großen bis zum ausgehenden
Mittelalter wußte die Kirche das Primat gegenüber dem Staat zu behaupten.
Und doch müssen wir noch weiter zurückgreifen, in jene Zeiten, wo der Mensch
und seine ganze Umwelt überhaupt nur religiös bedingt waren, wo selbst der
Staat nur als eine sichtbare Form der unsichtbaren Mächte erschien, wo also
noch kein Streit zwischen Staat und Kirche denkbar oder möglich war: in die

Zeit der Religionsstifter. Denn von dorther schreibt sich der Irrtum, daß sich

Gott nur damals geoffenbart habe, einmalig und endgültig. Nur in jenen
Zeiten ergangene Offenbarungen werden hingenommen oder anerkannt.
Jene Menschen, so meint man, hatten noch den Vorzug des direkten
Verkehrs mit Gott. Man meint dies aus dem Gefühl heraus, daß die tiefe
Religiosität der damaligen Zeit einen solchen Vorzug gerechtfertigt habe

Dahinter steckt die Erkenntnis, daß zwischen Religion und Leben noch nicht
der unüberbrückbare Abgrund klaffte wie heute. Völlig ernsthaft und ohne

zu stolpern liest daher z. B. der strenggläubige Jude, daß Gott dem Abraham

in seinem neunundneunzigsten Lebensjahr erschien, um einen Bund
mit ihm zu machen. Nicht weniger ernsthaft hört der Buddhist von den

wunderbaren Begebenheiten aus dem Leben seines Heiligen, der Christ von
Himmelfahrt und Auferstehung Jesu, der Moslem von den Erscheinungen
Mohammeds. Käme heute einer und erzählte solche Geschichten, dann würde
ihn der Psychiater am Kragen nehmen und ins Irrenhaus stecken. Sind
aber Gotteserscheinungen und Wunder vor zwei- oder dreitausend Jahren
passiert, dann dürfen sie geglaubt, gepredigt und der Jugend als wahre
Begebenheiten erzählt werden.

Das soll kein Versuch zur Ehrenrettung kirchlicher Legenden sein,
sondern eine Kennzeichnung der geistigen Doppelspur im Verhalten unserer
Zeit. Sie tut so, „als ob". Sie hält einen Schein aufrecht, weil sie nichts



Religion und Politik, 391

anderes hat und sich vor dem „Nachher" fürchtet. Denn dieses „Nachher"
ist eigene Verantwortung, nicht mehr bequemes Aufpacken aller Scheu-
säligkeiten auf die Schultern eines fremden Erlösers, nicht mehr Abschütteln
alles Schändlichen auf dcn großen Siindenhaufen einer Kirche, nicht mehr
schlau erhandelte Vergebung,

Aus dieser Scheu vor der klaren Entscheidung, aber auch (das muß man
anerkennen) aus der Unfähigkeit zu dieser letzten Entscheidung, stammt der

unheilvolle Zusammenbruch eines Kultur- und Wirtschaftsgebäudes, an dem

zweitausend Jahre gebaut und gezimmert haben. Denn alles Tun und
Handeln, also auch das politische, muß, soll es sinnvoll sein und der Ganzheit

des Lebens dienen, auf „letzten Gründen", d, h. religiösen Einsichten
beruhen und mit ihnen im Einklang stehen.

An der Verkennung dieser Tatsache krankt unsere Kultur nicht erst seit
heute oder gestern. Man kann nicht Nächstenliebe predigen und ganze
Völker und Menschenmassen verknechten und verderben. Man darf noch

weniger im Namen des Kreuzes, das „erlösen" sollte, die Menschheit in
Blut und Jammer, Hunger und Elend ersticken lassen.

Es ist daher nur natürlich, daß heute wieder nach „letzten Gründen"
und religiösen Rechtfertigungen auch für das politische Handeln gesucht

wird, selbst von Parteien und Gruppen, die vom schroffsten Materialismus
herkommen.

Am zcihesten hält lehr- und traditionsgemäß die katholische
Kirche an ihren überlieferten Anschauungen fest: „Das Christentum ist
kein philosophisches System, von dessen Wahrheit überzeugt zu sein genügt;
es bedeutet nicht etwa bloß eine moralische Lehre, der man seinen Willen
beugt, noch ist es eine unbestimmte Gefühlssache. Durch die Liturgie
(gottesdienstliche Handlungen), eine bewußte und tätige Teilnahme auch der
Laien vorausgesetzt, durch die innige Teilnahme der Gläubigen an den

symbolischen Ritushandlungen, verwirklicht sich in ihnen die Vereinigung
mit Christus, die Besitzergreifung durch den Hl. Geist... Will man dem

Christentum die proletarischen Massen erhalten, die in gewissen Ländern
sich von der ungeheuren Gefühlsmacht der kommunistischen Zeremonien
hinreißen lassen, so ist es höchste Zeit, das unvergleichliche liturgische Mysterium

wiederherzustellen, das die größte und wichtigste Kraft der christlichen

Vitalität ist. Es muß in seinem ganzen Realismus der rituellen
Kollektivhandlung, der gemeinsamen Gebete und Gesänge, der opfernden
Gesinnung, an der alle Anteil nehmen und die in der allgemeinen
Kommunion ihre höchste Erfüllung findet, wieder aufgerichtet werden"^).

Und weiter:
„Die katholische Arbeiterschaft hält sich an die Worte Leos XIII.: „Das

Richtige ist es, die Dinge zu nehmen, wie sie wirklich sind." Deshalb sucht

„Revus OstKoliqus clss läses st clss kÄts".



392 Hermann Wiedmer

sie vom Boden der gegebenen Tatsachen hier die Verhältnisse in Wirtschaft,
Gesellschaft und Kultur so umzuändern, daß der organische Charakter dieser
Lebensgebiete gewahrt bleibt und der Arbeiter in ihnen seine Anerkennung
und sein Recht findet... Die Gottlosenbewegung bietet Ersatz für die

Religion, indem sie sich müht, noch mögliche religiöse Erlebnisse in
Proletarische umzubiegen. Die katholische Arbeiterschaft ist der Ansicht, daß die
Arbeiter nur dann dem entgegenzutreten imstande sind, wenn die Wertwelt
der Liturgie dem Arbeiter mehr als bisher näher gebracht wird und daß
im Zusammenhang damit die Kirche bei der Verkündigung des Wortes
Gottes und in ihren Gebeten mehr die Erlebniswelt und die Erlebnisfähigkeit

des Arbeiters berücksichtigt..."
Das entspricht der thomistisch-scholastischen Auffassung der katholischen

Kirche vom Reich der Natur als einem Reich der Vernunft und der
Sittlichkeit, dem das von der Kirche verwaltete Reich der Gnade übergeordnet
ist. In diesem findet der Mensch seine Befreiung und Heiligung, um in
jenes zurückkehrend in Staat, Gemeinde und Familie zu wirken. Da mit
dem Reich der Natur die gesellschaftlichen und politischen Zustände im
kirchlichen Lehrgebäude Aufnahme finden, entsteht für die katholische Kirche
Anspruch und Zwang: Anspruch auf die Theokratie, d.h. Herrfchaft auch über
den Staat, und Zwang, die gefellschaftlichen und politischen Zustände zu
verteidigen. Sie will Änderungen nur innerhalb des heutigen organischen
Gefüges dieser Lebensgebiete zulassen.

Viel unmittelbarer von der Zeitnot erfaßt und aufgerüttelt erweist
sich der Protestantismus. Er geht auf die Reformatoren, besonders auf
Luther zurück und findet seine neue Ausprägung in der sog, „dialektischen
Theologie" 2). Er verwirft die katholische Lösung, weil der Mensch kraft
dieses Naturgesetzes in praktischer Beziehung ein Wissen hat, das als Vor-
aus-Wissen bezeichnet werden kann, ein Wissen vom Menschen, ein Wissen
vom Staate, das sich erweitern läßt auf Grund neuer Erfahrungen, das
aber vorausgegebenes oder selbst erzeugtes Wissen ist, das deshalb den

Glauben an Gott den Schöpfer verwischt und verdunkelt und die Natur
von Gottes Willen loslöst. Auch der katholische Begriff der Gnade wird
abgelehnt, weil der Mensch im Besitz dieser Gnade zum Übermenschen,

zum überwinder der Natur wird, denn die Gnade ist der Natur
übergeordnet. Der evangelische Christ aber hält daran fest, daß er Geschöpf

bleibt, denn er steht unter dem Gesetz, nicht darüber. Die protestantischen
Theologen sehen die Not, empfinden auch die ungeheure Schwere der
Fragestellung, aber fie finden weder Antwort noch Lösung: „Wer in die furcht-

2) „Die internationale Bewegung der Gottlosen und der Gegenkampf der
katholifchen Arbeiter". „Das neue Reich", No. 52.

2) „Die theologischen Voraussetzungen der Politik", Grundlinien einer
politischen Theologie, von Alfred de Quervain. Furche-Verlag, Berlin,



Religion und Politik. S9S

bare Not der auf engem Raum zusammengedrängten Menschen hineinsieht,
in die Not der noch Arbeitenden und der schon Arbeitslosen, der kann sich

wohl fragen, was Gott mit diesem Volk vorhabe. Und er wird Tag und
Nacht zu Gott schreien müssen. Darum wird er auch allein aus Gottes
Hand Leben oder Sterben nehmen.,. So müssen wir auch unser in Recht
und Staat gefaßtes Dasein anerkennen und unsere Träume von menschlicher

Unmittelbarkeit fahren lassen. Es ist feinste verborgenste Selbstsucht,
aber doch Selbstsucht wirksam in dieser geforderten Unmittelbarkeit, in
dieser Verachtung des gesetzgebundenen Lebens. Das Heidnische, Dämonische,
das in den staatlichen Mächten und in den Anschauungen vom Staat immer
stärker ausgebrochen war, darf unser Urteil nicht trüben. Der Staat ist

ebensowenig Vorstufe für das Reich Gottes, staatliches Leben ebensowenig
Boraussetzung für die Gemeinschaft des Evangeliums wie irgend ein
anderer menschlicher Vorbehalt. Der Staat ist aber auch nicht das, was
Gottes Reich aufhält. Jn diesem Stande ist uns zu leben aufgegeben..."

Und noch schärfer:
„Die Kirche hat keinen Auftrag dazu, die Familie zu retten oder neu

zu bauen. Es ist nicht Sache von Theologie und Kirche, den Staat zu
schützen und seine Notwendigkeit zu erweisen und noch viel weniger, für
«inen bestimmten Staat Partei zu ergreifen. Da aber, wo gegen ihn mit
der Begründung gekämpft wird, er stamme aus der Sünde und müsse

durch die Christen überwunden werden, soll sie einer verfälschten Recht-

fertigungs- und Heiligungslehre entgegentreten. Wir leben zwischen den

Reichen, dem Reiche der Unschuld und dem Reiche der Vollendung... Darum

ist dem Protestantismus der Ort der Politik die Geschichte im Zeichen
des Sündenfalles, der zerstörten Unmittelbarkeit und im Zeichen der

gnadenvollen Vorsehung Gottes. Und von den theologischen Voraussetzungen
der Politik handeln, heißt reden vom geschichtlichen Menfchen, vom Geschöpf

Gottes, von denen, die durch Jesus Christus Söhne Gottes genannt werden,

die unter dem Gesetz bleiben, aber vom Fluche des Gesetzes erlöst sind,
die warten auf die Auferstehung."

Bleiben so die beiden großen christlichen Bekenntnisse auf dem Boden
ihrer überlieferten Lehren stehen, so gärt es doch auch bei ihnen. Es sind

Einflüsse des religiösen Sozialismus, die hier wirksam werden.

Auf katholischer Seite ist es Ernst Michel, der verkündigt, daß
die Kirche wieder Sakramentskirche werden, die Menfchen mit den Mysterien
und mit dem Worte der Gnade heiligen und für den Kampf in der Welt
weihen muß. Mit dem Naturrecht fällt hier auch der kirchliche Anspruch
auf weltliche Herrschaft zur Bewahrung der Seelen. Nur die Gnadenmystik
bleibt. Wie sich Ernst Michel das Wirken des Christen in der Welt
vorstellt, spricht er so aus: „Reich Gottes ist nicht ein jenseitiger Himmel,
sondern die durch die glaubensgenährte Liebe des Menschen erneuerte



394 Hermann Wiedmer

Schöpfung, Jn dem der Welt verbundenen Christen, der aus dem Glauben
in der Liebe tätig ist, senkt sich die Gnade in die aufgeschlossene Natur ein,
befreit und entkrampft sie, so daß die ordnenden Richtungskräfte der Schöpfung

ihre Ursprünglichkeit wiedergewinnen, die Isolierungen der Weltkräfte
und Weltbindungen sich lösen und die Welt wieder aus ihren eigentümlichen,

ursprünglichen Kräften zu leben vermag"^).
Unter den evangelischen Religiös-Sozialen ist es Paul Tillich,

der die Rettung in einer Theonomie (Gottesgesetzgebung) sieht, in einer
neuen DurchHeiligung der Welt, in einem theonomen Zeitalter, in welchem
das Wort der Kirche zum alles tragenden Symbol wird: „Eine evangelische

Sozialethik will keine ewigen Institutionen und keinen ewigen Aufbau,
aber sie will symbolkräftige Institutionen und einen Aufbau, der hinweist
auf den tragenden Grund alles Wesens." Und bezüglich des Staates: „Es
ist offenbar, daß eine solche Gemeinschaft nur möglich ist auf Grund einer
in letzter Schicht einheitlichen Sinngebung. Repräsentant und tragende
Gruppe letzter Sinngebung ist ihrem Wesen nach die Kirche. Daraus kann
der Satz folgen: Staatliche Einheit kann auf die Dauer nur so weit reichen
wie kirchliche Einheit. Dieser Satz, auf dem die mittelalterliche Staatsund

Kirchenpolitik ruhte, ist wahr, wenn er nicht mittelalterlich, sondern
protestantisch gedeutet wird: wenn Kirche nur Kirche ist in Polarität mit
der sie eingrenzenden autonomen Geistigkeit, und wenn Kirche darum immer
dialektisch steht zu ihrer eigenen Form und Existenz, wenn die Kirche immer
auch über sich selbst steht. Ist es aber so, dann überwindet die
protestantische Staatsauffassung in gleicher Weise die humanistische des Vernunftstaates,

die heidnische des nationalen Raubstaates und die katholische des

der konkreten Kirche unterworfenen Staates. Das Bewußtfein der
Gebrochenheit jedes menschlichen Seins, das den Protestantismus erfüllt, führt
ihn zu einer gebrochenen und eben darum wahren Auffassung vom Staat"

Jn neuester Zeit nimmt Leonhard Ragaz wieder das Wort, um „Von
der schweizerischen religiös-sozialen Bewegung zur dialektischen Theologie" °)

zu kommen. Er faßt das Bekenntnis seiner Gesinnungsgenossen in zwei
Stichworte: „Der lebendige Gott und sein Reich für die Erde". Deutung
des Sozialismus aus diesem Glauben, als Gericht über Christenheit und
Christentum, als Verheißung, daß die Gerechtigkeit Gottes in der Welt
wiedererwachte: Sozialismus also als Offenbarung des lebendigen Gottes
und als Vorglanz seines kommenden Reiches. Schuld des Christentums ist
das gegenwärtige gesellschaftliche Chaos, das leibliche und seelische Elend
des Proletariats, Untreue an den Grundwahrheiten der Bibel, Untreue
am eigenen Lippenbekenntnis. Die Sache des Proletariats wird Gottes
Sache, Christi Sache, seine Forderungen finden ihre Begründungen im

„Katholisch-soz. Aktion", S. 1.

°) „Religiöse Verwirklichung", S, 231/2.
°) „Reich Gottes, Marxismus, Nationalsozialismus", Ein Bekenntnis

religiöser Sozialisten, Herausgeber Georg Wünsch, I, C, B, Mohr, Tübingen, 1931,



Religion und Politik, 39S

Evangelium, in der Bibel, im „Wort Gottes", nicht in einem wirklichkeitsfernen

„Wort", sondern als menschlich bedingte Aufgaben der diesseitigen
Wclt. Ragaz geht es also letzten Endes um eine Erneuerung dcr Christenheit,

um ein neues Verständnis Gottes, Christi, der Bibel, dcs Reiches
Gottes. Was versteht Ragaz unter „Reich Gottes"? „Man dars Reich
Gottcs jedenfalls nicht einfach mit Gottes Weltregierung verwechseln. Es

liegt in dem Begriff vielmehr etwas Eschatologisches. Das Reich Gottcs
ist etwas, das kommt, besser: das zwar gekommen ist — in Christus —,
aber doch auch noch kommen soll, in Vollendung und zur Vollendung. Die
Weltrcgierung Gottes aber ist immer gewesen. Darum bitten wir um das
Reich Gottes: „Dein Reich komme", während um die Weltrcgierung Gottcs
zu bitten Torheit, ja Blasphemie wäre. Das Reich Gottcs im prägnanten
Sinn ist da, wo Gottes Wille geschieht, und zwar frei, im Sinne eines

wirklichen Gehorsams: „Dein Wille geschehe auf Erden wie im Himmel".
Jn diesem Sinne liegt darin auch die Vollendung: Gottes Wille soll
einmal vollkommen geschehen. Damit ist aber schon angedeutet, daß der

Begriff des Reiches Gottes nur auf einem dualistischen Hintergrund seinen
rechten Sinn bekommt. Offenbar geschieht der Wille Gottes in dieser

Weltzeit nicht vollkommen. Es stehen ihm sogar riesengroße feindliche
Mächte gegenüber. Der Abfall ist vorausgesetzt. Das Weltregiment Gottes
aber führt Gottes Sache vorwärts zum Siege. Das ist die Entwicklung,
die wir im Reiche Gottes annehmen. Durch Phasen, durch Äonen, führt
sie dem Letzten, durch Teilsiege dem großen Endsieg entgegen." Ragaz
will ferner scharf unterscheiden zwischen Gott und Religion: „Gott ist nicht
Religion. Gott kann sein, wo keine Religion ist, wie er fehlen kann, wo
Religion ist,., Gott ist da, wo seine Gerechtigkeit ist, wo seine Sache
vertreten wird, nicht da, wo man ihm Tempel baut und Gottesdienste feiert,
Gott kann bei den Gottlosen sein und die Gläubigen können fern von ihm
sein." Dieser Gegensatz zwischen Gott und Religion ist nach Ragaz für
die ganze Beurteilung des Sozialismus fundamental. Bon hier aus wird
auch der Marxismus religiös gedeutet. Er wird Dienst an der Sache Gottes,
auch dort, wo man den Namen Gottes verleugnet und nichts weiß vom
Glaube» im christlichen Sinne,

Auf dem Boden des Judentums stehen die Religiös-Sozialen um
MartinBuber. Jn einem Briefe schreibt er'): „Auferlegt ist uns von
Gott gar nichts, erwartet wird alles. Und Sie sagen mit Recht: Es steht
uns frei, ob wir das wahre Leben leben wollen: Ihn in unserer Einzigkeit

zu vollenden. Aber nach der christlichen Lehre, die Jesu Sinn und
Grund verkehrt hat, steht es uns nicht frei, sondern es hängt davon ab,
ob wir erwählt sind. Unsere Lehre aber ist: Es gilt nicht, daß Er mich er-

7) Hans Cohn, „Martin Bubcr, sein Werk nnd seine Zeit". Hellerau, 1929.



S96 Hermann Wiedmer

wählt hat, sondern daß ich ihn erwähle. Jene Lehre, die sich die christliche

nennt, hindert den Menschen, indem sie ihn auf die Gnade verweist, an
der Entscheidung, die Jesus verkündete: Metanoeite." Das will heißen,

„... daß der Gottesgeist den Menschengeist erkor, sein Genosse am Werk
der Schöpfung zu sein, die angelegte Arbeit des sechsten Tages zu vollenden
und das Absolute da zu verwirklichen, wo es noch nicht Gestalt gewonnen
hat: in der alle anderen umschließenden und beschließenden Sphäre der

Gemeinschaft"«). Und an anderer Stelle: „Jn der erlösenden Funktion, der

erlösenden Tat messianischer Menschen bereitet sich die absolute Zukunft
in der Gegenwart, in aller Gegenwart. Ihre Vollendung ist unserm
Bewußtsein entrückt — wie Gott; ihr Vollzug ist unserm Bewußtsein zugänglich

— wie das Erlebnis Gottes im Menschen...'). Das Reich Gottes ist
nichts anderes als das Reich des Menschen, wie es werden soll...«), Das
Reich Gottes ist nie die Sphäre des einzelnen Heiligen, des vollendeten
Menschen, es ist die Erlösung der Menschheit und aller Kreatur von einem
Leben mechanisierter, zweckverfangener Mittelbarkeit in eines organischer
Freiheit, in der das Ohr und das gesamte Wesen auf die unmittelbar
vernommene Anrede, mit der die Menschen immer und immer wieder
aufgerufen werden, hört. Es ist die Erfüllung der als Keim in jede Kreatur
gesäten Ebenbildlichkeit Gottes, die Erlösung der Gottesfunken ."

Eine weit kältere Luft weht aus den Verhandlungen der Sozialistischen
Tagung in Heppenheim, Pfingsten 1928'). Zwar meint Hendrik de Man
in seinem Referat, daß man von jedem religiösen Glauben her nicht nur
zum Sozialismus kommen kann, sondern kommen muß, daß es also keinen

Sozialismus ohne eine Religion gebe. Er begründet dies damit, daß es am

Ursprung aller sozialethischen Urteilsbildungen immer eine Religion gibt,
d. h. einen unbedingten apriorischen Glauben an eine sinnvolle Weltordnung,

die unserm Leben sinnvolle Aufgaben stellt, welche wir mit Hilfe
unseres Unterscheidungsvermögens für gut und böse zu erfüllen haben.
Aber de Man warnt doch eindringlich vor jenen Bestrebungen, welche den

Sozialismus in irgend einer Form zur Religion erheben wollen und er
sieht die schlimmste Äußerung dieser Bestrebungen im Programm gewisser
sozialistischer Protestanten, die ihren religiösen Sozialismus durch einen
marxistischen Machtkampf innerhalb der Kirchen verwirklichen wollen.
Vermählung des Machttriebes der Kirche mit dem Machttrieb der Klassenpartei

würde eine Mischung zweier Gifte bedeuten, die sich nicht neutralisieren,

sondern in ihrer Wirkung steigern würden. Dagegen wird anerkannt,
daß ein Geschlecht, das den religiösen Gedanken und die religiöse Lehre nur
kennen lernte, als die zweite Verteidigungslinie abscheulicher Ausbeutung

») Martin Buber, „Der heilige Weg". Rütten K Loening, Frankfurt a. M.,
1929.

°) „Sozialismus aus dem Glauben". Rotapfelverlag, Zürich-Leipzig, 1929.



Religion und Politik, 397

und furchtbarer Unterdrückung die Erlösung der Menschheit nur durch
Bürgerkrieg und proletarische Diktatur erwarten konnte. Und im Hinblick
auf Rußland: „Es ist nur zu verständlich, daß der russische Revolutionär
Diktatur, Atheismus, Staatsbetriebe und Elektrizität zu seinen Götzen
erhob. Von denjenigen aber, welche im Glauben an diesen Götzen in den

harten und schweren Kampf zogen, haben viele ihn innerlich nicht bestehen
können. Entweder empfanden sie bald eine schauerliche Leere, die sie, so

gut es ging, ausfüllen mußten, oder ihr seelisches Leben verflachte, die
inneren Gewässer versiegten."

Damit kommen wir zur äußersten Stellung, die der soziale Mensch

zur Religion einnehmen kann: zur Gottlosigkeit als Staatslehre.
Im Sowjetreich sollen folgende Grundsätze gelten"):
Als Kraft- und Allgewaltquelle besteht künftig nur mehr das Proletariat,

eine Gesellschaft gleichgestellter, normalisierter Individuen, an Stelle
Gottes, des Allmächtigen. Diese Gesellschaft unterliegt keinerlei Drangsalen

mehr, Sie ist befreit von der Herrschaft höherer geistiger Gewalten
und läßt sich nur mehr durch Grundsätze positiven Wissens leiten.

Also eine vollständige Vergötzung des Proletariates und des von ihm
errichteten Staates, Verleugnung der schicksalhaften Gegebenheiten, die

durch keine noch so raffinierte Staats- oder Wirtschaftsordnung aus der
Welt geschafft werden können.

Der vorstehende Rundgang gibt cine Ahnung von dem gewaltigen
Ringen um eine neue Begründung des politischen Handelns durch
religiöse, weltanschauliche oder atheistische Motive"),

Gegenüber dieser geistigen Verwirrung und Ratlosigkeit fragen wir
zunächst in aller Einfachheit:

Was ist Religion?
Alles echte religiöse Fühlen und Erleben kann immer nur ein Ziel

haben: Gott. Wir mögen mit begrifflichen Zuspitzungen und scheinbar
logischen Beweisen für und wider streiten — der unverbildete Mensch wird
an einen Ursprung alles Seins, an einen Schöpfer glauben. Um diesen
letzten Weltgrund kreisten die Gedanken der großen Religionsstiftcr und

") „Das neue Reich", 1931, No. 2.

") Wer sich eingehender unterrichten will, findet in dein unter 3, erwähnten,
sehr lesenswerten Buch A, de Quervains (Anmerkungen, S, 176 ff,) eine übersichtliche

Bibliographie der hauptsächlichsten Strömungen, Uber neuere Schriften zum
religiösen Sozialismus siehe auch die Verlagsankündigungen in dem unter 6.
angegebenen Schriftchen, Einen ersten Überblick über die Zusammenhänge von Religion
und Gesellschaft gibt Joachim Wach in seiner „Einführung in die Rcligionssozio-
logie" (I. C. B. Mohr, Tübingen, 1931), dic im Anhang (S, 65 ff.) wertvolles
bibliographisches Material enthält.



398 Hermann Wiedmer

der großen Philosophen, und ihr heißestes Bemühen galt dem Bestreben,
ihn irgendwie faßbar, denkbar, erreichbar, ja sogar sichtbar zu machen. Man
l,at ihm alle Eigenschaften menschlicher Vollkommenheit gegeben: Weisheit
und Güte, Wahrhaftigkeit und Barmherzigkeit, dazu die übermenschlichen
Attribute der Allmacht und Unendlichkeit — man nahm ihm alles, so daß

nur ein Schemen blieb, das All-Eins oder Buddhas Nichts, Und immer
war es ein Aufblitzen des göttlichen Funkens im Menschen, wenn er Wort
werden ließ, was als unaustilgbare Ahnung in ihm lebte.

Darum muß mit dem Unfug, der mit dem Wort „Religion" getrieben
wird, ein Ende gemacht werden. Von Religion darf nur da die Rede scin,
wo es sich um die Beziehung zwischen Schöpfer und Geschöpf, Gott und

Mensch handelt, sei dies nun ein Ahnen, Suchen oder Erleben, Und wir
bleiben bei dem einen Namen, der andere Götter, Heilige und Geister
ausschließt, der auch Mißverständnisse über Wesen und Eigenschaften vermeidet.

Nun fehen wir auch, wie sinnwidrig der Versuch der Religiös-Sozialen
ist, Gott und Religion zu trennen, ihn zu sehen, wo keine Religion ist odcr
eine Religion ohne ihn zu konstruieren. Es mag Kirchen geben, die statt
Gottes einen oder viele Götzen haben, nie aber wird ein religiöser Mensch
ohne Gott sein. Darum kann auch nie etwas Irdisches zur Religion werden,
weder Volk noch Gemeinschaftsbeziehungen, weder Staat noch Wirtschaftsformen,

auch nicht ein Reich Gottes, so viel es auch mit eschatologischem

Glanz umgeben wird. Immer wird in solchen Fällen eine Vergötzung
daraus. Götzen aber fallen mit den Zeiten und Zuständen, aus denen sie

hervorgingen.

Zum andern haben wir zu prüfen, wie sich im religiösen Menschen die

Ahnung eines Göttlichen zu verwirklichen sucht.

Auf dreierlei Weise kann dies geschehen:

Der Mensch sucht Gott in sich selbst, glaubt ihn in sich gefesselt,
entstellt, entheiligt oder entweiht durch das „Fleisch", die Materie, und möchte

ihn nun durch Unterdrückung seiner leiblichen Wünsche und Bedürfnisse
oder durch Steigerung seiner geistigen Kräfte und Fähigkeiten befreien.
Der Mensch vergottet sich so und verliert das Maß für sich und die Wclt,

Oder der Mensch empfindet Gott als ein „Du", ein Gegenüber, strebt
aber danach, mit ihm Eines zu werden. Das war der Weg der Mystiker,
wie schon der alten heidnischen Mysterien, der Versuch, das Unendliche
im Endlichen zu erfahren. Da Gott hier „alles in allem" ist, nähert sich

der Mystizismus dem Pantheismus. Gott wird vom Menschen wie
seinesgleichen behandelt, ja, von des Menschen Existenz abhängig gemacht. Der
Mensch aber unterliegt einer subjektiven Täuschung, denn Gott wäre nicht
Gott, wenn er des Menschen bedürfte oder mit dem leiblichen Menschcn
eins werden würde.

Die dritte Weise ist das ewige Du zum zeitlich und leiblich gebundenen
Ich des Menschen, waltend im All, aber nicht identisch mit ihm, Schöpfer
nicht nur des Guten, sondern auch des Bösen, des Lebens und des Sterbens,



Religion und Politik, 399

der Liebe und des Hasses, denn die Schöpfung ist des Schöpfers in jedem

Punkt, Zu diesem Gott weiß sich der religiöse Mensch auf dem Wege,

Religion kann nur erfahren werden im religiösen Erlebnis,
nicht im fremden, vorerzählten, mit Wnndern und Legenden ausgestatteten,
sondern im eigenen. Und religiös dürfen wir das Erlebnis nur nennen,
wenn Gott erlebt wird, sei es nur als Ahnung, als leises Erschauern, oder
als tiefste Erschütterung, als Ergriffensein unserer ganzen Seele. Natur-
schwürmerei ist kein religiöses Erlebnis, Staunen und Bewunderung des

Sternenhimmels auch noch nicht. Aber in einem Leid, das den Leib fast

zerbricht und die Seele sich in Qualen winden läßt, plötzlich Gottes sachte

Hand zu fühlen, das winzige Licht der Hoffnung zu sehen, das irgendwo
ausleuchtet, die Empfindung, nein, die Gewißheit zu haben, daß auch das
Leid zum Reifen gehört — das kann verschlossene Tore öffnen und zn Gott
führen.

Wer es erlebt hat, weiß, daß das Wort hier armseliger Behelf ist,
daß sich Unsagbares nur im Gleichnis andeuten läßt.

Nun kann das religiöse Erlebnis so stark und übermächtig werden,
daß die Gestalt, in der es erlebt wurde, allgemeingültig erscheint und zum
Missionieren, d. h. zu Bekehrungsversuchen anderer führt. Der so

Erschütterte fühlt sich von Gott inspiriert und als Prophet in die Welt
gesandt, als Mund Gottes, Messias und Erlöser. Alles Religionenstiften
beruht auf dieser Fiktion, daß Gott nur zu bestimmteu Auserwählten
spreche, nur diesen seinen Willen und seine Gesetze anvertraue. Und daraus
solgt das verhängnisvolle Mißverständnis des „Folget mir nach", der

Jüngerschaft, der Züchtung von Abklatschen eines einmaligen unwieder-
holbaren Erlebnisses, So hat nicht Christus versagt, sondern seine
Nachfolger, seine Ausdeutung und Versteinerung ins Kirchliche, deutlicher: ins
Theologische, Das erste Opfer der Christen war Christus.

Was wissen wir von Gott?
Nur das, was uns als sein Werk, seine Schöpfung gegeben ist: Menschheit

und Natur, Erde, Sonne und Weltall. Da müssen mir ihn suchen,

Zug um Zug, mit wachen Sinnen und Herzen den Spuren seines schöpferischen

Waltens nachgehen. Jn dieser Weise ist jedes physikalische Gesetz,

jede chemische Formel, jeder geometrische Lehrsatz „Heilige Schrift", Wort
und Rune Gottes, wahrer und gewisser, verständlicher und einfacher als
alle Bibeln, Weisheiten und Offenbarungen zusammengenommen. So ist
auch jeder berufen, an der gewaltigen „Bibel der Zukunft", am wahren
„Wort Gottes" mitzuarbeiten. Und wo wir die Welt und uns selbst ganz
erfassen, entsteht ein Zugang ins Geistige, Ewige, weil alles aus dem

Geistigen und Ewigen stammt. Daran, wie wir diese Spuren Gottes zu er-



4<X> Hermann Wiedmer

kennen und zu deuten vermögen, zeigt es sich, wie weit unsere Seelen
gereift sind. Das Bild, welches wir uns von Gott formen, wird genau die

Grenzen angeben, die uns im Erfassen des Ewigen noch gezogen sind, nicht
weil wir „böse" oder „sündig" oder „abtrünnig" waren, sondern weil wir
noch nicht reif und erfahren genug sind.

Damit fallen auch alle Ansprüche der Bibel als „Offenbarung" und

„Wort Gottes". Der ganze mühselige Streit der christlichen Kirchen um
Geltung, Auslegung, Theologisierung und Wiedererweckung der biblischen
Bücher wird nutzloser Zank um leergewordene Formen. Weil dem so ist,
kann jeder damit machen, was er will, der Konservative so gut wie der
Sozialist und Kommunist. Und es ist bezeichnend, daß sie alle in der Bibel
Gründe finden für ihr Tun und ihre Pläne. Selbst Ragaz, der doch

immer vom lebendigen Gott spricht, verfällt primitiven Vorstellungen vvn
Götterkämpfen und Göttersiegen, von riesengroßen feindlichen Mächten,
die Gott gegenüberstehen sollen. Was ist das überhaupt für ein Gott,
von dem die Religiös-Sozialen träumen, dessen Gerechtigkeit geschlafen
haben soll, der feinen Willen in der Welt nicht durchzusetzen vermag, der
Äonen braucht, um zum Endsieg (welch passende Reminiszenz aus dem

Weltkrieg!) zu kommen? Der nur dadurch gerechtfertigt wird, daß man
ihm Widergötter entgegenstellt, gegen die er kämpfen muß? Sind wir wirklich

so wenig weitergekommen, daß wir immer noch nicht die Einheit der

ganzen Schöpfung zu sehen vermögen? Daß wir immer noch mit Engeln,
Dämonen und Teufeln spielen? Müssen wir, um zu erträglichem Zusammenleben

zu kommen, göttliche Gebote auf die roten Fahnen schreiben, ein

Gottes-Reich nach menschlichen Wünschen und Bedürfnissen verkündigen
und in schwärmerischer Verzückung Menschenwerk »ergötzen?

Nein, wir müssen das alles nicht.
Denn was Gott vielleicht will oder nicht will, erfahren wir nicht in

Ekstasen und Gesichten, auch nicht aus Büchern und Legenden. Das müssen

wir nach und nach aus seiner Schöpfung enträtseln.

Mancher mag darüber erschrecken, wie still und weit der Kampfplatz
nach aller Säuberung vom Getümmel der Tagesmeinungen geworden ist.

Er mag nur genauer Hinsehen.
Denn jetzt erst sieht er sich Gott gegenüber, unmittelbar und ohne

beschönigende Schleier, Keine Kirche steht mehr zwischen Schöpfer und
Geschöpf, keine bunten Gläser und Kulissen. Kein Erlöser ist mehr da, der
die eigenen Laster auf sich nähme, kein Pfarrer, der Sünden vergibt, Seligkeiten

und Gnaden austeilt und den Schlüssel zum Himmel für ein paar
gute Taten verkauft. Nur in dieser unmittelbaren Schau gewinnt der

Mensch wieder Wert und Würde.
Und die Erkenntnis dämmert: unser Leben ist Sendung Gottes. Wir

müssen diese Sendung erfüllen, indem wir es leben und erleiden, nicht unter



Religion und Politik. 4«1

Fluch und Erbsünde gebeugt, sondern frei und selbstgewiß, nicht heraus-
geeinzelt und jeder für sich, sondern in der Gemeinschaft, in dem von uus
mitzugestaltenden Staat, in der Politik.

So verknüpft sich auch das befreite religiöse Empfinden wieder mit
der Wirklichkeit unseres Daseins.

Wir sind darum nicht führerlos, weil uns das kirchliche „Sollen" fehlt.
Es gibt ein „Sollen" aus dem Wissen, das uns Gott geschenkt hat und das
in einem ganz untheologischen Sinne „Gnade" ist, ein Wissen um die

Wirkungen und Folgen unserer Gedanken und Handlungen, ob wir sie nun als
Einzelne oder als Gesamtheit denken und tun. Wir haben dafür das herbe
Wort „Gewissen", Wir verstehen es hier nicht selbstherrlich, auch nicht an
kirchliche, moralische oder philosophische Lehren gebunden, sondern als ein

gottunmittelbares Verantwortlichsein. Nach ihm müssen wir entscheiden
über unser Einzelleben wie über die Formen und Gesetze unseres
Gemeinschaftslebens, der Bürger wie der zur Führung berufene Staatsmann. Jn
dieser Entscheidung liegt die Verantwortung beschlossen, die nicht auf
Dogmen oder Parteien abwälzbar ist. Sie kann zu einer Schuld werden,
die nie zu „sühnen" oder zu „vergeben" ist, weil Sühne und Vergebung
Getanes nicht ungetan machen können. Die Gegenwart gleicht darin weichem
Ton, in den wir unser Tun eingraben. Aber mit dem Augenblick des

Geschehens oder Tuns erstarrt die Spur und wird unvertilgbar, ob wir auch

vor Reue und Verzweiflung uns selbst vernichten — sie bleibt. Das schärft
das Gefühl für Entscheidungen weit mehr als die Drohung mit kirchlichen
Strafen, die so billig zu beseitigen sind.

Gewiß ist unser Wissen noch lückenhaft und ungeheuer vieles bleibt,
das wir vielleicht nie verstehen. Aber die Zeit, die wir zu überblicken
vermögen, berechtigt uns zu der Hoffnung, daß wir schrittweise, stufenweise zu
größerem Wissen und damit der ewigen Wahrheit näher kommen. Wir
dürfen nur nicht bei den Götzen am Weg stehen bleiben und meinen, wir
hätten in ihnen unser Ziel gefunden. Nur solange wir Suchende bleiben,
sind wir religiös. Finden ist Ende und Heimkehr.

Damit soll nicht den Religionsverfolgern und Kirchenstürmern das
Wort geredet sein. Bis zur religiösen Freiheit ist es ein weiter und
beschwerlicher Weg. Jahrhunderte können darüber vergehen. Noch lange
Zeit werden es die Menschen treiben wie heute: Gott verleugnen und sich

ihrer Gottlosigkeit rühmen, oder Altäre bauen und Götzen darauf stellen,
Dogmen erklügeln und Schranken aufrichten. Immer wieder meinen sie,
das goldene Band, welches sie mit ihrem Schöpfer verbindet, irgendwie
greifen zu müssen.

Darum ist es nicht weniger wichtig, den Suchenden das wahre Ziel
zu zeigen. Gott tut das Seine ohnc Bitte und Bedingung, Wir müssen
das Unsere tun!


	Religion und Politik

