
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 7

Artikel: Die richtige Erziehung?

Autor: Lang, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


320 Robert Tobler

Man mag über die Zweckmäßigkeit der einen oder andern
Gesetzesbestimmung im eidgenössischen Strafgesetzentwurf verschiedener Meinung
sein. Das soll uns die freudige Mitarbeit am eidgenössischen Werk nicht
verdrießen. Ist doch die Rechtsvereinheitlichung ein Bekenntnis zur nationalen

Gemeinschaft, von der heute fo viel gesprochen wird, und deren wir
in schwerer Zeit so sehr bedürfen.

Die richtige Erziehung?
Von Paul lang, Kilchberg/Zürich.

ie Schweiz wird gemeinhin als das Land der Erzieher und der Er-
ziehungskunst betrachtet. Und doch haben wir seit Pestalozzi kein

Pädagogisches Genie mehr hervorgebracht. Einige meinen, es sei dem eigentlich
gut. Denn es sei so eine Sache mit den pädagogischen Genies, Die
pädagogischen Talente seien für ihren eigenen Nachwuchs jedenfalls erfreulicher.
Man denke an Rousseau und die Findelhäuser! Also wäre es an dem, daß

auf allen anderen Gebieten das Genie voranleuchtet und Wege weist, nur
hier aber im Grunde entbehrlich wäre? Daß nur hier die Mittelmäßigkeit
nicht nur genügte, sondern recht eigentlich erwünscht sei. Vielleicht ist das

nicht das einzig Rätselhafte, das einem begegnet, wenn man den Bezirk
Erziehung einmal nicht ohne weiteres als gegeben hinnimmt, sondern unter
kritische Beleuchtung setzt. Wissen wir überhaupt, was das eigentlich ist:
Erziehung? Ist es immer dasselbe? Oder wandelt sich vielleicht auch die

Erziehung im Wandel der Zeiten? Mit ihnen? Oder gar gegen sie?
Wer erzieht? Einesteils erzieht die Familie, andernteils Staat,

Gesellschaft und Kirche. Innerhalb der Familie sind beide Eltern und mancherlei

Anverwandte an der Erziehung beteiligt, in den Schulen und Kirchen
in erster Linie die Lehrer und Pfarrer, in zweiter eine ganze Reihe anderer
Personen, die durch Aufstellung von Lehrplänen, Erlaß der Unterrichtsgesetze,

Auswahl der Lehrer u. s. w. auf die Art der Erziehung — oder

mindestens auf ihre Möglichkeiten — ebenfalls einen weitreichenden Einfluß

ausüben. Das zu erziehende Kind ist nun Ziel und Objekt all dieser
vielfachen, durchaus nicht gleichlaufenden Bemühungen. Es ist sein Heil,
daß es sie oft gegeneinander auszuspielen vermag. (Denn wo sie eine

Einheitsfront bilden, ist ihr Druck in der Regel unerträglich.) Gehe ich

nicht zu weit? Nehme ich nicht einseitig Partei der Kinder? Stehe ich nicht
unter dem Einfluß jener, die von dem Eigenrecht jeden Lebensalters, also
auch der Kindheit, in oft verzückten Tönen zu schwärmen pflegen? Keineswegs,

Ich würde mich auch gar nicht so ausdrücken, wenn in Tat und

Wahrheit diese einzelnen Erziehungsinstanzen immer als ideal zu bezeichnen



Die richtige Erziehung? 321

wären, ideal im Sinne ihrer erzieherischen Absicht. Nun ist dem aber in
der Regel keineswegs so. Und obschon sowohl Eltern als Schulen und
Kirchen jederzeit restlos überzeugt davon sind, daß sie nur das „Wohl der
Kinder" im Auge haben, handeln sie in Wirklichkeit in taufenden von Fällen
nur im Sinne ihres eigenen beschränkten Persönlichen oder Gruppeninteresses.

Und deshalb ist es in hohem Maße wünschenswert, daß sich diese

mannigfachen Einflüsse gegenseitig relativieren, damit von jenem
Eigenrecht wenigstens ein Quentchen noch übrig bleibt. Kinder, die keinerlei

Erziehung genießen, sind gewiß gefährdet und im Daseinskampf
hintangesetzt. Aber noch gefährdeter im späteren Leben sind solche, die
verschult worden sind, deren ganze blühende Jugend einem ehernen Moloch
von starr verbundenem Schul-, Familien- und Kirchenzwang zum Opfer
gefallen.

Es ist vielleicht nicht von Übel, wenn mir das Wort Erziehung für
einmal seines Fetischcharakters entkleiden und uns in kühler Betrachtung
dessen bewußt zu werden versuchen, was denn da eigentlich vor sich geht.
Wenn man sich mit Kindern beschäftigt, so tut man es aus dreierlei
Gründen. Dreifach gestuft ist der Bereich der Pädagogik. Erstens befreit
man die Gesellschaft der Erwachsenen von der Anwesenheit der Kinder,
Die erste Aufgabe der Schule wie des Kindergartens ist, daß man sich

überhaupt mit dem halbwilden Geschlecht befaßt und es sinnvoll tätig hält.
Da wirkt der liebevolle Wart der Kinder, ihr freundlicher Heger, Zweitens
beeinflußt man die Kinder so, daß sie fich mählich einordnen in ihre
örtliche und zeitliche Umgebung. Sie sollen lernen, was der Erwachsene weiß
und gebraucht; sie sollen die Tradition, in die sie geboren sind, kennen,
um sie zu bejahen. Das gilt am Kongo gleich wie in Jmmensee. Die Triebe
des Kindes sollen gebändigt und zum Zusammenleben erzogen merden,
auf daß sie einfließen in die selben Kanäle, in denen das Leben ihrer Eltern
und Zeitgenossen verläuft. Das ist der Bereich des Unterrichters, des

gestrengen oder weniger gestrengen Schulmanns. Aber noch eine dritte Stufe
gibt es, die ich die der eigentlichen Erziehung nennen möchte. Ich meine
das Hinlenken der Kinder nicht auf das Gegenwärtige und Seiende, sondern
auf das Zukünftige und Seinsollende. Jede religiöse Erziehung gehört
notwendigerweise dieser Stufe an, denn alle religiöse Erziehung ist, in Europa
wenigstens, wesentlich ethische Erziehung; und ethische Erziehung hat es

nicht mit dem Seienden, sondern mit dem Seinsollenden zu tun. Nun ist
es aber gar nicht denkbar, daß irgend eine Erziehung zuletzt und endlich
aus anderen als religiösen oder, wenn das besser beliebt, weltanschaulichen
Tiefen gespiesen wird. Diese drei Kategorien pädagogischen Wirkens treten
freilich in der Praxis zumeist nicht gesondert nebeneinander auf, sondern
laufen vielmehr andauernd ineinander über.

Doch, wir wollten ja wissen, was „richtige" Erziehung sei! Schon
sehen wir eine ganze Reihe von Bedenklichkeiten auftauchen, die uns ahnen
lassen, ihre Definition werde sich kaum als ein Spaß erweisen. Es ist ja



S22 Paul Lang

doch gar nicht gesagt, daß ein Elter und ein Lehrer, die am selben Kinde
erziehen, es in Hinsicht auf eine gleichgesehene Zukunft bearbeiten.
Wie steht es dann um den Vorrrang der Ansprüche? Läßt sich wirklich
nichts anderes sagen, als daß sie sich relativieren müssen? So sehr sich alle
erziehenden Instanzen in der Regel leicht einigen können, wo es sich nur
um intellektuelle Werturteile handelt, so wenig Pflegen sie es zu tun, wo
Ethik und Religion in Frage steht. Manche flüchten sich freilich vor der

Entscheidung, indem sie glauben, die Sache sei abgetan, wenn man diese

Bezirke zu „Fächern" erhebt und mit derselben Elle mißt wie andere
Gebiete des Wissens. Gegenüber solch oberflächlichem Denken sei es wieder
einmal deutlich gesagt, daß es keine Erziehung gibt ohne ständiges Hineinspielen

von Werturteilen, die aus eben diesem „gefährlichen" Urgrund
aufsteigen. Jede Geschichtsstunde ist eine unaufhörliche Beeinflussung in einem

bestimmten weltanschaulichen Sinne, und fie ist es vielleicht umsomehr,
als das dem betreffenden Lehrer gar nicht bewußt fein mag. Aber
dasselbe gilt von jeder Naturgeschichtsstunde, falls sie diesen Namen wirklich
verdient. Es ist nun aber nicht nur wahrscheinlich, sondern meist sicher,
daß — wenigstens in unseren Verhältnissen — ein großer Prozentsatz der

Schüler einem Milieu entstammt, das andere Anschauungen als der Lehrer
verkündet, ja täglich vorlebt. Was ergibt sich dann aus diesem Zusammenprall?

Ist die Erziehung dadurch gefährdet? Ist es wllnschbar, daß diese

Verschiedenheiten der Anschauungen vertuscht, daß sie verwedelt werden?
Oder sind sie gegenteils recht deutlich zu formulieren und auszusprechen?

Hier muß nun gesagt werden, daß dieser Zusammenprall überall dort,
wo es sich nicht um die umklammernde Druck- und Zwangserziehung innerhalb

eines ganz eindeutig fixierten Lebensraumes handelt (konfessionelles
Internat), selbstverständlich gar nicht vermeidbar ist. Die moderne Pädagogik

aber, fern davon, ihn zu fürchten, begrüßt ihn im Gegenteil.
Sie sieht in ihm den Einbruch des wirklichen Lebens mit seiner

Gefährlichkeit und seinem Widerspruch, der wie ein Alpenhauch die künstliche
Welt der Schule durchlüftet. Wie Lessing in seiner „Erziehung des

Menschengeschlechts" in der Menschheit einen schrittweisen Aufstieg zu einem
immer höheren Gottesbegriff zu erkennen vermeint, so weiß auch die
moderne Erziehungskunst, daß sie nur am Anfang jehovaähnlich mit Zwang
und absoluter Autorität wirken mag, daß es aber ihr innigstes Ziel und
ihr höchster Triumph sein soll — wie selten sie ihn auch vollkommen
erreicht! —, in den jungen Menschen fortdauernd größeres Selbstbewußtsein

und im selben Maße wachsende Selbstdisziplin zu erschaffen. Im
gleichem Grade aber muß sie selbst notwendigerweise die Zügel lockerer
lassen. Dies Prinzip nun gilt sowohl für die wissenschaftliche wie für die

sittliche Erziehung. Der kleine Knabe, der ursprünglich jedes Wort im
Unterricht auf Treu und Glauben hin angenommen hat, soll später
Zweifel äußern und Kritik ausüben, bis seine Fragen restlose Befriedigung
erhalten. Nur so nämlich wird fein Verstand geschärft und zur selbständigen



Die richtige Erziehung? 323

Übung ermutigt. Aber zugleich soll er auch auf dem Gebiete moralischen
Handelns nicht immer nur von der Meinung seiner Erzieher abhängig
bleiben. Er soll sich mit ihnen auseinandersetzen, wenn sie verschiedene

Auffassungen vertreten. Nur dadurch nämlich erwirbt er ein autonomes
Gewissen, nur dadurch erwächst ihm eine sittlich selbständige Persönlichkeit,

nur dadurch wird er — kann er werden! — zum innerlich freien und
sich verantwortlichen Menschen.

Mit diesen Ausführungen ist nun auch schon Stellung bezogen gegenüber

einer bestimmten Auffassung der Erziehung, wie sie heute besonders
in unserem nördlichen Nachbarreiche vorhanden ist, wie sie aber auch bei

uns hier und dort vertreten wird und wie sie droht in Zukunft noch stärker
vertreten zu werden. Die nämlich, daß die Schule aufzufassen sei als ein

Instrument einer Kirche oder einer Partei. Die, welche das Sprüchlein
„Wer die Jugend hat, hat die Zukunft" nur im grob mechanischen Sinne
ständig mißverstehen, die sind es auch, die nicht genug danach trachten
können, das Parteipolitische innerhalb des Schulbetriebes zu möglichst
kräftiger Auswirkung gelangen zu lassen. Es scheut sich keine Partei, wenn
sie die Macht besitzt, die Schule als ihre Dienerin zu betrachten und die

Schüler als ihre Rekruten. Demgegenüber kann nicht stark genug betont
werden, daß sie damit recht eigentlich auf die Erziehung verzichtet.
Parteidogmen können nämlich nicht anders ins Schulische übertragen werden denn
als einfache intellektuelle Formeln. Sollen sie aber mehr werden als
trockene Worte, so ist das nicht anders denkbar als über das

unterrichtliche Erlebnis. Wie andere Dogmen auch, müssen sie als Wetzstein

die gewachsene Intelligenz, das sich entfaltende sittliche Wollen der

Schüler zu schärfen vermögen. Nur dadurch können sie erzieherisch fruchtbar

und wirksam werden! Aber freilich verlieren sie dabei ihren
Dogmencharakter. Sie wirken dann nur insofern, als sie einen ethischen Kern
besitzen und als Lehrer und Schüler sich daran zu erwärmen vermögen.
Es läuft also klar auf dieses hinaus: eine Partei, die mechanische Diktatur
über die Schule fordert, tötet in dem Maße, als sie sie durchzusetzen

vermag, die eigentlich erzieherische Funktion der Schule, die darin besteht,
daß freie, verantwortungsbewußte Menschen gebildet werden. Das Wesen
der modernen Schule steht der mechanischen Übernahme von Dogmen
jeglicher Art ausgesprochen gegensätzlich gegenüber.

Ist damit aber vielleicht einer Pädagogik das Wort geredet, laut
welcher sich der Lehrer ungefähr so zu Verhalten hätte wie der Speaker des

englischen Unterhauses? Wird der Erzieher damit herabgewürdigt zum
Präsidenten eines Debattierklubs? Verhält es sich nicht anderseits so, daß

gerade die genialsten Erzieher, ein Pestalozzi nicht minder als ein Wyneken,
auch immer eine bestimmte Dosis von Fanatismus besessen haben? Gewiß,
so verhält es sich! Nur ist zu bedenken, daß diese Erzieher ihr eigenes
Weltbild vertraten und nicht das einer politischen Oberbehörde. Und ferner,
daß dieses Weltbild nicht von Monat zu Monat je nach der Gunst des



324 Paul Lang

Augenblicks schwankend und schillernd war, sondern auf die Ewigkeit
gerichtet erschien. Hierin aber liegt der entscheidende Unterschied. Wohl kann
der wahre Erzieher Parteimann sein, wohl steht auch er persönlich auf einem

ganz eindeutig bestimmten Grund und auf keinem andern (wohl muß er
auf solchem Grund stehen und darf nicht im Winde schwanken!) — aber
dieser Grund verbindet ihn mit dem Ewigen,

Der Politiker will vor allem die Macht. Der Erzieher aber will die

Gerechtigkeit. Mag sein, daß er überzeugt davon ist, daß sie mehr in dieser
oder jener Partei zu finden sei. Deswegen vergißt er doch nie, daß sic,

mindestens in der Anlage, auch in den anderen zuhause ist. Mit einem
Wort: der Politiker sagt sich: „RiZKt or ^rouA m^ pari)/" (Recht oder
unrecht, es ist meine Partei!), der politisierende Erzieher aber sagt sich: „Nur
solange diese Partei die Gerechtigkeit vertritt, bleibe ich ihr treu." Das
ist das Entscheidende! Und deshalb wird nicht nur zwischen parteilosen
Erziehern und ihnen übergeordneten Politikern, sondern selbst zwischen dicscn,
nnd ihren Pädagogischen Parteigenossen nie eine Einigung möglich sein,
solange von Seiten der Politiker die autonome Ebene des
Pädagogischen nicht anerkannt wird, solange sie nicht zugeben, daß
das Pädagogische wie das Künstlerische eine Welt eigenen Wertes ist, daß
die Erziehung, wenn sie zur Dienerin der Politik wird, sich ihrer Funktion
begibt, ohne doch dem Politischen wesentlich helfen zu können, daß jede

Stunde, die im Dienste eines Parteidogmas steht, in eben dem Maße eine
schlechte Stunde ist, genau wie ein Theaterstück ein schlechtes Stück ist, wenn
es nur eine Tendenz beweisen will. Der tiefere Grund ist in beiden Fällen
derselbe.

Der tiefere Grund ist der, daß in Tat und Wahrheit Erziehung eine

Kunst ist und nicht eine Technik! Daß damit ihre Träger und Diener alle
Erhabenheit der Künste genießen, all die unaussprechbare Seligkeit des

künstlerischen Schaffens, aber auch dessen abgrundtiefe Verzweiflung! Die
Technik genügt dem tüchtigen Schulmann, dem geschickten Methodiker. Die
Kunst aber ist des Pädagogen, des eigentlichen Erziehers!

Und so kommt es auch, daß die Künste blühen zu Zeiten, die

aufgerissen (wenn ihre Früchte auch oft sehr viel später erst reifen), zu Zeiten,
die das gurgelnde Chaos zu bändigen haben. Jn großen Zeiten, in
gefährlichen Zeiten! So erstehen auch die großen Erzieher, wenn die Zeiten
aufgewühlt sind, wenn die Tafeln zerbrechen. Die großen Erzieher sind

Künstler, die so sehr an der Gegenwart verzweifeln, daß sie in der Jugend
eine schönere Menschheit vorauszubilden ersehnen, sie vorausbilden

Müssen. Sie alle suchen irgend ein drittes Reich. Aber eines, das

morgen schon da wäre, gelebt durch das Geschlecht, das sie erziehen, auch

über sich selbst hinaus, ja erst recht über sich selber hinaus! Nur insofern
ein Schulmann solches mit leidenschaftlichem Eifer erstrebt, nur insofern
ist er wahrhaft Erzieher. Und umso tiefer und ausschließlicher ist er es,
je mehr seine Kraft nur durch das Kind ausgelöst werden kann, das er



Die richtige Erziehung? 325

emporheben will aus seinem gegenwärtigen Stande, das er zum großen,
zum guten, zum edlen Menschen emporerziehen will, mit heißem Bemühen
und innigster Liebe. Aber das gerade gestaltet sein Bemühen zur Tragik,
daß der reinste Erzieher so vollkommen abhängig ist von den Kindern^
daß er nur mit ihnen sich als Künstler erfährt; daß sie aber so wenig oft
dasjenige werden, wozu er fie bilden möchte. Dieselbe Tragik schattet über
dem genialen Erzieher wie über jedem anderen Genie, die selbe Tragik,
die aus dem unendlichen Abstand zwischen Erstrebtem und Erreichtem
herrührt. Die Tragik, die Michelangelo umdüsterte, ist im Tiefsten die gleiche,
die Pestalozzi zerbrach: sie ist das unabänderliche Los des genialen Menschen.

Aber dennoch ist nie das Bemühen eines genialen Menschen umsonst
gewesen! Nnd keines Kindes Instinkt hat sich jemals darin getäuscht, welcher
unter seinen Lehrern ein Pädagoge war, den ein Hauch des erzieherischen
Genies umwitterte, und welche Schulmänner waren, die gleichgültig oder

gewissenhaft ein „Pensum" abwickelten.
Die genialen Pädagogen sind die Söhne der verwilderten Zeit. Sind

die Heilmittel, die sich dem kreißenden Schoß der Zeit entwinden,
Schulreformen sind der in die Zukunft projizierte Wunsch nach Änderung des

gegenwärtigen Lebens. Zu Zeiten, da dic Wasser des Lebens gemächlich
plätschern, genügt es am Unterricht. Da ist der geniale Erzieher nicht
Vonnöten. Wenn es auch dann zwar wünschenswert wäre, daß ein jeder Schulmann

einen Hauch davon spürte...
Heute aber brauchen wir ihn wie selten zuvor. Denn er nur bindet

die zerrissenen Teile. Die Schule ist in eine Unzahl von Fächern
zersplittert. Das Kind steht vor einem Haufen von verwirrenden Einzeltatsachen.

Die Kraft theologischer Bindung ist weitgehend gebrochen. Die Kraft
des staatlichen Ideals ist in voller Auflösung. Der Erzieher ist
heute die letzte Instanz, die den zerspellenden Kosmos
noch zu binden vermag. Daher die Not und Unrast moderner
Erziehungswissenschaft. Daher das Interesse an pädagogischer Lehre. Nie
war die souveräne Persönlichkeit des Erziehers, in der sich die zerstreuten
Farben des Daseins zur Einheit binden, der Jugend stärker Vonnöten als
heute. Und nie war diese in größerer Gesahr, keine Persönlichkeiten, sondern
Fachspezialisten vorgesetzt zu erhalten. Nie lechzte eine Jugend stärker nach
dem Brote des Lebens. Und nie ging sie wie heute hoffnungsloser einer
entgotteten Zukunst entgegen, wenn sie von Unterrichtsbeamten nichts
erhielt als die behördlich abgestempelten Steine. Nie trug dann eine Jugend
den Selbstmord bereiter im Herzen,

Aus dieser mehr oder weniger deutlich empfundenen Situation heraus
sind die nachfolgend gewürdigten Bücher entstanden. Sie tragen verschiedenen

Aspekten heutiger Pädagogik besonders Rechnung, Sie sind wertvoll
aus unterschiedlichen Gründen.



326 Paul Lang

August Riekel steckt in „Aufgaben und Grenzen der öffentlichen
Erziehung" (W. Zickfeldt Verlag, Osterwieck/Harz) in gedanklich
überzeugender Weise und in warmherziger Art den Bereich des Pädagogischen
ab. Es ist ihm darum zu tun, die „Eigengesetzlichkeit des Bildungsvorgangs
und die Reinheit der pädagogischen Willenshaltung" klar zu machen. Die
Pädagogik ist nach ihm noch kein selbständiges Fach, sie muß sich erst ihre
eigene Ethik und ihre eigene Logik schaffen, unabhängig von Philosophie und

Naturwissenschaften, als deren Anhängsel sie man noch vielfach zu betrachten
geneigt ist. Dabei betont der Autor außerordentlich stark — und bei uns
vielleicht besonders zu beherzigen! — die gänzliche Verschiedenheit der'

öffentlichen von der privaten Erziehung. Die Familienerziehung dient dazu,
den neuen Menschen zu jenen Zielen zu erziehen, die im Jnteressenkreis
ihrer engerenSphüre liegen, die öffentliche aber hat das Individuum
zu seiner Stellung innerhalb der G e m e i n s ch a f t zu bilden. Riekel findet
herrliche Worte, um die aufs Zeitlose gerichtete Art des echten Erziehers
zu zeichnen, als dessen hervorstechendster Zug gelten muß, daß er an
den Menschen glaubt. Darin findet er den archimedischen Punkt,
der es ihm gestattet, die ewige Spannung zwischen Jugend und Alter
Pädagogisch fruchtbar zu machen. Es ergibt sich hiemit, daß der Erzieher nicht
engherzig-bangend erziehen soll, „sondern so, daß das neue Geschlecht, das

aus eigener Gesetzlichkeit werden will, nicht am alten zerbricht". Riekels
Buch ist zwar in erster Linie für Pädagogen geschrieben und verlangt zum
Erfassen eine nicht ganz kleine denkerische Konzentriertheit, aber zugleich

wirft es auch so viele Fragen allgemeiner Kulturentwicklung auf, daß es

über die Fachgrenzen hinaus einen Leserkreis verdient. Jeder vor allem,
der in öffentlicher Stellung mit der Schule zu tun hat, sollte die Gedankengänge

des Verfassers in Bezug auf die Konfliktmöglichkeiten zwischen Parteipolitik

und autonomer Pädagogik, die noch niemals derart einprägsam
dargestellt worden sind, des Durchdenkens wert erachten. Riekels Folgerung
aus feinen Prämissen, daß das Erziehungswesen innerhalb des Staates
dieselbe Autonomie erhalten müßte wie das Recht, sowie feine Forderung
der Selbstverwaltung sind weitgehender Beachtung wert. Endlich sei noch

ein wichtiges Zitat wörtlich mitgeteilt: „Die vornehmsten Aufgaben des

Staates und der öffentlichen Erziehung bestehen darin, alle Gegensätze im
nationalen Leben auszugleichen. Die öffentliche Erziehung soll deshalb zur
hohen Idee der Gemeinschaft erziehen, die im Nationalstaat ihre stärkste

Verwirklichung findet. Somit wird die öffentliche Erziehung zu einer Keimstätte

des ewig lebendig bleibenden Strebens nach organisch gewachsenen

Gemeinschaften."

Auf das Endgültige, Absolute der Pädagogik — im Gegensatz zum
Zeitgebundenen der Politik — deutet auch Bertrand Rusfells Buch

„Ewige Ziele der Erziehung" schon im Titel hin (Niels Kampmann, Heidelberg).

Der aus englischem Hochadel stammende Philosoph, der an
amerikanischen und chinesischen Universitäten gelehrt hat und auch das sow-



Die richtige Erziehung? 327

Mistische Experiment gründlich kennt, richtet sich darin nicht an Fachleute,
sondern an ein breiteres Publikum. Seine weltmännisch angelsächsische,

gelegentlich leicht ironische Art sticht von der deutschen Spekulation und
dem leidenschaftlichen Erzieherethos Riekels beträchtlich ab. Russell
berührt sich in der außerordentlich starken Betonung der Wichtigkeit der
Früherziehung, über die er manches Beherzigenswerte vorbringt, vielfach mit
den Amerikanern Dewey und Watson (vergl. meine Besprechung „Amerika
im eigenen Spiegel" in der Mainummer dieser Zeitschrift). Er ist ein
Anwalt der liebevollen Methoden, der Ermunterungen; Feind jeder
Unterdrückung. Wie die Amerikaner, ist er geneigt, die Hilfswissenschaften der
Erziehung, Psychologie und Eugenik, maßlos zu überschätzen. Was soll
man gar sagen, wenn man einen Satz findet wie diesen: „Wir könnten,
wenn wir wollten, innerhalb einer Generation das Paradies auf Erden
schaffen." Höchstens, daß es wohl seinen tieferen Grund haben muß, wenn
dieses Wollen bis heute noch nie dagewesen ist. Aber diesen tieferen Grund
haben freilich Rationalisten seines Schlages noch niemals sehen wollen!
Dort, wo Russell Aufbauendes zur Erziehung des Kleinkindes bringt, gibt
«r nicht wesentlich Anderes als die moderne kontinentale Pädagogik auch.

Geht er aber doch einmal zu weiteren Betrachtungen über, so können ihm
Sätze passieren wie dieser: „Meiner Meinung nach sollte niemand gehorchen
lernen und niemand versuchen zu befehlen." Da erinnert man fich, daß er
von der reinen Mathematik und der puren Logik herkommt und niemals
gezwungen war, einer Klasse an einem heißen Sommertag die Regeln des

Subjonctifs beizubringen.
Ganz andere Töne klingen uns aus Leopold Zieglers „Magna

Charta einer Schule" entgegen (Otto Reicht Verlag, Darmstadt). Wie
Russell ist auch Ziegler Philosoph und noch deutlicher Privatgelehrter. Doch
das ist auch das einzige, was den beiden gemeinsam ist. Russell scheint,

trotz seiner ausgebreiteten äußeren Erfahrung, doch immer irgendwie
spielerisch-überlegen zum Leben zu stehen. Ziegler aber gehört zu jenen
Denkern, die ich die bohrenden nennen möchte. Sein Denken verläuft spi-
ralenhaft in immer tiefer greifenden Kreisen, im Grunde um einen einzigen
Gedanken herum. Wir dürfen ihn Wohl als den Gedanken des G o ttes-
reich es bezeichnen. Darin fallen zusammen die Kernfragen aller Theologie,

Philosophie, Politik, Pädagogik, Das vorliegende Bnch, obschon

scheinbar der Aufriß einer Musterschule für zukünftige Führer, ist in Wahrheit

ein neuer — und mühsamer — Versuch Zieglers, sein System in
logisch-klare Gliederung zu fassen. Es ist nicht zu bestreiten, daß er damit
einen zyklopischen Bau errichtet hat. Und keiner soll sich beifallen lassen,

ihn anders als in heißem Bemühen zu betreten! Denn die Lektüre Zieglers
ist wahrhaftig kaum leichter als die eines Hegel. Aber freilich wird man
für die harte Mühe auch fürstlich belohnt. Denn wenn einer in Deutschland
heute als „totaler" Mensch anzusprechen ist, in dem sich die sonst einander
zerfleischenden Mächte in höherer Einheit zusammenschweißen, so ist es



323 Paul Lang

Wohl Leopold Ziegler. Dies summarisch für das Allgemeine, für den Untergrund

dieses singulüren Buches. Was nun das Spezielle angeht, nämlich
den Lehrplan dieser utopischen Schule, so dieses: die Fächer teilen sich in
drei Unterrichtsgruppen. A. Kräfte der Überlieferung: Sprachen, Geschichte,

Religion. B. Kräfte der Naturergründung: Mathematik, Physik, Chemie.
C. Kräfte der Wirtschaft: allgemeine Bio-Morphologie, politische Anthropologie,

ökonomische Anthropologie, Charta der Verantwortungen.
Es wäre sinnlos, aus dem gigantischen Bau Einzelnes herauszugreifen.

Dem Wissenden oder doch Ahnenden besagt schon dies Schema

genug. Und für die andern hat Ziegler ohnehin nicht geschrieben. Er wird
Wohl noch eine gute Weile ein Denker bleiben, der nur für einen kleinen
Kreis sinnt und schreibt. Aber dieser Kreis kann sich ergänzen von
überallher.

Eines jedenfalls wird gerade aus seinem Buch wiederum mit letzter
Eindringlichkeit klar: daß jede bewegte Pädagogik zusammen-
fälltmitder geistigen Bewegtheit einer Zeit. Daß sie aus
Not geboren ist wie diese! Wer erneuern will, weil er erneuern muß,
der setzt seine Hoffnung auf das emporsteigende Geschlecht, der bemüht sich

um die Reform von Form oder Inhalt der Erziehung oder von beidem

zugleich. Nicht immer erfüllen sich all seine Blütenträume. Doch ebenso

selten wohl blieb solche Bemühung zur Gänze ohne die Frucht.

VolitiscKd Rundschau
Schweizerische Umschau.

weiter im Schlepptau öes Protektors: Mandschurei, völkerounö unö

„Neue Zürcher Zeitung'.
Die Vorgänge in der Mandschurei, die Mitte September die in

Genf versammelten Rats- und Versammlungsmitglieder des Völkerbundes in
Aufregung und Spannung versetzten, sind nicht ohne Vorläufer. Vom Jahre 1894

an nimmt Japan, in Befolgung alter außenpolitischer Überlieferungen, seine Pläne
auf dem asiatischen Festland wieder auf. Am 1 August jenes Jahres bricht der

chinesisch-japanische Krieg aus. Den leichten Siegen Japans sucht zuerst England
Halt zu gebieten, das in China bisher den Damm gegen das russische Vordringen
nach Ostasien erblickt hatte. Allmählich kehrt aber die englische Politik. Nach dem

Frieden von Schimonoseki, der Korea aus der bisherigen Oberherrschaft Chinas
„befreit" und seine „volle und lückenlose" Unabhängigkeit herstellt, Japan den
Besitz der Liaotung-Halbinsel u. a. m. einträgt, erhebt Rußland, unterstützt von
Frankreich und Deutschland, Einspruch. Japan muß Liaotung wieder herausgeben.
Rußland drängt in den folgenden Jahren machtvoll nach Ausdehnung im Osten.
1896 erhält es von China das Recht, die sibirische Bahn über chinesisches Gebiet,


	Die richtige Erziehung?

