
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 2

Artikel: Universität und Universitas

Autor: Oehler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Universität und Universitas 33

Universität unö Universitas.
Von Hans Gehler, Zürich,

/^s hat im vergangenen Winter nicht an Anläufen gefehlt, über das Un-^ genügen des heutigen Hochschulwesens Abklärung zu schassen. Weiter
als bis zu einer Aufweisung der tatsächlichen Lage ist man allerdings dabei

nicht gekommen. Auf der einen Seite bleibt die gärende Unruhe einer

Hochschülerschaft, die „ein Bild in sich trägt von der Universitas nls der

Gralsträgerin unserer tiefsten Wesenheit, einer Geistesquclle für Volk und
Nation, ciner Stätte wahrhaften Führertums",*) Auf der andern Seite
ein Hochschullehrkörper, nicht ohnc redliches Bemühen, aber in
Voraussetzungen und Vorstellungen befangen, die es ihm erschweren, wenn nicht
verunmöglichen, einen Weg aus der Unzulänglichkeit heraus zu finden. Jn
der Februar- und März-Nummer dcr „Rascher'schen Monatshefte" (Zürich)
sind drei der von Vertretern des Lehrkörpers während der Zürcher
Hochschulwoche zum Gegenstand Universität und Universitas gehaltenen
Vorträge zu», Abdruck gebracht. An ihnen läßt sich die Geisteslage unserer
heutigen protestantisch-liberalen Hochschulen wie deren lintergründe
erkennen. —

Prof, Emil Ermatinger als Vertreter der Geisteswissenschaft anerkennt
in seinem Vortrag „Wissensspaltung und geistige Einheit" die Notwendigkeit

der Spezialforschung, Ohne sie ist fruchtbare Forschungsarbeit heute

unmöglich. Leider geht dem Forscher, der seine Sehkraft für sein eigenes
Fachgebiet schärft, dabei aber leicht die Sehschärfe für die übrigen Daseinsgebiete

verloren. Die wissenschaftliche Leistung des 19. Jahrhunderts ist
bewundernswert. Die gewaltige Anhäufung von Stoffwissen, die sie

gezeitigt, bedeutet aber zugleich eine Zersetzung des früheren einheitlichen
Weltbildes. Auch sind wir heute an einem Punkt angelangt, wo wir den

Sinn der aufgehäuften Wissensmassen nicht mehr einzusehen vermögen.
Das macht uns innerlich unsicher. Von dieser Unsicherheit und geistigen
Zersetzung ist auch der Lehr- und Forschungsbetrieb der Hochschule
ergriffen. Der Mensch muß aber, wenn er leben und wirken soll, wissen,

wozu er lebt und wofür er wirkt. Bei einem überbordenden Reichtum vvn
Wissen und Können war er nie innerlich so leer und ausgehöhlt wic heute.

Daher brauchen wir eine neue Sicherheit, eine Einheit unserer
geistigseelischen Grundlagen, Welches ist der Weg dazu? — Eine Einheit der

Forschungsmethoden hat es nie gegeben. Der Hochschüler, der die Hochschule

besucht, bekommt nicht einfach Wissen vermittelt, das sich friedlich
nebeneinander verträgt und ruhig miteinander verschmilzt. Das schadet

indessen nichts. Der Student soll ja an der Hochschule denken lernen. Und
das kann er nur, wenn er von Gegensätzen hin- und hergeschüttelt wird,

*) stud, med, Walter R. Corti im „Zürcher Student" vom Januar 1931.



84 Hans Oehler

Fruchtbar ist diese „Dialektik" allerdings nur, wenn die beiden streitenden
Teile im Inhalt ihrer Weltanschauung auf gleichem Boden stehen, d. h.

wenn nicht gekämpft wird um jeden Preis, sondern um der Erringung
eines gemeinschaftlichen Ideals, um der Wahrheit willen, Spannung soll
nicht Zweiheit, sondern Zweieinheit sein. Was sich heute aber bekämpft,
sind zwei völlig getrennte Weltanschauungen. Zwischen Geistes- und
Naturwissenschaft klafft ein unüberbrückbarer Gegensatz. — Trotzdem besitzen
beide schließlich doch etwas Gemeinsames. Jeder Wissenschaft liegt ein
Glaube im Sinne einer notwendigen Geistes- und Seelenlage einer
Persönlichkeit, einer Zeit, einer Generation zugrunde. Auch die exakten
Wissenschaften haben so ihr geschichtliches Moment. Eine Dogmatil soll dieser
Glaube nicht sein. Weltanschauungen und Religionen find nur Versuche,
das Unaussprechliche auszudrücken. Keine reicht aus, es in eindeutiger
und voller Weise zu tun. Deswegen braucht man nicht für sich selber jede

sür richtig zu halten und heute dieser, morgen jener anzuhängen. Aber
man soll jedem Menschen die Freiheit lassen, aus dem Glaubenshintergrund

seiner Persönlichkeit zu wählen und urteilen. Letzte, reife Urteile
wird allerdings nur fällen können, wer durch tausend Fäden mit seiner

Zeit und seinem Volk verbunden ist, wer das Werden der Zeit in seiner
Seele trägt. Und diese höhere Sicherheit der Einsicht gewinnt man nicht
aus den Bezirken des Verstandes der reinen Wissenschaft. Sie zu besitzen,

ist Gnade.

Prof. Dietrich Schindler (Staatswissenschaften) überschreibt seine

Ausführungen „Der Weg vom Recht zur Universitas". Nach ihm ist es die

eigentliche Aufgabe des Hochschullehrers und der Hochschule, den Blick von
den Oberflächenaufgaben auf die tiefere Schicht der Wirklichkeit zu richten,
das wahrhaft Wesentliche zu Pflegen. Die Forschung spielt derart eine

wichtige und unentbehrliche Rolle im Leben der Gemeinschaft. Die Frage,
ob sie ihre Grenzen überschreitet, wenn sie die Politischen und sozialen
Fragen anpackt, an denen sich die menschlichen Leidenschaften erhitzen und
die Schicksale von Völkern und Staaten entscheiden, ist durchaus zu
verneinen. Die Wissenschaft soll diese Fragen und Gebiete wissenschaftlich
aufhellen und sie nicht der Laune und Willkür preisgeben. Dann können

sie einer objektiv sachlichen Regelung unterworfen werden. Warum sollen
sich schließlich nicht in der Sozialwissenschaft ähnliche Fortschritte erzielen
lassen, wie etwa in der Medizin? Wären unsere heutigen Vorstellungen
vom sozialen Leben nicht oft so primitiv und doktrinär festgerannt, dann
könnte manche der gefährlichen Spannungen unserer Zeit behoben werden.
Was die Rechtswissenschaft anbetrifft, so führt die richtige Fragestellung
notwendig über das rein Rechtliche zum sozialen Ganzen und schließlich
über dieses hinaus zur universellen Fragestellung nach der letzten Einheit
des Seins und Wissens. Man kann aber auch von jedem andern Ausgangspunkt

aus das ganze menschliche Wissen, die Sphäre aller Fakultäten
aufrollen. Denn allen ist das eine Ziel gemeinsam: jene letzte Einheit zu er-



Universität und Universitas 85

reichen, von der aus die Beherrschung des ganzen Wissensstosfes möglich
ist. Dieses gemeinsame Ziel verbindet sie denn auch zur Universitas. Allerdings

liegt dieses Ziel vielleicht außerhalb der Universität, die Wissenschaft
kann nur Wege dazu zeigen, und die letzte Stellungnahme muß dem

Entscheid des Einzelnen überlassen werden.

Prof. W. Löffler (Naturwissenschaften) erblickt in seinem Vortrag „Medizin

und Universitas" die Wurzel jeden Forschens im affektbetonten
Suchen nach Erkenntnis und Wahrheit. Eine Vereinheitlichung der
Lebensanschauung ist für ihn dabei weder denkbar noch wünschbar. Die Einzelwesen

seien glücklicherweife noch ausgeprägt genug, um das Zustandekommen

eines Kollektivbewußtseins zu verhindern. Ein Einheitsforscher
und eine Universalforschungsmethode könne nie als erstrebenswertes Ziel
erscheinen. Allerdings komme es in Zeiten, wo die Naturwissenschaften die
reale Welt zu fassen glauben, immer wieder zu vergeblichen Versuchen,
aus einer einzelnen Wissenschaft heraus eine Weltanschauung bilden zu
wollen. Auch empfinde der denkende Mensch ein Bedürfnis nach
philosophischer Durchdringung seiner Kenntnisse und Vereinigung derselben zu
einem Weltbild. Aber das Psychische und physische Naturgeschehen „geht
seinen Gang unabhängig von solchen Abstraktionen". Entsprechend kann
es nicht Aufgabe der Hochschule fein, die Aufgabe der Mittelschule zu
übernehmen, die im heranwachsenden Menschen die formalen Grundlagen schafft
und allseitige Interessen weckt. Die Hochschule hat nur der Einzelforschung
zu dienen. Wer sich nicht aktiv an dieser betätigt, gehört nicht an bis
Hochschule. Der Ruf nach allgemeinen Gesichtspunkten „erweist sich nur
allzu leicht als Phrase und als Vorwand, eine Anstrengung zu vermeiden".

Wir sehen: der Vertreter der Naturwissenschaften will keine andere

Hochschule als eine, die der Einzelforschung dient. Allgemeine Bildung zu
vermitteln, ist nach ihm Aufgabe der Mittelschule. Diese schafft die nötige
Denkgewandtheit, die sog. formalen Grundlagen, und weckt allseitige Jnter-
essen, auf Grund derer der Hochschüler nachher neben seinem Fachstudium,
wenn er ein Bedürfnis dazu verspürt, sein Wissen ergänzen kann. — Der
Vertreter der Staatswissenschaften erblickt in der Hochschule dasjenige Or-
gan der Gemeinschaft, durch welches deren letzte Fragestellungen aufgehellt
und geklärt werden sollen. Die Hochschule darf sich durchaus nicht fern
halten von den Fragen und Aufgaben des politischen und sozialen Tages-
kampfes und der Völker- und Staatenschicksale. Bloß: die Wissenschaft kann

vielleicht doch nur Wege zeigen. Die Entscheidung und letzte Stellung-
nähme muß dem Einzelnen überlassen werden. — Der Vertreter der Geistes-
Wissenschaften schließlich verlangt eine Überwindung der geistigen Zersplitterung

und Unsicherheit, in die uns ein Übermaß ungestalteten Einzelwissens
gebracht hat. Wir bedürfen notwendig einer neuen Sicherheit, einer Einheit

unserer geistig-seelischen Grundlagen. Den Ansatzpunkt dazu finden
wir in der Erkenntnis, daß auch den sonst gegensätzlichen Natur- und
Geisteswissenschaften ein Gemeinsames zugrunde liegt, ein Glaube im Sinne einer



86 Hans Oehler

zeit-, gencrations- oder persönlichkeitsbedingten Geisteslage. Man kann

diesen Glauben in dcr Lehre einer Kirche, man kann ihn anderswo finden.
Jeder Mensch sollte aber frei sein in der Wahl, die er nach seinen persönlichen

Bedingtheiten trifft, — Fassen wir zusammen: bei aller Verschiedenheit

dcr Aufgabe und Rolle, die der Universität von den Vertretern ihrer
einzelnen Forschungsgebiete zugewiesen werden, in einem sind sich alle
einig: die letzte, die entscheidende Wegweisung kann nicht von der
Hochschule ausgehen. Allgemeinverbindlichkeit kommt dem von ihr Gelehrten
nicht zu. Jeder Einzelne bleibt darauf angewiesen, daß er das für ihn
Gültige selbst findet. Die Universität kapituliert vor der Universitas. Die
Stätte höchster Geistcspflege dankt vor der letzten Aufgabe des Geistes
ab. -

Gehen wir den Gründen dieses Verhaltens nach. Prof, Löffler spricht
von der Nichtwünschbarkeit eines Einheitsforfchers oder einer
Universalforschungsmethode und von den vergeblichen Versuchen, aus einer
Einzelwissenschaft heraus einc Weltanschauung zu bilden. Darum kann es sich

aber auch gar nicht handeln. Die Frage stellt sich in Wirklichkeit ganz
anders. Löffler berührt sie selbst in anderem Zusammenhang: der denkende

Mensch habe zwar ein Bedürfnis nach weltanschaulicher Durchdringung
seiner Kenntnisse und Vereinigung derselben zu einem geschlossenen Weltbild.

Aber das Naturgeschehen gehe seinen Gang unabhängig „von solchen

Abstraktionen". Dazu dic Gegenfrage: wozu denn das Suchen der ganzen
Forschung nach Erkenntnis und Wahrheit, wenn das Naturgeschehen
davon nicht berührt wird, bezw. in seinem Ablauf vom Menschen nicht
erkannt und entsprechend vorausberechnet und vorausbestimmt werden kann?

Für das Gebiet der einfacheren Natur, das den Forschungsgegenstand der

Naturwissenschaften bildet, wird Löffler diese Erkennbarkeit und
entsprechende Voraussehbar- und Vorausbestimmbarkeit sicher nicht leugnen.
Sic gilt aber ebenso für die mannigfaltigsten und höchsten Lebensvorgänge.
Nur daß die „Gesetze" des niederen Naturgeschehens hier im besten Fall
noch „Regeln" sind. Hier wie dort, und das ist das Entscheidende, handelt
es sich aber um eine Deutung, um die Deutung einer Welt, in die wir hineingestellt

sind und in der wir ohne solche Deutung hilflos der Vielheit der

auf uns eindringenden Einwirkungen und Eindrücke erliegen. — Natur-
und Geisteswissenschaft, Wissen und Glauben unterscheiden sich also nicht
im Wesen und nicht in der Methode, sondern nur in der Umfassendheit des

Gegenstandes. Der „Glaube" gibt die Deutung des gesamten Lebens, Die
Einzelwissenschaft diejenige eines Teilvorganges, Die Gesamtdeutung kann

nicht aus einer Einzeldeutung abgeleitet werden. Aber sie muß mit deren

Ergebnissen übereinstimmen. Sie stellt keine Universalforschungsmethode
dar. Aber von ihr fällt auch auf jede Einzelforschung wegweisendes Licht.
Darum ist es kurzsichtig und sinnwidrig, wenn der Naturwissenschafter
Notwendigkeit und Bedeutung umfassenderer Gesichtspunkte leugnet. Er
gerät damit schließlich nur in den nämlichen unhaltbaren Widerspruch wie



Universität und Universitas 87

dic materialistische Geschichtsauffassung des Marxismus, die den Einfluß
geistiger Tätigkeit auf dcn Ablauf der Geschichte leugnet, aber trotzdem
durch ihr Weltbild die Menschen zu einem bestimmten Handeln und
Verhalten anhält (dem dann doch keine Einwirkungsmöglichkeit auf das
Geschehen selbst zukommen soll).

Prof. Schindler zweifelt an der Fähigkeit der Hochschule, einc sür den

Einzelnen verbindliche letzte Stellungnahme zu beziehen. Ihm bedeutet

Wissenschaft ein „Aufhellen" vorliegender Fragen und Aufgaben, Je mehr
z. B. die Gesellschaftswissenschaft fortschreitet, d, h, die vorliegenden
sozialen und politischen Fragen und Aufgaben aufhellt, desto mehr werden
die gefährlichen Spannungen unserer Zeit, die auf zu einfachen und
doktrinär verbohrten Vorstellungen beruhen, verschwinden. Alle Gegensätze,
aller Kampf nnd Streit zwischen Menschen wäre also die Folge bisher noch

ungenügender Aufklärung. Wie die Wissenschaft von der Gemeinschaft
immer vollkommener wird, müßte auch die Gemeinschaft felbst immer
vollkommener werden. ^- Sehen wir aber nicht, daß alle wissenschaftliche Tätigkeit,

von der eine wirklich befruchtende Wirkung auf das Leben ausging,
viel weniger ein Aufhellen, als vielmehr ein Gestalten war, daß sie ivcnigcr
ein besseres Wissen als vielmehr ein Können, eine verpflichtende Wegleitung
zum so- und so-Handeln vermittelte? Wozu dient schließlich alles Wissen,
alles Aufgeklcirtseiu, wenn in ihm nicht zugleich dic Anweisung enthalten
ist, was getan werden muß? Jn dem Eingeständnis, daß die letzte Einheit
nicht durch die Wissenschaft und nicht an ihrer Pflegestätte, der Hochschule,
gefunden werden, daß vielmehr die Wissenschaft nur den Weg dazu
aufzeigen könne und dem Einzelnen die letzte Stellungnahme überlassen müsse,

liegt die Abdankung vor dem eigentlichen Sinn aller Wissenschaft:
Allgemeinverbindlichkeit zu schaffen. — Gewiß, auch die exakteste Wissenschaft
dringt nicht bis zum Unbedingten vor. Auch ihr „Wissen" bleibt bloßes
Gleichnis. Jede Vorstellungsweise ist zeit- und generationsbedingt und
wird einmal von einer anderen abgelöst. Aber eine Wissenschaft, die

deswegen den Anspruch auf Allgemeinverbindlichkeit aufgibt, erfüllt ihren
Daseinszweck nicht mehr: dem Menschen eine Hilfe und Wegweisung zu
sein. Vorstellungsweisen vergangener Zeitabschnitte aufzählen, ohne selbst
eine solche zu vertreten, ist nicht Wissenschaft, sondern ein Spiel mit Wissen.
Wirkliche Wissenschaft ist Gestaltung. Und in dieser Tätigkeit der
Gestaltung (aller in einem bestimmten Zeitpunkt für das betreffende Wissensgebiet

vorliegenden Gegebenheiten) liegt schon die Stellungnahme
eingeschlossen. Man gestaltet ja, um wegzuweisen. — Den Ansatzpunkt zur
Gestaltung, den Antrieb zur Art der Stellungnahme kann allerdings nie das
Einzelwissen, die Wissensmasse abgeben. Dieser liegt in der Volks- und
zeitverbundenen schöpferischen Persönlichkeit. Darin besteht das letzte
Geheimnis für das Versagen der heutigen Hochschule, der Grund für ihre
Lebensfremdheit: daß an ihr nur noch fo selten schöpferische Persönlichkeiten
wirken, und ihre „wissenschaftliche" Tätigkeit sich auf das Wiedergeben ver-



88 Hans Oehler

gangencr Wissensformen, früherer Gestaltungen beschränkt. Den Sinn
dieser Wissensmassen vermögen wir dann nicht mehr einzusehen, weil uns
dieses Wissen zu nichts mehr dient. Darum ist es eigentlich auch nicht richtig,
von einem Fortschreiten, einem immer Vollkommenerwerden etwa der

Gesellschaftswissenschaften zu reden. Andere Anschauungsweisen treten an die

Stelle früherer. Sie werden einen immer größeren Erfahrungs- und

Wissensstoff zu verarbeiten und berücksichtigen haben. Aber „wahrer" und

„vollkommener" in dem Sinne, daß sie das Leben nun vollkommener zu

regeln vermöchten, bis schließlich überhaupt einmal ein nicht mehr zu
überbietender Vollkommenheitsgrad erreicht ist, sind sie deswegen nicht. — Oder
ist unser augenblicklicher Gesellschaftszustand denn etwa vollkommener als
alle bisherigen Gesellschaftszustände? Befinden wir uns nicht vielmehr in
einer äußerst unbefriedigenden und gefahrvollen Lage, in einer Zersetzung
und Auflösung des Gemeinschaftslebens, deren Ende gar nicht abzusehen

ist? Und kann man auch nur mit einem Anschein von Recht behaupten,
daß der Grund dafür in ungenügender Aufhellung und Aufklärung liege?
Seit über zweihundert Jahren werden die europäischen Völker aufgeklärt,
Sie sind aber deswegen nicht friedlicher und verträglicher geworden. Im
Gegenteil, man kann sagen, daß die Gegensätze zwischen den einzelnen
Volksschichten, daß Kampf und Streit zwischen den Völkern heute leidenschaftlicher,

gewalttätiger und blutiger sind als je in früheren Zeitaltern. Es
ist, als ob die Menschen beim Austrag ihrer naturgegebenen und
unvermeidlichen Gegensätze hilfloser, und darum blind in der gegenseitigen
Zerstörung geworden wären. Und dem ist auch so. Aufklärung und Liberalismus,

und als ihr vornehmstes Organ, die Schule einschließlich der
Hochschule, haben über alle erdenklichen Fragen Aufhellung und Wissen
verbreitet. Aber all ihrem Wissen hat die Verbindlichkeit, die Verpflichtung
zum so- und so-Handeln gefehlt. Das Leben ist unter ihrer Einwirkung
zum Spielball der Willkür und Laune des Einzelnen geworden. Die
Gemeinschaft ist um Führung und Wegweisung gekommen. Der Mensch war
nie führungsloser und hilfsbedürftiger als im Zeitalter vollkommenster
Aufklärung und größten Vielwissens.

Prof. Ermatinger sucht die Wissensspaltung, von der die heutige
Hochschule beherrscht wird, durch cinen beiden Parteien zugrunde liegenden
„Glauben" zu überbrücken. Zwingend ist dieser Glaube allerdings für
niemand. Es muß jedermann frei gelassen werden, die seiner persönlichen
Anlage zusagende Weltdeutung zu wählen. Auch schadet es nichts, wenn
der Hochschüler an der Universität auf gegensätzliche Lehrmeinungen stößt.
Er lernt dabei denken. Allerdings ist jede Dialektik, jedes sich-Auseincmder-
setzen nur dann fruchtbar, wenn es sich nicht um Gegensätze des Wesens

handelt, wenn die streitenden Teile weltanschaulich auf dem gleichen Boden
stehen, mit andern Worten, wenn es nicht ein wirklicher Kampf, ein Kampf
um jeden Preis ist. — Jn letzterer Anschauung begegnen wir einer
Lieblingsvorstellung des Liberalismus: alle Gegensätzlichkeit, aller Kampf



Universität und Universitas 89

zwischen Menschen sollte eigentlich nur ein dialektischer Streit sein, nie ein

Machtkampf, ein Kampf um jeden Preis. Diese Vorstellung liegt ja auch
dem liberalen Parlament zugrunde: innerhalb einer weltanschaulich
einheitlichen Vertretungskörperschaft beratschlagt man über die beste Lösung
vorliegender Fragen. Auch öiese parlamentarische Dialektik ist nur solange
fruchtbar, als es sich bei den Partciungen innerhalb des Vertretungskörpers
um Meinnngs-, und nicht um Wollens- und Grundsatzunterschiede handelt.
Sobald der Kampf um Macht geht, wird das Parlament zu einer
zweckwidrigen Einrichtung. Auch weiß sich der Liberalismus, wenn ihm ein
Gegner gegenübertritt, der den Kampf um jeden Preis will, nicht mehr zu
helfen. Es paßt nicht in sein Weltbild, daß wirkliches Kämpfen gewollt
werden kann. Wo es trotzdem geschieht, muß es aus Irrtum geschehen.

Der Liberalismus betrachtet noch heute seine Gegner auf der Rechten und
Linken, den militanten Katholizismus und den marxistischen Sozialismus
gerne mitleidig von oben herab als Irrende, Weil er in seinem Weltbild
die Tatsache des Kampfes leugnet, glaubt er auch sich der Verpflichtung
zum Kämpfen enthoben. Er steckt den Kopf in den Sand, in der Erwartung,
wenn er sich nicht wehre, werden die andern ihn auch nicht angreifen. Wir
sind uns kaum bewußt, wie stark dieser Geist der Überheblichkeit einerseits,
unverantwortlicher Schwäche anderseits unsere protestantisch-liberalen
Hochschulen beherrscht. — Er ist übrigcns auch für die Vorstellung bestimmend,
wonach der Mensch dadurch „denken lerne", daß er sich in seinem Verstand
mit möglichst vielen und verschiedenartigen Auffassungsweisen auseinandersetze.

Was aus solcher Beschäftigung, die einen Hauptinhalt unserer Mittelschulen

bildet, herauskommt, ist im besten Fall eine gewisse formale
Denkgewandtheit, Diese wäre an sich nicht abzulehnen. Wenn sie aber auf Kosten
des eigentlichen Sinnes des Denkvorganges erworben wird, muß sie als
Unheil bezeichnet werden. Und dem ist bei der heutigen Art der Bildung
und Erziehung in großem Umfange so. Die heutige Bildungsarbeit löst
den Denkvorgang von seinem Grund, um dessetwillen er geschieht, und macht
das Denken zu einer Spielerei, Der Denkgewandte, der Intellektuelle, wie
man sagt, ist gerade darum nicht mehr zu wirklicher Führerschaft fähig.
Er wird zwar alles äußerst gewandt „vertreten" können. Aber waser
vertreten soll, das sagt ihm keine innere Stimme, dazu erhält er die Weisung
nicht aus sich selbst, sondern von außen her, durch einen äußern Auftrag;
in der Politik (in der liberalen Demokratie) sogenannt vom „Volk". Wirkliches

Denken heißt aber: eine Zeit- und Generationsforderung, die man
in sich trägt, ohne sie durch Vermittlung des Verstandes erhalten zu haben,
in Begriffsformen und Vorstellungsweisen umzusetzen, Ermatinger
kennzeichnet das Führertum wie folgt: Letzte, reife Urteile wird nur fällen
können, wer durch tausend Fäden mit seiner Zeit und seinem Volk
verbunden ist, wer das Werden der Zeit in seiner Seele trägt. Und diese

höhere Einsicht gewinnt man nicht aus den Bezirken des Verstandes der
reinen Wissenschaft. Sie zu besitzen, ist Gnade. — Damit sind allerdings



9« Hans Oehler

zugleich die Grenzen aufgewiesen, die aller Schulung und Erziehung gesetzt

sind: letzte Berufung zum Führer ist Gnade, Geschenk, nicht Erziehung und
Schulung. Wenn dem aber so ist, warum dann trotzdem dem aus höchster

Einsicht des begnadeten Führers entsprungenen Weltbild die
Allgemeinverbindlichkeit absprechen? Warum trotzdem jedem Einzelnen überlassen,
ob er fich in diesem Leben der Zersplitterung und Auflösung zurechtfindet
oder nicht? Wir müßten wieder lernen, daß das Leben einen Sinn hat, uns
klar werden, welches dieser Sinn ist. Das kann man aber nicht „lernen".
Das muß über einen kommen aus einem Lichtblick, den man aus einer
Offenbarung, einem Weltbild, einer Gestaltung empfängt, die ein
begnadeter Führer geschaffen hat. Und jedes derartige Weltbild trägt auch
den Zwang zum Geglaubtwcrden in sich. Ihm gegenüber verblaßt jede

Berechtigung zu Individualismus und Relativismus, —
Die Frage Universität und Universitas darf nicht mehr zur Ruhe

kommen. Heute steht die Universität ganz im Banne des liberalen
Weltbildes. Soll aber mit dem Verblassen dieses Weltbildes auch ihre Zukunft
als Universitas, als Stätte wegweisender Lebensgestaltung endgültig
besiegelt sein? Das hängt in erster Linie von der Möglichkeit ihrer Regeneration

ab. Diese Regeneration kann nicht in einer bloßen Rückkehr zu
Formen der Vergangenheit bestehen, Sie muß ein schöpferisches Schaffen
neuer Formen sein. Ein solches läßt sich allerdings nicht Herbeibesehlen,
Aber man kann es durch eine entsprechende erziehende uud bildende Tätigkeit

erleichtern, fördern, vorbereiten. Die gesamte jetzige „Lehr"-Tätigkeit
wird durch die Grundauffassung des Liberalismus vom Fortschreiten und
immer Vollkommenerwerden des Menschen und seines Wissens bestimmt
Sie erzielt beim Lernenden im besten Fall ein immer umfangreicheres
Wissen, ein Mehr-Wissen. Bis zum Grund seiner Persönlichkeit dringt
sie aber nicht vor. Damit vernachlässigt sie seine Willens- und Gemütskräfte,

seine eigentlich schöpferischen Fähigkeiten. Daß das bloße „Dozieren"
eine fragwürdige Einrichtung ist, fühlt ein Großteil der Lernenden schon

an der Mittelschule. Was man für sein Fach an Sonderwissen braucht,
kann man sich einprägsamer aus dem gedruckten Buch aneignen. Nur dort,
wo die Persönlichkeit des Vortragenden fesselt, erwächst Gewinn. Jn diesem

Fall ist es aber bereits wieder der Führer, der Gestaltende, von dem die

Wirkung ausgeht, nicht der Wissensvermittler. Je mehr aber im
Lehrkörper der Wissensvermittler vorherrscht, desto mehr fehlt ihm die Fähigkeit

zur Erkenntnis des Führers. Und nicht nur das: desto mehr lehnt er
aus Selbsterhaltungstrieb diesen auch als etwas ihm Unvertrautes ab.

Die gleiche Erscheinung finden wir ja im ganzen öffentlich-staatlichen Leben.

Je mehr dieses durch den „Beamten" und politischen „Vertreter" beherrscht
wird, desto ärmer wird es an Persönlichkeiten. Es steht dem gestaltenden
Führer genau so seindlich-ablehnend gegenüber wie die Hochschule. Der
Zugang zu ihm ist diesem genau so erschwert wie derjenige zur Hochschule.
Da aber der Beamte, Politische Vertreter und Wissensvermittler sich nicht



Hans Oehler 91

aus eigenem Verantwortungsgefühl für etwas einsetzt, sondern sich bloß

jemandem, der anonymen Masse Volk, verantwortlich fühlt, und da ein
oberstes Organ als Verkörperung der Gesamtverantwortung, das hier
ausgleichend eingreifen könnte, fehlt, sinkt unser öffentliches Leben und
Bildungswesen auf eine immer tiefere Stufe herab. — Hier liegt Berufung
und Sendung der an den Mittel- und Hochschulen heranwachsenden
Generation: aus ihrem gefühlsmäßigen Erfassen des Ungenügens des heutigen
Zustandes die unerbittliche Forderung nach seiner Überwindung zu stellen.
Von ihr müssen Zwang und Antrieb zur Auseinandersetzung mit diesen

Fragen, zur Auflockerung der geistigen Erstarrung des an der
Verantwortung befindlichen Geschlechts ausgehen. Durch ihren Ruf nach dem

Führer soll sie der schöpferischen Persönlichkeit wieder den Weg zu Schule
und Staat öffnen.

Politische MwÄschsu
Schweizerische Gegenwartsftagen.

Vienstverroeigerer im Stoatsöienst.

Die Verfassung der Eidgenossenschast legt die Staatsgewalt in die Hände des

Volkes, Sie gibt ihm bedeutende politische Rechte, aber sie auferlegt ihm auch

Pflichten. Wie die Rechte gleichmäßig auf dem ganzen Volke ruhen, ohne
Bevorzugung einzelner Kreise, so sind auch die Pslichten auf die Schultern des ganzen
Volkes verteilt. Jeder Bürger hat in gleicher Weise die Lasten zu tragen, die ihm
der Staat auferlegt. Das gilt im besonderen für die Wehrpflicht, die bei uns Sache
des ganzen Volkes, eine allgemeine Bürgerpflicht ist. Wer die Leistung des Militärdienstes

verweigert, und sei es aus an und für sich noch so achtenswerten
Beweggründen, wird als Rechtsbrecher vom Staate bestraft. Beim gewöhnlichen Bürger
hat es mit diesen gerichtlichen Bestrafungen sein Bewenden, Anders aber stellt sich

das Problem, wenn es sich um einen Beamten oder Angestellten des Staates handelt.
Es macht dabei keinen Unterschied, ob dieser ein Beamter des Bundes, eines Kantons
oder einer Gemeinde sei. Es handelt sich in allen Fällen um Beamte eines Gemeinwesens,

dessen oberstes Gesetz die Bundesverfassung ist. Daß die Armee vor allem
eine Bundesangelegenheit ist, die Kantone nur noch geringe Befugnisse im Militärwesen

besitzen und die Gemeinden überhaupt nur in untergeordnetem Maße mit
militärischen Aufgaben betraut sind, hat hier nichts zu bedeuten. Die Beamten all
dieser Gemeinwesen seien somit kurzweg Staatsbeamte genannt. Verweigert ein
Staatsbeamter Militärdienst, so wird er gleich wie ein gewöhnlicher Bürger
strafrechtlich verfolgt. Berührt aber die Dienstverweigerung (oder die Verweigerung der
Militärpflichtersatzsteuer) nicht auch seine Beamtenstellung?

Mit den Beamtenfunktionen hat die Dienstverweigerung unmittelbar nichts
zu tun. Weder die Funktionen eines Eisenbahners oder Postangestellten, noch die
eines Lehrers der staatlichen Schulen und Pfarrers der Landeskirche werden von
der Dienstverweigerung berührt, es sei denn, auch die Amtstätigkeit werde zu
antimilitaristischer Propaganda mißbraucht. Meist aber handelt es sich bei den
Dienstverweigerern aus Gewissensgründen um überaus gewissenhafte Leute, die auch ihre


	Universität und Universitas

