
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 10 (1930-1931)

Heft: 10

Artikel: Zur religiösen Krisis

Autor: Wiedmer, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


454 fzektor ffmmann: Segen die fremden Orden!

Schweiz ähnlich wie bei den Vereinigten Staaten und in Deutschland den

Willen zur Ablehnung fremder Orden respektieren wird. Tatsächlich sind
denn auch schon seit einer Anzahl von Monaten die häufigen Meldungen
über französische Ordensverleihungen an Schweizerbürger sehr spärlich
geworden. Eine deutliche Kundgebung des Schweizervolkes in der Abstimmung

vom 8. Februar könnte wahrscheinlich diese Vorsicht noch bestärken.
Damit wäre der Zweck der ganzen Bewegung gegen die fremden Orden

erreicht, auch wenn die ursprünglichen, eine völlig klare Lage schaffenden
Pläne nicht verwirklicht werden können. Dabei kann gegen den Vorschlag
des Bundesrates eigentlich niemand etwas einzuwenden haben, der wirklich

etwas gegen das Ordensunwesen tun will. Je deutlicher jedoch die

Kundgebung vom 8. Februar wird, desto mehr Aussicht ist vorhanden, daß
das Ordensverbot seinen Zweck erfüllt. Deshalb möge jeder vor und am
Abstimmungstag tun, was er kann, um mit dem Ordensunfug ein für alle
Male aufzuräumen!

Im religiösen Krisis.
Von Hermann Wieomer, Zürich.

I.

er religiöse Mensch sucht das hinter den Wesen und Dingen Wirkende.
Dazu treibt ihn zunächst die Hilflosigkeit den offenkundigen Härten

des Lebens gegenüber. Naturkräfte und Feinde draußen, Unglück, Krankheit

und Tod im Kreise der Seinen. Erst sehr spät wird daraus das
Bedürfnis, dem Dasein einen allerletzten Sinn zu geben.

Dem Primitiven scheint alles, was ihn umgibt, Leben zu haben,
eigenes oder fremdes, Beseelung oder Dämonie. Das oft selbst hergestellte
oder gewählte Idol ist die fremde Macht oder sie wohnt nur in ihm, Fesselung

gewissermaßen eines Teiles der frei schweifenden Macht. Noch ist
das nur ein Vertrag zwischen Mensch und Idol: Ich opfere dir, du hilfst
mir gegen meine Feinde, gibst mir Glück bei der Jagd oder machst meine
Haustiere fett. Es geht durchaus kaufmännisch zu: die Opfergabe entspricht
der Hilfe, die zu leisten ist. Versagt das Idol, dann wird ihm auf eine sehr
radikale Art gekündigt. Zeigt es fich aber mächtig, dann vergrößert sich

sein Einfluß, erfaßt Sippe oder Stamm, verschmilzt mit dem Selbstgefühl
und der Sicherheit kleiner Völker und stirbt mit ihnen.

Auch der Tod wird Machtspender. Schon im dumpfen Tasten des

noch ganz in die Natur verflochtenen Frühmenschen liegt die Gewißheit:
was gelebt und auf der Erde gewirkt hat, hört mit dem Tode nicht auf
zu wirken. Die Vorfahren bleiben da, wandeln nur die Form, werden z. B.
bei den Aranda in Australien zur Tjurunga, dem geheimnisvollen Schwirrholz,

zum Talisman, der dem Inhaber (Nachkommen) Macht verleiht, Schutz

gegen Feinde gewährt, aber auch Feinde schädigen und vernichten kann.



»ermann Wiedmer: Zur religiösen Krisis. 455

Mit der Seele hat dies nichts zu tun. Die stellt sich der Australier als
leichte weiße Gestalt vor, ein primitives Urbild unserer Gespenster. Kein
kündbarer Vertrag also mit dem selbstgeschaffenen Idol, vielmehr ererbte,
überkommene Macht, kraft Abstammung und Zugehörigkeit zum Totemklan.
Erste Abhängigkeit von den machterfüllten Gegenständen, die Frauen und
Kindern bei Todesstrafe verboten, „tabu", sind. Vorstufe der Autorität
des „Heiligen", erste Tafeln: Du sollst nicht, du darfst nicht.

Ahnenkult der Herrschenden hebt die helfenden Mächte als Götter in
den Himmel. Sie werden fern und unerreichbar, wohnen aber noch dann
und wann in Felsen, Quellen, Bäumen, oder auf Bergen. Sie verkündigen
sich in Blitz und Donner, Blätter- und Wasserrauschen, Wind und Sturm,
Feuer und Rauch, wohl auch in Blut und Eingeweiden der Opfer. Ihren
Ansprüchen zu genügen, muß der Mensch selber auf den Altar steigen. Erst
später begnügen sie sich mit Tieren oder den besten Stücken davon. Für
den gewöhnlichen Sterblichen sind die Himmlischen nicht mehr so ohne
weiteres zu sprechen. Die Mittler, zuerst Könige, dann Priester, machen
sich unentbehrlich, werden übermächtig, oft selbst angebetet und vergottet.

Aber Leid und Unglück, Krankheit und Tod blieben, unerklärt und
unbesiegt.

Zwei große Erlösungsversuche unternahm der religiöse Drang.

Der Brahmanismus (wie der ihm wesensverwandte Buddhismus)

sieht die Ursache des Bösen und Leidvollen unter den Menschen im
Verleugnen des höheren übersinnlichen Bewußtseins, das gewissermaßen
nur verdeckt wird durch den Wahn der sündigen Leidenschaften, Qual und
Kümmernis, alles das, womit sich der Mensch selbst beschwert und seine
Seele an die Welt des Sichtbaren, der niederen Stofflichkeit und
Sinnlichkeit fesselt. Quelle aller Beschwerden ist das Nichtwissen, der Irrtum,
also Verwechslung des Ewigen, Reinen, Leidlosen, mit dem Nichtewigen,
Unreinen, Leidvollen, Diese Scelentrübungen und Wahnideen bewirken
als geheime (unterbewußte) Bildekräfte die Wiedergeburt, die unaufhörliche
Wiederkehr von Lust und Leid, welche die Seele als Folgen früherer Taten
(Karma) zu erleben und zu erleiden hat. Der Tod ist nichts Schreckliches,
Einmaliges, unwiderruflich Vernichtendes, sondern lediglich ein Wechsel
des Wohnleibes für den unvergänglichen Geist. Und die Vielheit der Schöpfung

und der wandernden Seelen? Das ist alles Schein, eine Luftspiegelung,

„Maya", Zaubertrug: eine Schöpfung, die keine wahre Schöpfung
ist, sondern als Gaukelei den Beschauer täuscht, ein Blendwerk, das von
Brahma selbst stammen muß:

„Ein Zauberspiel ist die Natur,
der Zauberer ist der höchste Gott."

Und die Seele verfällt der Täuschung, „dem aus Maya bestehenden großen
Tiefschlaf, in dem, der Erkenntnis ihrer wahren Natur entbehrend, die
wandernden Lebewesen befangen liegen". Die eine Weise der Erlösung von
dieser Täuschung des Nichtwissens ist, von guten Werken und frommer
Meditation vorbereitet, die Erkenntnis, die aus Gottes Gnade kommen muß.



456 Hermann Wieomer

Nicht gelangt der Erkennende jetzt zur Einheit mit Brahma. Vielmehr tritt
die Wahrheit hervor: diese Einheit besteht und hat ewig bestanden.

Die andere Form der brahmanischen Erlösung zeigt das „Joga",
was wörtlich übersetzt „Anspannung" heißt. Doga ist, nach den eigenen
Worten der Schule, die Unterdrückung der Modifikationen des Denkorgans.
Im Verlauf seiner Übungen zieht sich der Aogin vom Weltdasein in sein
Inneres, vom Fühlen in die Fühllosigkeit zurück; über das Bewußtsein
erhebt er sich zur Unbewußtheit. Sein einziges Ziel ist die Erlösung, die
absolute Isolierung der Seele von der Natur. „Kein Glück mag ihm werden,
das diesem gleicht." —

Nebeneinander also der Heilsweg der Erkenntnis (mit pflichtgemäßem,
wunschlosem Handeln als Vorstufe) und das quietistische Ideal der
Weltentsagung. —

Buddha, dem Weisen ans dem Sakyageschlecht, ist alles Leiden. Jn
der „Predigt von Benares" sagt er: „Geburt ist Leiden, Alter ist Leiden,
Krankheit ist Leiden, Tod ist Leiden, mit Unliebem vereint, von Liebem
getrennt sein ist Leiden, Nichterlangen der Wünsche ist Leiden, kurz, die
fünf Arten des Ergreifens des Sinnlichen sind Leiden. Der Ursprung des
Leidens ist die sinnliche Begierde, die zur Wiedergeburt führt, von Leidenschaft

begleitet ist, dahin und dorthin begehrt."
Wie will er dieses Leiden überwinden? Er schließt seine oben erwähnte

Predigt mit den Worten: „Überwindung des Leidens ist die Vernichtung
der sinnlichen Begierde, die vollkommene Leidenschaftslosigkeit. Der Weg,
der zur Überwindung des Leidens führt, ist der vornehme achtfache Pfad:
rechte Ansicht, rechter Entschluß, rechte Rede, rechte Tat, rechtes Leben,
rechtes Streben, rechte Besinnung, rechte Meditation, vernichtet ist die
Geburt, vollendet der heilige Wandel, erfüllt die Pflicht, nicht gibt es,

hinfort eine Wiederkehr zum Weltdasein." Der Anhänger Buddhas muß
an sich arbeiten, durch alle Stufen des „Pfades" hinauf, will er sich zur
Erlösung, zur rechten schauenden Erkenntnis, zur Leidenschaftslosigkeit uud
zur Befreiung führen. —

Brahmanismus und Buddhismus wissen also im
Menschen selber die Kraft zur Erlösung, suchen oder
erwarten keinen fremden Mittler oder Erlöser.

Eine völlig andere religiöse Welt tritt uns im Alten Testament und
dem aus ihm hervorgegangenen Christentum entgegen.

Leid, Unglück und Tod sind Folgen eines „Sündenfalles". Was die
ersten Menschen getan oder gefehlt haben, müssen nicht nur sie, sondern
alle ihre Nachkommen, d. h. die ganze Menschheit als „Erbsünde" durch die
Jahrtausende schleppen. Alles wird Strafe: Geburtsschmerzen, Leben und
Arbeit. Der Tod wird Strafe, einmalige, unwiderrufliche Vernichtung
dieses einen Da-sein-könnens. Als äußerste Folge: ewige Strafen, ins
Jenseitige wirkend, Leben und Sterben bedrohend, Waffen, die jede andere,
freiere Regung zermalmen und ersticken.



Zur religiösen Krisis. 4S7

So wächst die mosaisch-christliche Religion zur alles erdrückenden
riesigen Übermacht eines Berges empor, wirft den verdüsternden Schatten der
„Erbsünde" auf die Menschheit, macht sie für fremdes Vergehen schuldig
der Gottheit gegenüber, spricht einen Fluch, den nur der Mittler (Priester)
durch das Opfer oder der Erlöser durch seinen eigenen Sühnetod tilgen kann.

Man hat den Nachweis zu erbringen gesucht, daß die biblische
Sündenfall-Erzählung auch in babylonischen, sumerischen und altpersischen
Berichten wenigstens andeutungsweise Parallelen habe. Aber dort wird von
„Sünden" nur ganz allgemein oder im Sinne von Verletzungen des
göttlichen (d. h, kirchlichen) Eigentums oder der ebenfalls als göttlich bezeichneten

staatlichen (d. h, dynastischen) Ordnung gesprochen. Vollends der
in der Zendavesta, Aasht 19, 30 erzählte „Sündenfall" Aimas nennt als
„Sünde" nur, daß „er anfing, am lügnerischen unwahren Wort Gefallen
zu finden".

Die beiden Kapitel des ersten Buches Mose, das zweite und dritte,
stehen daher für sich allein, charakteristisch gerade in dcm, was sie als
„Sündenfall" erzählen:

„Und Gott der Herr gebot dem Menschen und sprach: Du sollst essen

von allerlei Bäumen im Garten; aber von dem Baum der Erkenntnis
des Guten und Bösen sollst du nicht essen; denn welches Tages du davon
issest, wirst du des Todes sterben."

Im dritten Kapitel:
„Da sprach die Schlange zum Weibe: Ihr werdet mit Nichten des

Todes sterben; sondern Gott weiß, daß, welches Tags ihr davon esset,
so werden eure Augen aufgetan, und werdet sein wie Gott, und
wissen, was Gut und Böse ist... Da wurden ihrer beiden Augen
aufgetan, und wurden gewahr, daß sie nackt waren..."

Weil sie „sein wollten wie Gott", weil sie „zu wissen begehrten, was
Gut und Böse ist", weil sie, wie wir heute sagen würden, als sittliche
Geschöpfe handeln wollten, darum der Doppelfluch: Schmerzen für das
schwangere und gebci/rende Weib, für den Mann Kummer das ganze Leben
lang und Verfluchung des Ackers, der Dornen und Disteln tragen soll,
für beide Vertreibung aus dem Paradies und der Tod als letzte Strafe.

Ich weiß auch heute keine bessere Formulierung für das, was ich
diesem „Sündenfall" gegenüber empfinde, als meine folgenden, den
„Verwandlungen des Walter von Tillo" (Seite 286) entnommenen Worte:

„Wie brachten es Priester fertig, aus diesem ersten Aufblitzen des
göttlichen Funkens eine ewige Schuld zu machen? An den Anfang der
Erkenntnis einen Schandpfahl, das Trugbild der Erbsünde zu stellen? Einen
Triumphbogen hätten sie errichten müssen mit der flammenden Inschrift:
„Hier begannen die Menschen Gott zu suchen"."

Nach biblischem Urteil schon von den Stammeltern her sündig und
verflucht, war der Mensch unfähig, sich selber zu erlösen. Daher mußte
ein Erlöser kommen, der nicht nur alle vergangenen, sondern auch alle
zukünftigen Sünden und Schandtaten der Menschen auf sich nahm unix



4S8 lZermann Wiedmer

durch sein Leiden und Sterben sühnte. Auf dieser „Stellvertretung
bei der Strafe" bauten sich Kirchen auf, überwölbt von kunstvollen
Dogmen und Bildern, Bald ging es auch wieder durchaus kaufmännisch
zu: Systeme entstanden, welche den Gläubigen genau vorschrieben, wie viel
sie tun oder geben mußten, um erlöst zu werden und die Pforte zu den
verheißenen Freuden des Jenseits offen zu finden. Alles war beqnem
gemacht, ja, es war verdienstlicher und erregte mehr Freude im Himmel,
wenn man ein tolles Leben führte und am Ende schnell bereute, als wenn
man ein ganzes Leben lang brav geblieben wäre...

Um so höher stiegen die Verwalter der ewigen Güter. Wir haben
kaum mehr eine Vorstellung von der unumschränkten Machtfülle, die sie
etwa im Mittelalter besaßen, zu einer Zeit also, die staatlich, sozial und
weltanschaulich ausschließlich von und in diesen Gedankengängen lebte. Wer
sich ihnen entzog oder widersetzte, wer sie gar anzuzweifeln oder zu leugnen
wagte, verlor nicht nur Leben und Eigentum, sondern auch alle „Anrechte"
auf die ewige Seligkeit, verfiel Höllenstrafen, deren erbarmungslos grausame

Ausmalung sadistische Untergründe verrät. Wer einen besonders
starken Eindruck davon haben will, daß es außerhalb der Kirche nur
Vernichtung und Tod selbst ganzer Gemeinwesen gab, der lese Peter Roseggers
„Gottsucher".

Dennoch muß es für gläubige Gemüter eine ideale Zeit gewesen sein.
Unangefochten standen noch die Dogmengebäude. Neben den Schrecken der
Verdammnis blühten die Wunder des Himmelreiches. Die Menschen fühlten
Grund unter sich und eine Hand über sich, wenn auch mehr und mehr eine

„tote Hand" daraus wurde. Sie waren fich noch Mittelpunkt des Alls und
alles Geschehen schien ihren Glauben zu bestätigen, weil alles noch so

ausgelegt werden konnte.
Ein religiöser Paradieszustand, den ein neuer „Sündenfall" beendigte:

der Drang kam wieder über die Menschen, „zu sein wie Gott, zu wissen
was Gut und Böse ist". Wissenschaft und Technik übernahmen die Rolle
Evas und der Schlange...

Niemand wird diese neue „Vertreibung" bedauern. Aber seien wir
auf der Hut, daß aus unserm Wissensdrang nicht wieder eine „Sünde"
gemacht wird, die Fluch und Verderben verdient.

II.
Die letzten fünfzehn Jahre haben im religiösen Leben der Völker

Erscheinungen gezeigt, die vielleicht folgenschwerer sind, als alle politischen
Umwälzungen zusammengenommen. Sie erst offenbaren so recht, wie tief
der seelische Untergrund überall aufgewühlt wurde, welche Wandlungen
sich in der Zielsetzung der Menschheit vorbereiten.

Fangen wir ruhig bei uns an.
Das Christentum befindet fich in einer Krisis. Das

unfaßbare Menschenfchlachten des Weltkrieges hat ihm einen schweren
Schlag versetzt. Nicht nur, daß die Tragödie in diesem gigantischen Ausmaß

unter christlichen Völkern möglich war, sondern daß alle Ideale und
Symbole geschändet wurden, um den häßlichsten und abenteuerlichsten Hab-



Zur religiösen Krisis. 459

suchten als Deckmantel zu dienen. Dieselben Anrufungen und Beschwörungen

hallten von den Altären beider Seiten. Fehlte nur noch, daß
Geschosse und Giftgasbomben mit biblischen Sentenzen versehen worden wären.
Man mag den Widerspruch zwischen Bekenntnis und Tat beschönigen odcr
bestreiten, ihn zu erklären oder zu rechtfertigen versuchen — der untheologische

Mensch wird nicht darüber wegkommen. Auch die Suche nach der
Schuld am Versagen des Christentums ist zwecklos. Man dars sie ruhig
allen Beteiligten, den Kirchen wie ihren Anhängern zumessen. Ob die
christliche Lehre richtig oder falsch ist, richtig oder falsch interpretiert wird,
interessiert den Europäer von heute kaum mehr. Sein Christentum ist ihm
nicht mehr Sache des Herzens oder eines seelischen Bedürfnisses, sondern
eine Angelegenheit der äußeren Aufmachung, Man ist Christ, wie man gut
gekleidet oder wohlerzogen ist. Nicht mehr. Sobald es ums Geschäft, um
den Vorteil, um Petroleum oder Erzlager geht, hört die Religion auf,
Einfluß zu haben. Man liebt den Feind so sehr, daß man ihm aus durchaus

legale Weise rücksichtslos den Kragen umdreht.
Am stärksten und unverhülltesten tritt uns dieser Widerspruch in den

Bereinigten Staaten entgegen. Auf der einen Seite die verbohrteste,

am Buchstaben der Bibel klebende Bigotterie, auf der andern kälteste
Profitgier und bedenkenloseste Härte im wirtschaftlichen Kampf, Eine Praktische

Einteilung, die noch Anspruch auf besondere Wertschätzung macht.
Aber das Gefühl, daß in dieser Rechnung etwas nicht stimmt, treibt weite
Kreise den Sekten in die Arme, Nirgends gedeihen sie ja so üppig, wie
im „nüchternen" Amerika, Einen Check über 100 Dollar mird man drüben
nach allen Regeln der Kunst auf seine Echtheit und Güte prüfen — eine
Anweisung auf die jenseitigen Güter, und sei sie auch noch so unwahrscheinlich

und phantastisch, findet immer Leute, die sie unbesehen und
gläubig einlösen!

Die Wehen und Folgen des Weltkrieges haben auch in Europa
einem groß angelegten Versuch, dem Christentum einen neuen Impuls zu
geben, vorübergehend zum Erfolg verholfen, Rudolf Steiner hat
ihn unternommen. Daß er so viele Anhänger fand, ist ein Beweis mehr
dafür, wie ungeheuer stark die Sehnsucht nach neuen religiösen Zielen
sein muß.

Was wollte Rudolf Steiner?
Nach seiner „Geheimwissenschaft im Umriß" einen Weg angeben, der

von der sichtbaren materiellen Welt in die unsichtbare Welt des Geistes
führt. Eine Methode also, angeblich wissenschaftlich begründet und unterbaut.

Es ist unschwer zu erkennen, wo er die Elemente dazu gefunden hat.
Aogalehre und Rosenkreuzertum gehen eine seltsame Ehe ein. Aber Steiner
entwertet seine „Methode" von vornherein dadurch, daß er dem Schüler
immer wieder mit einer fast komisch anmutenden Beharrlichkeit
vorzuschreiben sucht, was er zu schauen hat: „Nur dann können die Mitteilungen
über den Weg, auf dem man zum höheren Schauen gelangt, dem Menschen
von Wert sein, wenn er sich zuerst durch die bloße Erzählung bekannt
gemacht hat mit dem, was die hellseherische Forschung enthüllt..." Alles, was
Rudolf Steiner zur Rechtfertigung dieser Forderung vorbringt, ist leeres



460 lzermcmn Wiedmer

Reden, Der Schüler wird nie zu eigenem Erleben, sondern (wenn
überhaupt!) uur zu Autosuggestionen, zur Reproduktion Steiner'scher Bilder
gelangen.

Die Hauptstncke der Steiner'schen Lehre, Reinkarnation und Karma,
find ebenfalls altindisches Religionsgut, Was er unter Hineinmengung
gnostischer und neuplatonischer Ideen daraus macht, ergibt ein Geister-
uud Dämonenreich, das im alten Chaldäa odcr Babylonien besser am Platze
gewesen wäre als in unserer Zeit, Weltalter werden wie Bauklötzchen
aufeinander getürmt. Um den Anschluß an das Christentum zu ermöglichen,
erfährt die christliche Lehre eiue geheimwissenschaftliche Auslegung, die meist
in eine völlige Umdeutung ausartet. Selbst der Kreuzestod Christi verliert
alle Realität und wird zur Phantasmagorie, Für die völlige Verwirrung
dcr Geister spricht die Tatsache, daß hier noch Geistliche mitgehen.

Paradox, zu sagen, daß vor lauter Dämonen, luziferischen Wesen und
höheren Geistern im Steiner'schen Shstem kein Platz für Gott bleibt. Selbst
aus dem streitbaren mosaischen Jehovah wird eine kleine Mvndgottheit
neben sechs solaren Hauptgöttern, auch sie wieder nur untere Glieder einer
verzwickten Hierarchie, Es scheint doch, daß der Polytheismus als Gegenstand

einer mehr spielerischen religiösen Phantasie nie ganz auszurotten sein
wird.

Jn cinem Missionsartikel schrieb vor einiger Zeit ein kluger Beobachter
(vermutlich ein Geistlicher): Jede Sekte ist eine Schuld der Landeskirche.
Ist der Satz richtig, dann mögen die Kirchen das Maß ihrer Schuld
ermessen, wenn die Sekten so ins Kraut schießen.

Aber den andern großen Religionen ergeht es nicht besser.

Der „Chalifet Ras sul Allah", der Stellvertreter und
Nachfolger des Propheten Gottes i m R e i ch e M o h a m m e d s, ist von seinem
heiligen Amt als geistlicher Herrscher und Richter in allen Glaubensdingen
abgesetzt worden, ohne daß sich die Gläubigen sonderlich darüber aufgeregt
oder einen „Heiligen Krieg" entfacht hätten. Stück um Stück werden die
alten, religiös begründeten Einrichtungen verdrängt. Dic Frauen frei und
unverschleiert, die alte arabische Schrift abgefchafft, die Hauptstadt mit den
wundervollen und oft bizarren Moscheen und Denkmälern aufgegeben, die

Süßen Wasser und ihre lieblichen Ufer den neugierigen Vergnügungsreiscn-
den und Snobs aller Völker und Länder überlassen. Wo ist der feurige
Glaube Abu Bekrs, des ersten Chalifen? Wo ein Bekenner und Eiferer wie
Chalid, das „Schwert Gottes"? Die grüne Fahne des Propheten, von den

Omajjaden, Abbassiden und Osmanen über drei Erdteile getragen, hängt
schlaff und vergessen in der Moschee. Käme Mohammed wieder, er könnte
seinen Gläubigen jene Stelle aus der zehnten Sure vorhalten: „Und mahrlich,

wir haben für die Hölle erschaffen viele von den Dschinnen und vvn
den Menschen; sie haben Herzen, mit denen sie nicht begreifen, und Augen,
mit denen sie nicht sehen, und Ohren, mit denen sie nicht hören. Jene
sind wie das Weidevieh, ja noch irrender. Jene sind die Gleichgültigen."



Zur religiösen Krisis. 4SI

Ist es in Indien, der Heimat Brahmas und Buddhas, anders?
Glaube und Lehrc rein äußerliche Hantierung geworden. Jn Tibet erstarrt
und mechanisiert in Gcbctstrommel und Gebetsmühle, versteinert in den

Tafeln der heiligen Manimauern, die das „Om ma-ni pad-me hum" (O
Gott, das Kleinod im Leben, Amen) wie ewige Anrufe wiederholen. Im
eigentlichen Indien Ersatz der religiösen Impulse durch politische Kämpfe
und Wirren. Dinge, die in der früheren, religiös fundierten Zeit unmöglich
gewesen wären, setzten sich mit unerhörter Schnelligkeit durch: dic Berselb-
ständigung der Frauen, das Hervortreten der „Unberührbaren" und die Zu-
sammcnballung der Massen. Hat im Christentum die Lehre von der
Erbsünde die Seelen bedrückt uud gesesselt, so hier das Kastenwesen; Menschcn-
zuchl im wcitestgetriebenen Sinne durch Jahrtausende der Auswahl, von
dcn Göttern gewollte Ordnung, die sür ewige Dauer geschaffen schien. Hatte
ihr doch selbst Buddha nicht viel anzuhaben vcrmvcht. Und nun zerbrach
in wenigen Jahren, was Gerüst und Halt der sozialen Gliederung war.

Noch schärfer wirkte das zersetzende Ferment in China. Hatten die
Chinesen, dieses eminent praktische und fast gänzlich phantasielose Volk,
überhaupt je eine Religion im eigentlichen Sinne? Konfuzius, dessen Lehre
als Staatsreligion galt, war kein Religionsstifter und lehnte Fragen über
Dinge des Glaubens immer ab. Er bekennt selbst von sich: „Ich bin ein
Uberlieferer, aber kein Schöpfer, ich glanbe ans Altertum und liebe es."
Was er lehrte, war Lebensweisheit und Moral; z. B.: „Der Weise hat
keinen Zweifel, der Mcnschenliebende keinen Kummer, der Tapfere keine

Furcht," oder „Tugend bleibt nicht verwaist, sie findet sicher Nachbarn".
Grundlage der konfuzianischen Ethik ist die Kindespflicht: absolute väterliche

Gewalt, bedingungsloser kindlicher Gehorsam. Daraus entwickelte sich

etwas wie eine Religion: ein sorgfältig gepflegter Ahnenkult. Tiefer gräbt
der einflußreichste Apostel und Nachfolger des Konfuzius, Meng-tfze. Er
findet, daß die vier Kardinaltugenden: Menschlichkeit, Gerechtigkeit, Schicklichkeit

und Weisheit, in Gefühlen wurzeln, die dem Menschen angeboren
seien. Jn einer Kindersibel, die zwei Jahrtausende dem Elementarunterricht
zu Grunde gelegt wnrde, findet sich als Grundanschauung der chinesischen
Ethik der Satz: „Der Menschen Herz ist von Haus aus gut, ihrer Natur
nach sind sie einander nah, erst durch ihre Gewohnheiten entfernen sie
sich voneinander." Die Menschen werden nicht verflucht, um sie erlösen zu
können. Auch das Spiel zwischen Lohn und Strafe fehlt hier vollständig.
Dagegen war es Lao-tsze, der schon 600 Jahre vor Christi aussprechen
konnte: „Vergilt Feindschaft mit Wohltun." Der praktischere Konfuzius
allerdings meinte dazn: „Womit wolltest du dann Güte vergelten? Mit
Gerechtigkeit vergilt Unrecht, Güte mit Güte!"

Und nun sehen wir, wie dieses konservativste Volk der Erde zweitausend
Jahre alte Gefühle und Einrichtungen einfach über Bord wirft, erschüttert
vvn den Zusammenbrüchen und Umwälzungen, die wie endlose Erdbeben
vom alten Europa herüberwirken.

Rußland war es, das die Sendboten seiner neuen Heilslehre in
das Reich des Konfuzius schickte, dasselbe Rußland, das Gott und jeder
Religion den schärfsten Kampf ansagte. Es sind westliche Gedankengänge,



462 sZermann Wiedmer

die dort zur äußersten Konsequenz geführt und aus die radikalste Formel
gebracht werden: Anbei nug der brutalen Macht, Vergottung
der Politik, Man könnte an die Hsbertisten der französischen
Revolution, an die berüchtigte „Göttin der Vernunft", an die Plünderung der
Kirchen und die Verbrennung der Heiligenbilder denken, sieht aber doch

sofort die Unterschiede. Jn Frankreich war es der aus der Tiefe herauf-
dräugendc, in der Religionsfrage übers Ziel hinausschießende Volkswille.
Gerade auch das, was Robespierres am 8. Juni 1794 durch den Konvent
als Korrektur dekretieren ließ: „... daß das Dasein eines höchsten Wesens
und die Unsterblichkeit der Seele eine Wahrheit sei", ist es, was die
Inspiratoren der russischen Kirchenverfolgungen am schärfsten leugnen. Hier
ist alles kälter, wissenschaftlicher, ich möchte sagen: technischer geworden,
Sache weniger Fanatiker. Das Antlitz der Menschen soll mit Gewalt nach
unten, der Erde zu, gedreht und festgehalten werden: Fort mit aller
Religio», die Ehe zerbrechen und nur die Gemeinschaft der Leiber lassen, die
Kinder wild aufwachsend wie junge Tiere, frei von jeder Gebundenheit,
einzig der Notdurft ihrer Triebe gehorchend, das Heilige unheilig und
verachtet machen, Gott selbst aus dem Bewußtsein der Menschen streichen —
im ganzen ein gigantischer Versuch, drei oder vier Jahr-
tausendeauszulöschenundganzvonvornanz u fange n.

Schon daß dieser Versuch, ein ganzes Volk religiös zu entwurzeln,
unternommen werden kann, ist stärkster Beweis daflir, wie kraftlos die
davon betroffenen Bekenntnisse geworden sein müssen. Gewiß gibt es
Bekenner und Märtyrer. Aber wo sind die Millionen der Gläubigen, die das
weite Reich füllen? Lebte in ihnen noch das lebendige Feuer des Glaubens
— ihre Empörung müßte die Unterdrücker wegfegen wie Strohhalme vor
dem Sturm.

Dürfen die andern Völker richten? Kaum, denn sie fühlen
fehr wohl, daß dort nur offenkundig ist, was unter der Decke gemeinsamer
Verflochtenheit überall zu verbergen gesucht wird: daß die Welt noch
nie so kirchenmüde war, so leer und bar aller hohen
Ziele und Ideale.

Darum ist auch das russische Experiment nicht ohne tieferen Sinn.
Ich deutete schon an: westeuropäische Machtvergottung; aber ehrlich
atheistisch und daher feindlich nicht nur den Kirchen, sondern jeder Religion
überhaupt. Eine Anstrengung im großen Stil, die Menschen vom Druck
aller jenseitigen Drohungen zu befreien, Auflehnung gegen Ansprüche und
Lehren, die sich einen göttlichen Auftrag zuschreiben. Wie die französische
Revolution den Nachweis erbringen wollte, daß sich das Volk auch ohne
Könige selbst regieren kann (im damaligen Europa ein fluchwürdiges
Unterfangen!), so wollen die Russen beweisen, daß die Menschen ohne Kirche
und Dogma, ja selbst ohne Religion und Gott leben und wirken können.
Daß es dabei nicht ohne blutige Tyrannei und rohe Gewalt abgeht, ist
noch kein Beweis gegen die cntwicklungsgeschichtliche Bedeutung der
religionsfeindlichen Bestrebungen. Jn umgekehrter Richtung ging es nicht
glimpflicher zu. Es gäbe heute nicht so viele Mohammedaner, wenn die
Nachfolger des Propheten friedlich missioniert hätten. Und während der



Zur religiösen Krisis. 463

Reformation und Gegenreformation im 16. und 17. Jahrhundert haben
die Jnquisitionsgerichte das „Liebet euere Feinde" auf ihre Weise
ausgelegt. Als echte Fanatiker verstehen auch die Russen das Zerstören und
Niederreißen. Aber sie tun es zeitgemäß: fie sprengen Kathedralen und
Moscheen in die Luft und machen aus dem freigewordenen Boden Fußballplätze.

Eine sehr eindringliche Symbolik: die fallenden Mauern sollen die

Ohnmacht des Gottes beweisen, dem sie geweiht waren; wo der Seel>e

gedient wurde, soll der Leib zu seinem Recht kommen.

Rußland ist extremster Ausdruck der religiösen
Weltkrisis, gottloser Nihilismus, entschlossenste Abkehr von allem, was
bisher als Ahnung jenseitiger Dinge heilig und ehrwürdig war. Das Kind
wird mit dem Bade ausgeschüttet, dic Religion mit den Kirchen verworfen.

Aus diesem Grunde muß auch der russische Versuch mißlingen. Nie
werden sich die Menschen mit einem Nurtriebleben begnügen, mit dem
Sattwerden und Zusammenliegen. Der Mann, welcher den Hammer
schwingt und der, durch dessen Hände das Gold wie Spreu rinnt, der
pflügende Landwirt und der stille Gelehrte — sie alle werden Stunden
haben, in denen die Hände ruhen, wo die letzten Fragen mehr oder minder
stark Antwort heischen:

Wozu das alles? Wo komme ich her? Wo gehe ich hin?
Und die Erkenntnis wird sich Bahn brechen: zwar geht es nicht ohne

Religion und Gott, aber vielleicht ohne Kirchen und Dogmen.

III.
Wir schreiten durch die religiöse Vergangenheit wie durch einen schönen

verwilderten Garten. Jn zerfallenen Tempeln starren vergessene
Gottheiten aus leeren Augen in die Stille, welche sie umgibt. Viele Große
find darunter: aus Ägypten Amun-Re, Isis und Osiris, der babylonische
Sonnengott Babbar und die Liebesgöttin Jschtar, der griechische Zeus
und die schaumgeborene Aphrodite, der römische Jupiter und die keusche

Vesta. Dazwischen geistern die, deren Heiligtum die Natur selber war:
Wotan und Fricka, Thor und Loge.

Vier gewaltige Pfeiler stehen noch: Brahma, Buddha, Christus und
Mohammed. Auch von ihnen beginnen sich die Menschen abzuwenden.

Die heiligen Feuer des Glaubens scheinen erloschen. Eine unsägliche
Ernüchterung uno Entzauberung ist über die Welt gekommen, als ob alle
religiösen Symbole farblos und alle Formeln und Beschwörungen kraftlos
geworden wären. Was die eigene Religion nicht zu halten vermochte, sucht
man bei der andern. Christen werden Buddhisten und Mohammedaner, und
diese bekehren sich zum Kreuz. Propheten und Rezeptemacher tauchen aller
Enden auf und wollen den bedrängten Menschen den weltanschaulichen
Katzenjammer vertreiben. Der eine empfiehlt Weltflucht und Abwendung
von der „bösen" Wirklichkeit, der andere erhofft von der Rationalisierung
oder einer andern gerade gangbaren Mode das Heil der Welt. Die Wege
zur Glückseligkeit, die Lösung aller Welt- und Lebensrätsel, wie die
intimsten Geheimnisse der uralten und noch älteren Weisen des Morgen- und
Abendlandes sind in jeder Buchhandlung zu haben. Es ist „alles leicht ge-



464 lzermann Wieomer

macht", eigenes Denken nicht mehr nötig. Wer den Obolus erlegt, wird
„Eingeweihter" oder „Adept" oder sonst etwas sehr Törichtes.

Was aber den Geschäftemachern das Handwerk so erleichtert, das ist
die unstillbare religiöseSehnsucht unzähliger Menschen, denen

wohl der Glaube an die Kirche, aber nicht die religiöse Empfindung
verloren ging. Sie suchen ein neues Ziel für ihren Glauben und ihr Hoffen.
Sie sehen wohl die erloschenen Feuer, aber fie schauen mit heißen Augen
darüber hinaus.

Suchen sie Neuland?
Einen neuen Erlöser?
Sie wissen es noch nicht. Zu viel ist ihnen zusammengestürzt, als daß

sie es mit den alten Formen nochmals versuchen möchten. Sie haben nur
eines klar erkannt: auch religiöse „Wahrheiten" sind nicht ewig, sondern
zeitgebunden und dem Wandel unterworfen.

Zwei Hauptursachen haben Entzauberung und Ratlosigkeit. Die eine

erwähnte ich schon: den Weltkrieg. Er hat die Ohnmacht nicht nur des

Christentums, sondern aller Bekenntnisse so deutlich erwiesen, daß es

hier ein Zurück zur alten Gläubigkeit nirgends mehr geben kann. Diq
andere heißt Technik im weitesten und allgemeinsten Sinn. Bildlich und
tatsächlich suchen die grellen Scheinwerfer unserer Forscher in die letzten
Winkel des Naturgeschehens zu leuchten. Unter ihren unbestechlichen
Strahlen hat sich das Weltbild in den letzten zwei oder drei Jahrzehnten
gewaltiger verändert, als in den vorhergegangenen zwei Jahrtausenden
zusammengenommen. Solange das All mit seinen Sternhaufen und
Weltnebeln dem Menschen nur Dekoration seiner Wohnstube war, konnte er
sich als Mittelpunkt und Krone der Schöpfung fühlen.

Das ist vollkommen anders geworden. Wir sind weitergeschritten,
nein, weitergerast im atemraubenden Tempo einer von der Gier nach

Naturbeherrschung gehetzten Zeit. Einst Postkutsche, heute Sechzehnzylinder,

Flugzeug und Stratosphärengeschoß. Der Blitz ist uns nicht mehr
der flammende Speer eines zürnenden Gottes. Die Ursache des krachenden
Donners suchen wir nicht mehr in Thors gewaltigem Hammer, Was im
Blitz zerstörende Macht war, treibt heute Bahnen und erleuchtet unsere
Wohnstätten. Wenn wir dafür „Elektrizität" sagen, so sind wir dem innersten

Wesen der Erscheinung gewiß um keinen Schritt näher gekommen. Aber
sie hat doch die Eigenschaft einer bewußten, willkürlichen und übernatürlichen

Kraft verloren.
Doch das ist äußerlich. Was uns den Naturkräften gegenüber zum

Siege verholfen hat, suchen wir endlich auch auf den Menschen selber
anzuwenden: wissenschaftliche Methoden. Wir sind in allem, was uns betrifft,
skeptischer und vorsichtiger geworden. Die Psychologie und ihre Schwestern
gehen zwar noch auf manchem Holzweg, der zuerst eine schöne breite Fahrstraße

schien (wozu ich auch die Seitensprünge Freud'scher Pfadfinder
rechne). Aber der Anfang ist wenigstens gemacht, auch in die Abgründe



Zur religiösen Krisis. 465

unseres eigenen Seins hinabzuleuchten. Dadurch wird vieles, was bisher
noch Glaubenssache war, zur Wisfenssache.

Es gehörte früher z. B, zum religiösen Dienst, den Teufel des Irren
oder den Dämon des Kranken durch die heftigsten Beschwörungen und
Gebete auszutreiben. Inzwischen haben sich die bösen Geister teils als
Bazillen, Pilze und Sporen, teils als organische Veränderungen entpuppt,
die von den Ärzten auch ohne Hilfe der Kirchen wirksam bekämpft werden
können.

Soll ich noch von den vielen Erscheinungen berichten, welche im Mittelalter

hinreichten, Männer und Frauen ohne Unterschied des Alters oder
Standes auf die Folterbank und den Scheiterhaufen zu bringen? Sie sind
fast alle aus dem Kreis der Religion gelöst und Naturwissenschaft geworden.

Vieles, was heute noch zn Unrecht religiöse Frage mit ungelöster oder
nur kirchlicher Antwort ist, wird diesen einfachen Weg gehen.

Vielleicht beweist uns einer, daß das Grab wirklich ein Ende ist, oder
daß wir nach dem Tod weiterleben, so oder so, oder daß unsere Seelen
wirklich wandern? Vielleicht reinigt das die Psorte des Todes von den
Marterwerkzeugen, die in Jahrtausenden daran aufgehängt, gefürchtet und
angebetet wurden? Können wir so dem Tod seine Reinheit, sein Glück und
sein Recht wiedergeben, dann verhelfen wir auch dem Leben zu einem neuen
freieren Sinn.

Wir stehen auch anders zur „Sünde" und gehen mit den Prädikaten
„Gut" und „Böse" sparsamer um. Wir glauben nicht mehr, daß uns der
prometheische Wille, des göttlichen Funkens teilhaftig zu werden, zu einem
Erbfluch geworden sein könnte. Frei wollen wir das Haupt erheben und
das, was wir etwa im Leben verfehlen, selbst verantworten, reif genug,
Gebote auch ohne das behauptete Siegel Gottes zu achten, als notwendige
Ordnung, die uns Leben und Sein, Entwicklung und Wirken gestattet. So
können wir Gott aus dem Spiel lassen, wenn sich ein Gebot als falsch,
überholt oder töricht herausstellt.

Die Materie ist uns nicht mehr „böse". Warum sollte sie dies auch
sein, da sich doch Geistiges nur in ihr manifestieren kann und selbst Gott
für seine Schöpfung nicht ohne sie auskam? Wer schilt das Geigenholz
böse, weil es zur Hervorbringung der Töne nötig ist?

Darum sind uns auch die Sinne und ihr Wechselspiel nicht mehr
„Sünde". Die Beziehung der Geschlechter hat sich grundlegend geändert.
Nach und nach wird es gelingen, das Liebesleben vom Fluch des Verbotenen
und Unreinen zu befreien, den manche Religionen darüber gesprochen haben.

Da so vieles aus den religiösen Bezirken abwandert oder vertrieben
wird, scheint dem religiösen Drang wenig mehr zu bleiben. Und doch ist
die ganze bitterschwere Arbeit nur ein Beiseiteräumen überflüssig gewordener

Kulissen. Vielleicht war die Entwicklung der Menschheit bis zu diesem
Punkt nur möglich mit den religiös-sozialen Zwangsmitteln der letzten zwei
oder drei Jahrtaufende? Wir können es nicht sagen. Aber wir sehen, daß
jetzt der Weg frei wird, um der Religion ihren ursprünglichsten, reinsten



4bb »ermann Wiedmer: Zur religiösen Krisis.

Sinn wiederzugeben: das goldene Band zu sein zwischen Schöpfer und
Geschöpf, d. h. zwischen Gott und Mensch.

Das neue Religionsgefühl will aus dem eigenen Erlebnis wachsen,
nicht aus fremden Offenbarungen und Lehren, ein lebendiges Hinüber-
und Herüberfluten vom Ich zum Du, vom Du zum Ich, vom Menschen
zur Welt und von der Welt zum Menschen. Schöpferisch nicht im Ersinnen
von neuen Mauern, Zäunen und Schreckenskammern für die Seele,
sondern im Wegebahnen zum Ewigen. Über den entzauberten Symbolen und
Altären sehen wir deutlicher das Licht des Einen strahlen, der war, ist und
fein wir: Gott. Er ist uns nicht mehr der liebende bärtige Vater mit
der Zuckerdüte himmlischer Freuden, aber auch nicht mehr der grausame
Richter mit dem Kerker der Hölle und dem Rutenbündel ewiger Strafen.
Er wohnt uns nicht mehr so bequem erreichbar in steinernen Tempeln. Wir
gehen ihn suchen, nicht einer für viele oder alle, sondern jeder für sich und
auf seine Weise, weil jeder an ciner andern Stelle steht, der eine näher,
der andere ferner. Denn so wahr es ist, daß kein Mensch dem andern innen
und außen gleicht, so wahr ist es, daß jeder Mensch nur seinen eigenen
Weg zu Gott gehen kann. Alles andere ist Irre und Wirre, die das Finden
des eigenen Weges erschwert, lind das Trostvollste, Beglückendste für die
Wanderer ist dies: sie kommen alle ans ersehnte Ziel, niemand
kann sie in „dämonische Mutterschöße schleudern", wie die Vrahmanen
meinten, oder fie zu ewiger Pein in feurige Höllen sperren.

Wir brauchen Gott wegen des Bösen und Leidvollen in der Welt nicht
mehr zu rechtfertigen oder uns davon erlösen zu lassen. Was wir auf dem
Weg zum letzten Ziel erleben und erleiden, Schönes und Schweres, kaum
ertragbares Glück und todnahes Leid — das alles wird uns zur Ernte,
die wir einbringen müssen, nicht uns zum Lohn oder zur Strafe, sondern
uns zu reifen und süß zu machen wie eine köstliche Frucht.

So kehren wir zum Urgrund zurück: Religion ist uns
Gottsuchen und, in einer großen Ferne, ein endliches
Gottfinden.

Politische Rundschau
Schweizerische Amschau.

Der neuste Abschnitt im Kamps um die Zonen.

Die letzten Verhandlungen des Haager Gerichtshofes über den schweizerisch-
französischen Zonenstreit und sein zweiter Zwischenentscheid haben die grundlegenden

Fehler der Schiedsordnung vom Oktober 1924 offenbart. Wir schrieben seinerzeit

von dieser Schiedsordnung, daß sie „eine abermalige und vorbehaltlose
Kapitulation des Bundesrates vor dem folgerichtigen und zähen, und von einer fabelhaft

begabten Diplomatie unterstützten französischen Willen" bedeute. Wir führten
die Äußerung von Bundesrat Motta vor dem Nationalrat vom 21. Dezember 1923

an: „Der Bundesrat kann und wird sich nie damit einverstanden erklären, daß die
Richter berufen seien, sich über andere als diese (Rechts-) Fragen auszusprechen.


	Zur religiösen Krisis

