
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 10 (1930-1931)

Heft: 5-6

Artikel: Wehrwille und Wehrfähigkeit. Teil II

Autor: Blocher, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


238 W. ^. SebeKovsKv: Das Verhältnis d, Sudetendeutschen z. tschechosl. Staat.

schen und Tschechen die Lösung des Nationalitätenproblems nicht bringe;
daß es in Wirklichkeit in der Tschechoslowakei zwei Regierungen gebe: die

offizielle, in der auch die Deutscheu sitzen und die inoffizielle, dic Neocn-
regierung, mit Ausschluß der Deutschen. Und gerade letztere macht in
Wirklichkeit die Politik dcs tschechoslowakischen Staates. Sudetendeutschtum und
Slowakentum, soweit letzteres als „Nation" ein Eigenleben führen will,
werden ihre Selbständigkeit nur erringen und bewahren können, wenn sie

bewußt das Grundgesetz der Geschichte befolgen, die immer nur Staaten-
Geschichte gewesen ist, und ihrem Wesen und den Umständen entsprechend
ihre staatlichen Kräfte entwickeln. Sicherlich ist dies in erster Linie eine

Frage der eigenen völkischen Substanz. Aber auch den Tschechen muß
angesichts der heutigen Lage der Staatsführung und ihrer Ergebnisse
nachdrücklichst gesagt werden, daß die Entwicklung zur möglichsten
Verselbständigung dcr einzelnen Völker auch in ihrcm Interesse liegt. Das
politische Handeln gemäß der heutigen Staatsauffassung läßt den Minderheiten

nur diese Möglichkeiten: entweder die Jrredenta, da sie sich in den
gegebenen Grenzen nicht ausleben können, oder den Verlust ihrer nationalen
Würde und den schließlichen Untergang. Dazwischen, auf dem Wege zur
einen oder der anderen Möglichkeit, liegt jedoch all die Krisenhaftigkeit und
Labilität des „tschechoslowakischen Staates", von der das „Staatsvolk" der
Tschechen in erster Linie betroffen ist.

Die Erwägungen, die im Vorstehenden angestellt wurden, sind rein
grundsätzlicher Natur und können erst dann politische Wirklichkeit gewinnen,
wenn die realen Gegebenheiten mit in dcn Kreis der Behandlung einbc-
zogcn werden. Dies zu tun, wird Sache der politischen Führung sein, über
die heute noch nichts ausgesagt werden kann.

Wehrwille unb Wehrfähigkeit.
Ii.

Bemerkungen zum religiös begründeten Antimilitarismus.

Von Eduard Blocher.

C^ie nachstehenden Bemerkungen zum religiös begründeten Antimilitaris-
mus übergebe ich ungern der Öffentlichkeit. Ich möchte nicht den

Schein erwecken, als ob damit etwas zugunsten des Krieges gesagt werden
sollte; diese Auslegung aber wird heute jedem Einwand gegen den
theologischen sogenannten Pazifismus gegeben. Es handelt sich wirklich nur
um Bemerkungen, die zur Lösung der heute so eifrig umstrittenen
Fragen beitragen sollen,

1, Zuerst die Frage: Gibt es überhaupt Pazifisten, d. h. Leute, die
(nicht nur den innigen Wunsch haben, den wir alle mit Inbrunst hegen,
sondern auch) an die Möglichkeit glauben, die Anwendung von Gewalt
lasse sich aus dem Völkerleben ganz beseitigen, und die deshalb bereit sind.



Wehrwille und Wehrfähigkeit. 239

den Staaten dic Macht- und Kriegsmittel zu nehmen, möge daraus
entstehen, was da will?

Pazifistische Menschen gibt es gewiß; allerdings nicht so viele, wie
es scheint. Nichts soll gesagt werden über dic unehrlichen, die Scheinpazifisten,

etwa über einen Pros. Förster, der sich als unbedingten Gegner der
Gemalt ausgibt, dabei aber den menschenmörderischen Einfall ins Ruhrgebiet

gebilligt und seine Feder in den Dienst des französischen Militarismus

gestellt hart. Aber auch die vielen, die gegen Krieg und Militarismus
schreiben, sich jedoch für die Revolution einsetzen, dürfen nicht als wirkliche
Antimilitaristen mitgezählt werden. Zwar sagen sie etwa, — bewiesen ist
es freilich Wich nicht — dic Revolutionen kosteten weniger Blut als der
Krieg, aber das ist ja ganz einerlei, dcnn ob 2l>() Mcnschen getötet werden
oder Löö OOO, das ist für dke Fragc, ob ein (5 h r i st bcim Töten
mitmachen und cs billigen dürfe, bclanglos. Im ch r i st l i ch c u Sinne
stirb aillc, die sür dic Revolution entschuldigend, billigend, bcschönigend
eintreten, keine Antimilitaristen, — Man machc sich fcrner klar, daß
Abrüstung fordern gleichbedeutend ist mit grundsätzlicher Preisgabe des

Staates, denn nachdem wir die Abrüstung durchgesetzt haben, hängt es

nicht mehr von nins ab, ob der Staat bestehen bleibe oder untergchc. Der
schweizerische AntiMilitarist muß sich srogcn: ist es dir so ernst mit deiuer
Uberzeugung, daß du erklären kannst; lieber in Zürich an Stelle unserer
Volksbchörden einen königlich-italienischen Präfekten als sich gegen die
Eroberung mit den Wafscn wchreu? Solchc Autimilitaristcn gibt es unter
uns, aber doch wohl nicht sehr viele.

Immerhin, pazifistische Menschcn gibt es; dagegen pazifistische
Parteien hat cs noch nic gegcbcn. Bis jetzt hat noch jcdc Mcn-
schengruppe, die an die Macht gelangt ist oder auch nur Aussicht dazu
bekam, den Pazisismus, zu dem sic sich vorher bekannte, abgeworfen und
sogleich dic Machtmittel in Gebrauch genommen, deren sich dic Machthaber
von jeher bedient haben. Als Pazisistcn traten dic chrlich begcistcrtcn
Leute der sranzösischcn Nationalversammlung von 175!> auf, — wic cs

nachher kam, weiß man; i792 Marseillaise (,fm'un xg»<5 impnr ubivnve n«8
nllon^ >. Iscee e» mssse nnd das weitere. Als Pazifisten traten auf Lenin
und namentlich Trotzki, später Schöpfer dcr roten Arincc. Auch dic Führer
dcr schweizerischen Arbeiterbewegung haben dcutlicb gcsagt, ihr Antimilitarismus

sei nicht derselbe wie der des Theologen Ragaz, sondern habe
nur den Zweck, den bürgerlichen Staat zu betämvscn. Ein Führer sagte;
die Maschinengewehre sind nicht an sich verwerflich, sie sind nur nicht in
den richtigen Händen, So sprechen sie, seitdem sie sich der Macht näher
gekommen sehen, während srühcr die Arbciterbcwcgung grundsätzlich human
und gegen allcs Töten zn scin vorgab nnd selbst glaubte.

Und so muß es sein; wer dcn Staat, dic Boltsgcmcinschaft führen —
meinetwegen zum Glück führen — will, wcr neue Zustände, neue
Einrichtungen nicht nur verkünden, sondern durchsetzen will, der muß Zwangsmittel

brauchen, Gcwalt cinwcnden, Waffen in Bereitschaft halten. Wcnn
unsere heutigen Antimilitaristen den Staat in die Hand bekämen, so wäre
es mit ihrem Pazisismus zu Ende, Dic w i r k l i ch e n, g a n z e n Pazifisten



240 Cduard lZlocher

unter ihnen, würden sich alsbald als ohnmächtig erweisen, irgend etwas
durchzusühren, sie würden enttäuscht, verbittert vom Schauplatz abtreten
oder sie würden unter die Räder des von ihnen ins Rollen gebrachten
Wagens kommen, wie die großen Menschenfreunde von 1789 vier Jahre
später größtenteils geköpft worden sind; die andern kämen bald dazu,
Gewalt zu brauchen, um der Gewalt ein Ende zu bereiten, und Blut zu
vergießen, um allem Blutvergießen für immer ein Ende zu bereiten.

Dic Führer der theologischen Antimilitaristen betonen gern, die
heutigen Christen seicn durch die Riesenofsenbarung des Weltkrieges dazu
gedrängt worden, den Krieg, der noch vor 50 Jahren anders ausgesehen habe
als heute, nunmehr gänzlich zu verwerfen; der Weltkrieg erst habe das
satanische Wesen aller Kriegführung geoffenbart und damit zu Forderungen
gedrängt, die cs für die vergangenen christlichen Geschlechter nicht gegeben
habe. Sic wollen damit dem Einwand begegnen, daß ja doch 19
Jahrhnnderte lang ungezählte treue Bekenner des Christenglaubens mit gntem
Gewissen Krieg erklärt und Krieg geführt hätten. Aber; wenn es die
Eindrücke des Weltkrieges sind, die den heutigen Antimilitarismus erzeugt
haben, so ficht dicser ans schwachen Füßen, so ist er e i n e E r s ch e i n u n g
des Nervenlebens und wird nicht zunehmen, sondern mit der
Entfernung von den Weltkricgsjahren schwächer werden. Man lasse insbesondere

dic Arbeiterklassen und die sozialistisch Denkenden, denen die von Prof,
Ragaz') mit Wärme erwähnten Kriegsgegner der angelsächsischen und der
nordischen Völker größtenteils angehören, an der Regierung teilnehmen,
dann werden sie nicht mehr Kriegsstreik predigen, sondern die Verteidigung
ihrer gesellschaftlichen Neuschöpsungen verlangen.

Also das Ergebnis ist: es gibt wenige wirkliche Pazifisten nnd gibt
gar keine, kann gar keine pazifistische Parteien noch einen pazifistischen
Staat geben.

2. Deshalb ist die Frage dcs Antimilitarismus ein Teilstück der viel
größern Frage: vertragen sich der Staat, sein Bestehen, seine Notwendigkeiten

niit den Forderungen der Sittenlehre? Können wir im Staatsleben
die Moral durchseyen, die für den Einzelmenschen gilt? Und menn nicht:
müssen, dürfen, können wir dann den Staat, weil er nicht zu bessern sei,
preisgeben?

Diese zweite Frage wird bejaht von den christlichen Anarchisten. Sie
sind nicht zahlreich. Unsere antimilitaristischen Theologen äußern sich zwar
meist recht abfällig über den Staat, erkennen aber in der Mehrzahl an,
daß die mit Zwangsbefugnisscn ausgerüstete Volksgemeinschaft nicht
entbehrt werden könne, daß die Anarchie den Krieg nicht beseitigen, sondern
verallgemeinern würde, zum Krieg aller gegen alle führen müßte.

Sv bleibt es bei der ersten Frage: ob der Staat nach den Geboten
der christlichen Lehre handeln und dabei bestehen könne. Das ist eine

In einem übersichtlichen, gut unterrichtenden Vortrag vor der theologischen
Studentenschast Zürichs im Christmonat 19Z6, dem ich hier mehrfach folge. Zwei
Tage vorl>er sprach im Kirchgemeindebaus Neumünster (in Zürich) der Obmann des
Vereins antimilitaristischer Pfarrer, Paul Trautvetter in Höngg, über „Abrüstung
als religiöse Aufgabe". Auch diesem Vortrag verdanke ich wertvolle Aufschlüsse.



Wehrvville und Wehrfähigkeit. 241

G l a u b c n s s ach e. Beweisen läßt sich hier nichts; bloß das kann gesagt
werden: die Ersahrungen dcr Geschichte sprechen nicht sür die Möglichkeit
eines Staates ohne Anwendung von Waffengewalt; aber wer an Entwick-
lungs- und Fortschrittsmöglichteiten, an dcn „Geist" (um die Sprache
Ragazens zu sprechen) glaubt, dem sagt das nichts. Glaube ich nun an die

Möglichkeit der Entwaffnung und des gewaltlosen Bestandes der
Staaten, so muß ich sie allerdings schleunigst in Wirtlichkeit umzusetzen
suchen und muß Antimilitarist sein; denn der Krieg ist eine furchtbare
Geißel, dic wir nickt einen Tag länger dulden dürfen als es sein muß.
Aber ebenso; glaube ich nicht an die Entbehrlichkeit der Rüstung, so

darf ich nicht Antimilitarist sein, weil ich mein Volk nicht ins Unglück
bringen darf.

Nun entsteht dic weitere Frage: muß ich diesen Glauben haben?
Nein, denn ein Glaube kann nicht als Pflicht gefordert werden; jedenfalls
stehen alle unsere theologischen Antimilitaristen auf diesem Standpunkt.
Endlich ist zu fragen, ob der Glaube an die Entbehrlichkeit der Rüstung,
der Notwehr und Gewaltanwendung zum christlichen Glauben gehöre,
so daß wir keine Jünger Christi wären (oder keine rechten) ohne diesen
Elanben. Und hier scheiden sich die Geister; die Antimilitaristen denken,

zum Glauben an das Evangclium gchöre das Vertrauen, daß aus der
Befolgung des Willens Gottcs, der nun einmal das Töten und den Krieg
verbiete, der Menschheit nur Heil erwachsen werde.

Wie man nun darüber auch denken möge: der Apostel Paulus jedenfalls

teilt dcn Glauben an dic Entbehrlichkeit der Gewalt nicht, fondern
steht unbedingt zu dcr Überzeugung von der Notwendigkeit der Staatsgewalt.

Das steht unzweidcuiig ini Brief an die Römer (13, 1—5). Di«
Stelle lautet (in Weizsäckers Übersetzung:: „Jedermann sci Untertan der
obrigkeitlichen Gewalt, denn es gibt keine Obrigkeit, die nicht von Gott
wäre; wo sie ist, ist sic von Gort angeordnet. Wer sich also dcr Obrigkeit
widersetzt, dcr lehnt sich wider Gottes Ordnung auf; die Aufrührer aber
werden sich ihr Gericht bolen. Die Herrscher sind nicht zum Schrecken da

für das rechtschassenc Tun, sondern für das böse. Willst du keine Furcht
huben vor der Obrigkeit? — so tue das Gute, und du wirst von ihr Lob
haben. Denn sie ist Gottes Gehilfe für dich zum Guten. Tust du aber
Böses, dann sürchte dich; denn sie trägt das Schwert nicht umsonst. Sie
ist Gottes Gehilfe, Gerichtsvollstrecker für den, der Böses tut. Darum ist
es geboten, sich ihr zu unterwerfen, nicht nur um des Zorngerichtes,
sondern auch um des Gewissens willen." Hier wird die Staatsgewalt als
etwas Notwcndigcs nnd vvn Gott Gewolltes anerkannt; man muß diese
ncutestamcntlichcn Worte mit vorgefaßter Meinung mißhandeln, um ihnen
einc anderc Dcutung zu gcbcn. Auch sonst steht ja nnzmeifclhaft fest, daß
ungezählte Christen, deren echtes Christentum niemand in Zweifel zieht,
in allen christlichen Jahrhunderten und in allen Teilen der Christenheit
auf dem Boden dcs Staates, der Staatsgewalt und der Kriegsrüstung
gestanden haben. Eben deshalb betonen ja Ragaz und andere, erst der
Weltkrieg habe das satanische Wesen des Krieges geofsenbart. Sicher ist:
der theologische Antimilitarismus geht über die Linie der großen christ-



242 Eduard lZIocher

lichen Überlieferung hinaus, und die Anhänger der Staatsgewalt dürfen
fich auf das Neue Testament berufen.

Sehr weit in der Ablehnung aller Gewalt scheint der Obmann des
Vereins antimilitaristischer Pfarrer der Schweiz zu gehen, wenn er sogar
die Abwehr angegriffener Unschuld ablehnt mit dem Satze, es gebe keine

unschuldig Angegriffenen; „wenn bei mir eingebrochen wird, so bin ich
dabei mitschuldig durch die Art, wie ich mein Gut erworben habe oder es
besitze". Man könnte hier entgegnen; „Solche Behauptungen lassen sich

leicht aufstellen, wenn man weiß, daß der Rechtsstaat auch das Pfarrhaus
und den Kassenschrank des Antimilitaristen durch Gesetz und mit Gewalt
schützt." Aber hier bewegen wir uns in einer so dünnen begrifflichen
Höhenluft, in der wohl ein einzelner Ballonfahrer atmen, nicht aber ein
Volk arbeiten kann, daß die ganze Erörterung eigentlich gegenstandslos
ist. Die Menschen werden es sich nie nehmen lassen, von unschuldig
Angegriffenen zu sprechen und sich darnach zu verhalten. (Wie steht es

übrigens um die „Mitschuld" des Angegriffenen, wenn ein Wüstling ein
zwölfjähriges Mädchen überfällt?)

Z. Du s o l l st n i ch t t ö ten. Hier sind wir beim Herzstück der ganzen
Angelegenheit. Ragaz gibt zu/) daß das alttestamentliche Gebot den Sinn
gehabt habe; du sollst nicht morden, also zunächst nicht auf das Töten
im Kriege Bezug habe. Nur meint er, schon bei den Propheten des Alten
Testamentes sei über diesen ersten Wortlaut hinausgewiesen und vollends
die Bergpredigt Jesu atme einen neuen Geist. Es läßt sich indessen nicht
abstreiten: das Gebot „du sollst nicht töten" ist nirgends in der Bibel anders
aufgefaßt als so: du sollst nicht morden. Wer ihm den weiteren Sinn gibt,
daß cs auch die Kriegführung ausschließe, der darf das gewiß tun, darf
von Entwicklung und Vertiefung svrechen, aber er darf nicht sagen; „ich
bin gegen den Krieg, weil in der Bibel stellt: du sollst nicht töten, und weil
ich eben Bibelworte genau nebme", denn die Bibel selbst von einem Ende
bis zum andern will das Wort nicht so verstanden wissen.

Wic stellt sich Jesus dazu? Wir wissen darüber etwas sehr Wichtiges.
Jn der Bergpredigt, Math. 5, legt Jesus dar, wie e r die Gebote Gottes
verstanden wissen will, und als erstes Beispiel nennt er eben daS Verbor
des Mordens und sagt: „Ihr habt gehört, daß zu den Alten (d. h. den

Israeliten der alten Zeit) gesagt worden ist (nämlich im Gesetze Mosis):
du sollst nicht morden; wer aber mordet, soll dem Gericht verfallen sein.
Ich aber sage euch: jeder, der scincm Bruder zürnt, soll dem Gericht
verfallen sein. Wer aber seinen Bruder einen Taugenichts heißt, soll dein.

Hohen Rat, und wer ihn einen Narren (oder: Gottlosen) heißt, soll der
Fcuerhölle verfallen sein." Jn dcm feierlichen Augenblick, da Jesus seine
neue Sittenlehre, das Gesetz des von ihm gebrachten Reiches Gottcs, dem
Gesetz des Alten Bundes entgegenstellt, verkündet er nicht eine Ausdehnung,
sondern eine Vertiefung dcs Gebotes, Ausdehnung nicht nach außen —
etwa auf den Kricgsknccht oder Scharfrichter —, sondern nach innen, auf
die Gesinnung. (Daß gerade darin das christliche im Gegensatz zum alt-

2) In dem bereits erwähnten Vortrag,



XVehrvville und XVehriöhigKeit. 243

testamentlichen Wesen liegt, darin wird man wohl einig sein,) Also auch
Jesus denkt nicht daran, das Töten im Kriege dem Mord gleichzustellen
und etwa in einer solchen Neuerung seinen Fortschritt über das Alte
Testament hinaus zu erblicken. Wenn er diesen Gedanken gehabt hätte, so

hätte er ihn hier aussprechen müssen. Wenn er ihn gehegt, aber absichtlich
verschwiegen hätte, etwa weil die Zeit dafür nicht reif gewesen, so wäre das
doch höchst sonderbar, beinahe unaufrichtig. Er ist offenbar der Meinung
gewesen, die Hauptforderung sei nicht, daß niemand getötet werde, sondern
daß kein Haß in den Menschen wohne. Gewiß ist es denkbar, daß man sagt:
„W i r haben heute eine neue, vertiefte Auffassung von dem, was die
Bergpredigt eigentlich fordert; das heutige christliche Bewußtsein erträgt nun
auch den Krieg nicht mehr, den Jesus noch ertragen hat." Nur steht dann
freilich Jesus nicht mehr da als die schlechtbin unüberschreitbare Höhe,
sondern er ist Entwicklungsstufe zu Tolstoj und den heutigen Antimilitaristen.
Und wie dem sei, auf ihn kann man sich mit der antimilitaristischen
Auslegung des Mordvcrbotes und der Bergpredigt nicht berufen, sondern man
muß sagen: „Ich bin Antimilitarist, weil ich eine neue, höhere Erkenntnis
des göttlichen Willens geschenkt bekommen habe; ihr habt gehört, daß von
Jesus gesagt ist: ich aber, ich Tolstoj, ich Pfarrer L A, sage euch; ihr
dürst keinen Militärdienst tun."

Hier wird man nun zwar wieder geltend machen, Jesus habe eben den
Weltkrieg nicht erlebt und deshalb nicht den vollen Einblick in die Gott-
widrigkcit des Kriegsgreuels haben können. Aber für die Frage, ob das
Töten dem Jünger Christi erlaubt sei, macht es nichts aus, ob es mit Pfeil
und Bogen geübt werde odcr mit Maschinengewehren, ob durch den Krieg
einer der zwölf Stämme Israels ausgerottet werde oder ganze Nationen
Europas. Wir dürfen Jesu nicht wohl dcn Gedanken zutrauen, das Töten
im Kleinen hätte er durchgehen lassen, aber gegen den Massenmord der
heutigen Kriegführung würde er sich auflehnen. Natürlich ist für uns die
Frage von größter Wichtigkeit, ob wir es darauf ankommen lassen können,
daß dic heutigen technischen Zcrstörungsmittel in einem neuen Kriege zur
Tötung von 20 oder 50 Millionen Europäern gebraucht werden. Aber die

sittliche Frage, ob das Töten dem Wehrmann erlaubt sei, ist eine
andere, ist davon unabhängig, — Selbstverständlich ist mit alledem nicht
gesagt, Jesus billige Kriegserklärungen und Kriegführung, oder cs stehe

seinen Jüngern nicht wohl an, dagegen zu arbeiten; nur das sollte gezeigt
merden, wie Jesus das Mordvcrbot versteht und wie er es nicht versteht,

4, Daß Jesus gehässiges Schelten auf den Mitmenschen und nicht das
Schießen und Stechen des Soldaten dcm Morde gleichstellt, dürfte übrigens
zu denken geben. Er verurteilt den Haß mit gutem Grund; aus dcm Haß
cntstebcn die Kriege, ist gerade auch der Weltkrieg entstanden und vei>
lcingert, zu einer satanischen ttuterncbmung geworden. I^g. Fuerre est un
äboutissement. sagte einc welsche Zeitung trefslich. Dcr Kricg ist nicht plötzlich

von Kaiser Nikolaus oder Kaiser Wilhelm mutwillig vom Zaun
gebrochen morden; er war das Ergebnis von Eigennutz, Prestigesucht und
Haß, und an diesem Haß besonders haben — nach Maßgabe ihrer
KräftcundihresEinflusses — auch solche Anteil, die jetzt meinen.



244 Eduard lZlocher

durch Abschaffung der Armeen und Waffen lasse sich der Krieg beseitigen
Das Schimpfen auf die Fürsten, Habsburger, Hohenzollern, Preußen und

Junker, die törichten und sonnenklar unwahren Anklagen, daß diese Leute
die Welt unterjochen wollten und darum den Weltkrieg entfesselt hätten,
hat mitgewirkt an der Entstehung und nachher an der Vergiftung des

Krieges, nicht weniger als das Gießen von Kanonen und
der Bau von Kriegsschiffen. Und daran haben sich auch einige
— lange nicht alle, aber mit Nichten die einflußlosesten — unserer jetzigen
Antimilitaristen beteiligt. Diese innern Ursachen der Kriege müssen im
Sinne des Gebotes Ehristi „Ich aber sage euch ." zuerst und zumeist
weggeschafft werden; daran arbeitet aufrichtig und eifrig mehr als einer
unserer theologischen Antimilitaristen, das sei nicht verkannt. Aber es gibt
Kriegsgegner, die dem Evangelium Jesu ferner stehen als mancher Zäbel-
umgürtetc Kriegsmann, nnd es gibt Heerführer, zu denen sich um ihres
kindlich demütigen und crbarmungsreichen Herzens willen Jesus Christus
lieber bekennen wird als zu den gehässig scheltenden Verkündern einer
neuen, gewaltlosen Gottesordnung. Mit oder ohne Heere und Gewehre:
solange es Haß gibt, entstehen auch immer Mieder Kriege. Es bleibt bei
der uralten Erkenntnis und Lehre, in der die christlichen Kirchen, ob katholisch,

reformiert, lutherisch oder anders, im ganzen immer einig waren,
daß nämlich Christentum innere Umwandlung, Gesinnung sei.

5. Ein Wort noch über das christliche Gewissen, auf das die
Dienstverweigerer sich mit Nachdruck berufen. Von der Gegenseite ^) sind die
Theologiestudenten gemahnt worden, sich nicht über die Beweggründe ihres Tuns
zu täuschen, und gefragt worden, ob nicht mancher junge Mann irrtümlich
von seinem Gewissen rede, während er in Wirklichkeit von jugendlichem
Widerspruchsgeist zum Antimilitarismus getrieben werde oder sich von ciner
Modeströmung mitreißen lasse. Die Frage verdient Beachtung. Wie leicht
irren wir in der Beurteilung unserer Beweggründe, hier und in ähnlichen
Fällen. Ja, sorgfältige Beobachtung führt zu der Erkenntnis, daß wir
keine Art menschlicher Äußerungen mit mehr Vorsicht aufnehmen müssen
als diejenigen, mit denen die Menschen ihr Tun begründen. Nur freilich
muß hier auch gesagt werden, daß die religiös gestimmten Antimilitaristen
in der politischen Presse meist überaus verständnislos und geradezu roh
behandelt merden. Von dem, was ein an das Sittengeseß gebundenes
Bewußtsein ist, scheinen unsere Zeitungsschreiber keine Ahnung zu haben.
Selten begegnet man einer gerechten, d. h. auf die Gründe der Kriegsgegner

eintretenden Widerlegung; diese müssen dabei in der Überzeugung
bestärkt werden, daß sie die Vertreter des christlichen Gewissens seien und
mitten in einer gottfeindlichen Welt als die eigentlichen, wenn nicht gar
einzigen Vorkämpfer des heiligen Willens Gottes auf ihrem Posten stehen.
Das hat freilich seinen Grund darin, daß allerdings unsere Zeitungen
betrüblicherweise mit nicht sehr zahlreichen Ausnahmen von Leuten geschrieben
werden, die in der Welt des Glaubens Fremdlinge sind. Und das ist mit ein

2) Oberst Ulrich Wille hatte vor den Theologiestudenten das Wort zu einer
Meinungsäußerung über Ragazens Bortrag erhalten.



Wehrvville und Wehrfähigkeit. 245

Grund, weshalb es unsercinem schwer wird, in diesen Fragen das Wort zu
ergreifen: wir möchte» nicht als Kampsgenossen von Leuten austreten, die
sür Forderungen dcr christlichen Sittenlehre nichts übrig haben. Die christliche

Lehrc prüft und mißt mit ewigen Maßstäben auch unsern Rechtsstaat,
unsere Verfassung, unsern Patriotismus. Die Auffassung, daß wir Pfarrer
dazu angestellt seien, dem Staat cinc Stütze zu sein (dem Thron oder der
Demokratie), ist unrichtig auch da, wo der Staat den Pfarrern das Gehalt
auszahlt, denn er ist hier nur Verwalter eines Kirchengutes, das er in
Verwahrung genommen hat und dessen Zinsen er der Kirche schuldet. Wir
haben unsern Auftrag von Gott, nicht vom Staat, und haben Christen zu
erziehen, nicht staatsfromme Bürger.

ii. Die aufrichtigen christlichen Antimilitaristen aber müssen wir bitten,
doch ja nicht zu denken, daß wir Nichtantimilitaristen eine Spur vou Wohl-
gcsallen am Kricge haben. Nicht das ist es, was uns von ihnen scheidet,
sondern daß wir nicht sehen, wie im Staats- und Völkerleben die Gewalt
entbehrt werden kann. Uns ist das Knallen und Bombenwerfen ebenso ein
Greuel wie ihnen. Wir leiden genau ebenso wic sie unter der Unlösbarkcit
dcs Gegensatzes zwischen Notwchriragik und christlichem Sittengesetz. Vielleicht

mehr als sie, denn w i r wissen ja keinen Rat. Uns ist jener letzte Ausweg,

den cs für Menschen aus derartigen schmerzlichen Wirklichkeiten gibt,
versperrt: die Flncht in den Wahn.

Englische Kultureindrücke.
Von Hedwig Schoch.

ü^,ie Kultur eines Landes ist sein seelisch-geistiger Eigenton. Er um-
fängt uns schon ehe wir seiner gewahr werden. Stimmrlang wie

Gebärde schweben uns entgegen oder brechen an nns heran und bringen
uns ihre Sonderheit. Die Sprache mit ihrem Hell uud Dunkel, Kristall
odcr Wcichheit ihrer Prägung ergießt sich in uns, bringt uns zum
Mitschwingen, entstarrt unsere Fremdheit zu Einfühlung. Hallung und Ver-
ljaltung dringen in unser gleich Gesäßen offenes Bewußtsein und vcr-
scstigcn sich zu Eindruck und Urteil.

Rasse und Geschichte eines Volkes wirken aufcinandcr wie Schicksal
und Persönlichkeit, denn eines trägt das andere. Im cnglischen Bereich
quillt das Besondere aus der nordischen Wesensart. Es hat Größe, die
aus Macht beruht, Abstand und Kühle, die auf fich selbst verweist, Frei-
hcit, die Raum beansprucht und gewährt, Spannungen, die selbstverständlichen

Ausgleich finden, Sie verwirklichen sich in den Außen- und dcn
Jnncndingen. Was im Engländer Stadt und Land, praktisches Handeln
und seelisches Sich-Breiten auswiegt und verbindet, ist seine Gelassenheit

und überlegende Besonnenheit allcn Lebcnsdifsereuzcn gegcnüber,
Bedürsnisse, die sich melden, rufen und schaffen Mittel, nicht tastend,
sondern mit einer Hand, die gewohnt ist, ins Volle zu greifen. So spinnt


	Wehrwille und Wehrfähigkeit. Teil II

