
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 10 (1930-1931)

Heft: 2

Artikel: Vom Tierhaften zur Architektur

Autor: Senger, Alexander v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


72 Josek XVinschuh: Kriegsschulden und Neporotionen.

heiten auf. Einmal die Tatsache, daß der Löwenanteil der Reparationen
in Form interalliierter Tilungsarten in die Taschen der
Vereinigten Staaten wandert, die es also in der Hand haben, mit
einem Schlag das Reparationsproblem zu lösen, wenn sie sich bereit
erklären, die interalliierten Schulden zu streichen, die es erleichtern
können, wenn sie sich bereit finden, die interalliierten Schulden und
damit die deutschen Reparationszahlungen zu ermäßigen. Die zweite
Tatsache, die aus dem Vergleich der beiden Kurven erhellt, ist die, daß
der zweite Mann am Hebel Frankreich ist. Denn die Differenz

der Summe der Reparationszahlungen und der interalliierten
Schulden geht außer an Belgien zum größten Teil an Frankreich, als
eigentliche Wiederherstellungsschuld.

Wird nun nach der starken Bewegung des deutschen Schuldenproblems

in den letzten Jahren auch wieder Fluß in die Reglung der
interalliierten Verschuldung kommen? Wird sie sich wie Friedensvcr-
tragsreglung und Dawesplan als vorläufig erweisen oder mit dem
Aoungplan für längere Zeit weiter gelten und erstarren? Das ist
die Frage. Es ist möglich, daß auch in diese Gruppe wieder Bewegung
kommen wird, daß sich nach der vollzogenen Revision des Dawesplans
politische Energien auf die Revision der interalliierten Schulden
umschalten werden. England hält noch immer seine Balfour-Erklärung
aufrecht. Eins steht jedenfalls fest: Reparationen und interalliierte
Schulden sind zu einem Parallelogram der Kräfte geworden
und werden es in Zukunft noch mehr, noch dichter werden. Dies
Parallelogram droht zu erstarren, wenn nicht ein neuer deutscher
Revisionsvorstoß oder eine Aufrollung des Schuldenproblems durch England

und Frankreich diese gewaltige Finanzzwangsjacke, die Amerika,
den Kriegsteilnehmern und damit dem alten Europa angelegt hat, lockert.
Der Machthaber des ganzen Kriegsschuldensystems ist, finanzpolitisch
gesehen, durchaus Amerika. Sowohl das System seiner Kriegsdarlehen
wie die Sicherung seiner Kriegsguthaben und die Verhüllung seiner
Schlüsselstellung in diesem System sind Meisterstücke von imperialistischer
Handels- und Bereicherungspolitik, aber ein diabolisches, lebenhemmendes,
kein schöpferisches, lebenfchaffendes Werk.

Vom Tierhasten zur Architektur. >

Von AKxander v. Senger.

setzten Sommer besuchte ich die Kunstausstellung beim „Adlon" in^ Berlin. Es überraschte mich, in der Masse kubistischer. Puristischer
und surrealistischer Arbeiten einige Werke zu entdecken, welche in
ihrer niederstimmenden Umgebung desto befreiender wirkten. Ein weib-

*) 1, Teil eines am 18, Februar 1930 vor dem Gewerbeverband der Stadt
Zürich gehaltenen Vortrages,



Vom Verhalten zur Architektur. 72

licher Akt von hervorragender Schönheit, und besonders ein lebensgroßes

Familienbild, würdig eines Velasquez, hatten mich lange in
ihrem beseelenden Banne gehalten. Das Familienbild war das Werk
eines ebenso bedeutenden wie berühmten Meisters und verdankte wohl
nur letzterem Grund seine Ausstellung. Ich war eben im Begriff, die
Räumlichkeiten auf diesen versöhnenden Eindruck hin zu verlassen, als
eine Schar junger Damen, geführt von einem fpitzbärtigen hageren
Herrn, meine Aufmerksamkeit erregte und mich zum Bleiben veranlaßte.
Was bei diesen interessanten Besucherinnen auffiel, war, daß sie kaum
die Bilder, sondern immerfort den redenden Herrn betrachteten, der seinen
Vortrag mit „Funktion" oder „Purismus" und anderen „Ismen" auf-
fälllig stark spickte. Es wurde „erklärt" und immer wieder „erklärt'" und
die Geführten reckten die Hälse und runzelten die Stirn, wie wenn sie
die Quadratur des Zirkels lösen wollten, während um den Mund des
bebrillten Spitzbärtigen jenes spöttische Lächeln huschte, welches dem
scharfen Beobachter bei dem seine Waren anpreisenden Jahrmarkthändler
auffällt.

Amüsiert schlenderte ich der mühselig arbeitenden Gruppe nach, als
ich in einem Nebensaal zwei gestikulierende Gestalten entdeckte, welche
mir interessanter erschienen. Diese neuen Besucher waren ausgesprochene
Vertreter des großstädtischen Jntellektuellentypus. Kleinwüchsig,
schmalbrüstig, schiefhüftig, hopste das Paar von einem Malprodukt zum andern.
Auch sie schauten nie lange eine Arbeit an, ihr Verfahren bestand in
einem flüchtigen Blick auf das Bild, worauf sie sich in eine gegenseitig
äußerst lebhafte Aussprache vertieften, die ihnen den eigentlichen
Genuß zu bringen schien. Als die Beiden sich dem großen Familienbildnis
näherten, wurde ich gespannt: Wie würden sie Wohl auf dieses Meisterwerk

reagieren? Ich erwartete den Ausbruch eines ganz besonders
üppigen Redeschwalls. Aber es kam anders, Sie waren Plötzlich wie
erstarrt, sprachlos und unbeweglich. Dann drehten sie sich mit einem
Ruck gegeneinander, schauten sich eine Weile schmerzerfüllt in die Augen
und sprangen eilig davon, indem sie wörtlich ausriefen: „Schrecklich,
entsetzlich!"

Die Qual der beiden Flüchtigen war echt, war ehrlich, denn sie

hatten mich nicht wahrgenommen und wähnten sich allein. Ich stand vor
dem rätselhaften Ergebnis, daß ein Kunstwerk zwei ganz entgegengesetzte
Wirkungen ausgelöst hatte: Auf mich eine befreiende, beseelende, auf die
Unbekannten eine lähmende, qualvolle.

Wer hatte nun recht, ich oder die Andern? Daß ich die Beiden
als degeneriert empfand, entsprang meiner subjektiven Einstellung. Ebensogut

konnten sie mein Urteil ablehnen, indem sie mich als engstirnigen,
vierschrötigen Provinzler empfanden. Achselzuckend den Fall erledigen
mit dem üblichen „äs FU8tibu8 uori äisputäuä'uW S3t", würde meinen
Bortrag gegenstandslos machen. Wie aber finde ich nun den festen
Standpunkt, von welchem aus ich eine menschliche Leistung als Kunstwerk

erkennen kann oder nicht?



74 Alexander v. Senger

Die allgemein zugegebene Ansicht, daß der Mensch über dem Tier
steht, soll der Ausgangspunkt der folgenden Argumentation sein. Tier
und Mensch haben viel Gemeinsames; um das Unterschiedliche herauszuschälen,

muß das Gemeinsame abstrahiert werden, bis daß ein Rest
übrig bleibt, der als ausschließlich und typisch menschlich betrachtet
werden muß.

Der Biber bringt geschickt und sachgemäß konstruierte Deiche
zustande, die Biene geometrische Waben, die Spinne ihre Netze. Es gibt
Tiere, die sich durch so komplizierte Laute oder mannigfaltige
Berührungen verständigen, daß man von Sprache reden kann. Viele Tiere
bringen es zu erstaunlichen, staatlichen Organisationen, wie die
Blattschneide- oder Gärtnerameisen Südamerikas. Es gibt Schimpansen, die
ohne Schwierigkeit bis zu 7 zählen können. Wenn die Paviane Krieg
führen, haben sie eine eigene Taktik mit Vordertreffen und Hintertreffen,
gebrauchen auch einfache Werkzeuge: Hunde und Elephanten zeigen
untrügliche Beweise von Urteil und Überlegung, kurz, man kann nicht
bezweifeln, daß im Tierreich intellektuelle Fähigkeiten vorhanden sind.

Was zunächst das Tier vom Menschen unterscheidet, ist nicht
grundsätzlicher, sondern potentieller Natur. Die Fähigkeiten, die sich beim Tier
embryonär vorhanden finden, wie Verständigung durch Laute,
Staatsbildung, taktische Kriegsführung :c., sind auf einfache Denkvorgänge
zurückzuführen, die beim Menschen, potenziert, die glänzendsten Resultate
der Zivilisation hervorbringen. Das modernste Luftschiff oder der neueste
Radioapparat unterscheiden sich nicht grundsätzlich von dem Dammbau
des Bibers. Auch die Fähigkeit, Entdeckungen zu machen. Vorhandenes
aufzufinden und zu benutzen, ist nicht typisch menschlich, da gewisse
Affenarten sich zusammentun, um Steine auf ihren Feind hinabzurollen,
oder da Bienen, in eine fremde Umgebung versetzt, die ungewohnten
Lebensverhältnisse solange ausprobieren, bis sie das Zweckdienliche
gefunden haben. Diese dem Tiere und Menschen gemeinsamen Züge sind
auf gemeinsame, aber in ihrer Stärke sehr verschieden entwickelte
Faktoren zurückzuführen. Es sind intellektuelle Fähigkeiten, die sich im Dienst
des Lebenstriebes mit der Umwelt auseinandersetzten, und die, bloß
durch verschiedene Potenzierung, nicht durch Wesentliches voneinander
unterschieden sind.

Welches ist nun das Verhältnis des Tieres zur Kunst? Es gibt
Tiere, die auf Musik, auf Worte, auch auf Farben reagieren. Doch
erwiesen die Experimente Rudolf Toepffers, daß selbst hochorganisierte
Tiere nicht auf Form reagieren. Ein Hund wird sehr bald eine
bequeme von einer unbequemen Hundehütte unterscheiden, doch deren Form
läßt ihn gleichgültig. Nie hat man ein Tier in Betrachtung eines
Gemäldes oder einer Architektur beobachtet. Doch erkennt ein Hund sehr
gut die Einteilungen von Räumen, und er weiß die Annehmlichkeiten
eines sonnigen Zimmers herauszufinden. Das Tier ist rein und
ausschließlich auf Nutzen eingestellt. Die Wabe der Biene, das Nest der
Schwalbe, der Dammbau des Bibers sind reine Sachlichkeit, Nutzgebilde,
dem Klima, dem Material und den Lebensbedürfnissen ihrer Erbauer



Vom Verhalten zur Architektur. 7S

angepaßt. Aber diese Gebilde zeigen nicht die geringste Spur ornamental-
schöpferischen Sinnes.

Hier sind wir an der Stelle angelangt, wo etwas Grundsätzliches
und Entscheidendes das Tierische vom Menschlichen trennt:

Es ist die vollständige Abwesenheit des ornamental-schöpferischen
Sinnes beim Tier.

Die ganze Bedeutung des Ornamental-Schöpferischen kann durch
folgenden Vorgang veranschaulicht werden:

Denken wir uns in die Steinzeit zurück. Die Menschen haben, von
der Not getrieben, ihre Horde zu einem Gemeinwesen organisiert; sie

haben Hütten, Wagen, Waffen hergestellt und gehen ganz im Kampfe
um das Dasein auf. Aber unter diesen Vielen wächst Einer heran, der
anders als die übrigen ist. Seine Kraft erschöpft sich nicht in der
Auseinandersetzung mit der Umwelt. Er besitzt ein Mehr. Er beginnt seine
Umgebung nicht nur allein vom Standpunkt des Vor- oder Nachteils zu
betrachten, sondern er sucht sie zu begreifen. Sein Blick lauert nicht
mehr; er fängt an zu schauen, es entsteht ein Distanzgefühl zwischen ihm
und den Dingen. Er wird besinnlich, versonnen; unter dem Tumult der
Erscheinungen sucht er ihr Wesen zu erkennen, sucht er das ewige Sein
hinter dem ewig fließenden Schein. Sein Intellekt löst sich langsam
von den Fesseln des Triebes, die Tier und Mensch umklammert halten.
Dann wird er ganz Erkennen, ganz Anschauung, und so schaut er das
Wesentliche der Dinge und der Erscheinungen, er beginnt auf die Klänge
des ewigen Grundbasses der Natur zu horchen, welcher durch den Lärm
und durch das Gedränge der treibenden Erscheinungen leise tönt. Und
dann, in königlicher Freiheit, greift er zum steinernen Dolch und schnitzt
im Schaft seiner Axt sinnend und ohnc Zeitgefühl verschlungene Linien
und Drachengestalten, das Gleichnis seiner Erkenntnis der Dinge.

Hier geschah etwas Unerhörtes, denn ein Mensch war zum ersten
Mal aus dem das All umfassenden Kerker der Not getreten. Unnütz
und zwecklos war sein aus Freiheit und Fülle geborenes Tun: Zum
ersten Mal hatte ein Mensch gedichtet. Und wenn er später, nüchtern
und müde, die verschlungenen Drachen uud Linien wieder betrachtete,
so erwachte wieder in ihm und in manchem seiner Genossen etwas von
diesem zeitlosen Hochgefühl der Freiheit, Fülle und Besonnenheit, welche
ihn beim Gestalten jener beseelten.

Der ornamental-schöpferische Sinn ist eine Form des Dichterischen
und das Dichterische ist der Lebensodem jeder wahren Wisscnschaft, Kunst
und Religion. Wer den ornamental-schöpferischen Sinn wegleugnet, lehnt
auch Kunst und Religion ab, er verneint die Menschenwürde und bekennt
sich zum Tierhaften.

Was hier zu veranschaulichen versucht wurde, hilft auch den
grundsätzlichen Unterschied zwischen Zivilisation und Kultur erkennen.

Die ganze Technik, die Beschaffung von Nahrung und Kleidungsmitteln,

sowie das Nutz-Bauen u, s. w, gehören der Zivilisation an. Diese



76 Alexander v. Senger

Sachen sind der Ausdruck höher potenzierter Eigenschaften, welche auch
in geringerem Maßstab beim Tiere vorkommen und auf gemeinsame
Anlagen, beim Tier wie beim Menschen, zurückzuführen sind. Aber die
Kultur als Sammelbegriff für Anschauung, Kunst und Religion, ist eine

Funktion des Dichterischen und ist aus diesem Grunde eine Domäne des

rein Menschlichen.
Da das Tierhafte die ganze Menschheit vom Akkaneger bis zum

größten Genie durchdringt, so ist auch die Zivilisation als Funktion des

Tierhaften allmenschlich. Die Zivilisation kennt keine Grenzen, keine

Völkerunterschiede, die Zivilisation ist international. Die Zahnbürste, das
Auw, das WC werden von jedermann, vom dümmsten Buschneger bis
zum gescheitesten Professor, vielleicht nicht angewandt, aber ohne die
geringste Problematik verstanden.

Der Japaner empfindet aber die Aphrodite des Praxiteles als
grobschlächtig, der Türke machte aus dem Parthenon eine Pulverkammer
und die Tibetaner stehen vor einer Raffaelschen Madonna vollkommen
ratlos. Die Kultur ist nie international. Dies läßt sich aus der
Tatsache erklären, daß alles Dichterische aus der Anschauung wächst, und
daß die Anschauung einerseits konkreter Bilder bedarf, anderseits durch die
Rasse des Anschauenden individualisiert ist. Die konkreten Bilder sind
regional bedingt, durch Landschaft, Menschenart, Vegetation :c. Mit der
Rasse ist die Sache nicht so einfach, da sie zugleich trennend und
verneinend wirken kann. Daher die eigentümlich verwandte Kunstgesinnung,
welche man z. B. zwischen der nordischen und altspanischen Kunst
beobachtet, während die sogenannte deutsche Kunst in feindliche Lager
zerfällt.

Die Kunst ist somit national. Nicht weil sie es sein will, sondern
weil sie eben n,icht anders sein kann. Deshalb wirkt auch die Kunst
staatenbildend. Nicht Griechenland machte Homer, sondern Homer machte
Griechenland, welches ihn als den zweiten Sonnenaufgang des hellenischen
Wesens bezeichnet hat. Die staatsbildenden Kräfte, welche die Tschechen,
Serben und Polen neuerdings zu der Bildung autonomer Staaten
führten, sind in letzter Linie zurückzuführen auf die nationale Begeisterung,

welche die alten verschütteten Volksdichtungen bei ihrer
Wiederentdeckung erzeugt hatten. Bei den Polen spielte das Studium der alten
nationalen Architektur noch eine besondere Rolle. Das Ergebnis dieser
Untersuchung läßt sich nun folgendermaßen kurz zusammenfassen:

Die Werke der Zivilisation beruhen auf Ergebnissen von Relationen
und intellektuellen Vorgängen. Da diese Vorgänge auch bei Tieren
vorkommen, kann die Zivilisation angesehen werden als ein Erzeugnis des

Menschen, als potenziertes Tier.
Die Werke der Kultur, insbesondere diejenigen der Kunst, beruhen

wesentlich auf dichterischer Anschauung. Da solch ein Zustand bei den
Tieven nicht vorkommt, sind die Kultur und ihre Erzeugnisse crls
ausschließlich menschlich zu betrachten.



Vom Verhalten zur Architektur. 77

Jetzt sind wir endlich in der Lage, ein Kunstwerk von einem Machwerk

zu unterscheiden, ein Denkmal der Menschenwürde von einem
Erzeugnis des Tiermenschlichen,

Bannt uns ein Werk in einen Zustand der Anschauung, erregt es

unsere Phantasie, beseelt und befreit es uns, so ist es ein Kunstwerk,
ein Denkmal der Menschenwürde,

Erzeugt aber ein Werk, das als Kunstwerk angesprochen sein will,
in uns intellektualistische Vorgänge, ähnlich wie die Wirkung eines
Bilderrätsels oder Kreuzwortspiels, wird nicht unsere Phantasie in
Bewegung gesetzt, sondern unser Kausalitätsvermögen, das Fragen nach
den Gründen, nach dem Wie und Warum, nach den Beziehungen und
Relationen, so stehen wir nicht vor einem Kunstwerk, sondern vor einem
Machwerk. Es ist die Karikatur eines Zivilisationsproduktes, es ist ein
Erzeugnis des Tiermenschlichen.

Die Werke der Kunst und Zivilisation erregen bei denen, die sich

damit befassen, den ähnlichen Geisteszustand, wie derjenige, welcher
ihnen zu Grunde lag. Die Betrachtung einer Maschine regt den Intellekt
an, man verfolgt mit Interesse die sinnreiche Konstruktion der Kolben,
Zylinder und Rüder; und hat man die Maschine zerlegt und wieder
zusammengestellt, so ist der Intellekt vollkommen befriedigt, die Neugier
ist erloschen, es bleibt höchstens ein Gefühl der Anerkennung für die
Leistung des Konstrukteurs zurück. Das Verstehen einer Maschine ist bei
genügender Intelligenz auch ohne Sensibilität immer möglich.

Ganz anders ist die Wirkung eines Kunstwerkes. Allerdings muß
der Beschauer genügend Gefühl und Anschauung mitbringen, welches
oft gerade bei Hyperintellektuellen, fehlt. Sind jene Voraussetzungen
vorhanden, so ruft das Kunstwerk die seelischen Zustände zurück, woraus
es entstand. Ein Trauermarsch, das Werk düsterer Stunde, erzeugt
Trauer, der alte Bernermarsch kriegerische Begeisterung u.s. w.

Das echte Kunstwerk schenkt zurück, woraus es besteht, es weckt zur
Versonnenheit, es rüttelt auf zur Objektivität. Selber Form, fordert es

zum Formen auf: Aus Freiheit geboren, ruft es zur Freiheit. Kurz
gefaßt: Ein echtes Kunstwerk befreit und beseelt.

Hier sind wir am Punkt angelangt, wo wir das Verhalten der
beiden Besucher der Berliner Kunstausstellung bewerten können.

Die beiden Unbekannten genossen das Gros der Bilder als Anreiz
zu geistreichen Auseinandersetzungen, zu einem immer neuen Spiel mit
hohlen Schalen.

Als die Beiden vor dem großen Familienbildnis anlangten, fand
Plötzlich ihr Intellekt keine Nahrung mehr, sie benahmen sich, wie wenn
weidende Kühe verdutzt auf ein steinernes Denkmal stoßen. Sie stierten
eine Weile erstaunt und erschrocken das Kunstwerk an, vergebens suchte
der Anregung verlangende Intellekt hier seine Nahrung. Das Gemälde



78 Alexander v. Senger

war wie ein König, der Schweigen gebietet, den man anschauen, aber
nicht anreden darf. Die Unglücklichen wollten schauen, sie konnten aber
nicht, die Blicke lauerten bloß. Daher die lähmende Starre, die Rufe
des Entsetzens, sie konnten ihre Demütigung nicht ertragen und sie flohen
das Werk, welches in ihnen das nur Tierische zum schreckhaften
Unterbewußtsein brachte.

Ich kann den Sinn der Architektur nicht besser veranschaulichen, als
wenn ich noch einmal ein Erlebnis aus meiner Knabenzeit erzähle.

Als ISjähriger Gymnasiast hatte ich soeben eine griechische Privatstunde

absolviert und erwartete mit Ungeduld meine Entlassung, als der
alte Lehrer, ein Freund unseres Hauses, mich unverhofft aufforderte, ihn
noch in die Bibliothek zu begleiten. Ich hatte aber ein Spiel mit
Kameraden verabredet, ich kochte vor Wut und zähneknirschend folgte ich
dem Greise in seiner langsamen Wanderung durch die in dunkle Schatten
verhüllte Genfer Altstadt. Als ich schicksalverwünschend in der Grand'-
Rue angelangt war, betraten wir unvermutet den sonnigen Hof der
Bibliothek. Mit einem Schlag war meine ganze Pein wie weggewischt.
Ein seliges Glücksgefühl, noch heute unvergessen, umfaßte meine Kinderseele,

und die unaussprechliche innere Sonnigkeit erlosch erst, nachdem
wir die hohen, eleganten Räume, wo stille Gelehrte saßen, verlassen
hatten.

Der Zweck der Architektur, zu befreien un,d zu beseelen, wurde hier
erreicht. Der grollende Knabe mußte nichts von Stilarten,
Kunstperioden, nichts von Fortschritt oder Rückschritt, von praemaschinischen
oder maschinischen, Zeitaltern, er scherte sich nicht darum, ob das
Gebäude ^ior Jahrhunderten, oder erst gestern erbaut war, oder ob der
Architekt mit einer Perücke geschmückt oder Zylinderhut tragend die
Arbeiten beaufsichtigt hatte. Das Interessante war, daß dieser Eindruck
so mächtig war, daß ich von da an, kleine Architekturentwürfe machte;
es waren Kuben und immer wieder Kuben, auf welche ich Sonnen mit
vergoldeten Strahlen malte. Ich wollte offenbar damit den sonnigen
Eindruck der erlebten, Architektur wiedergeben und wußte mir nicht zu
helfen. Die Lust, selber auch solch wirkende Sachen zu machen, wurde
mit der Zeit so lebendig, daß sie für mein weiteres Leben bestimmend
wurde und ich im Widerspruch zu meinem bisherigen Studiengang
Architektur studierte.

Dieses einfache Erlebnis klärt vieles auf, was heute durch einen
ganzen. Wust von Literatur verdunkelt wird.

Das Gebäude, das Objekt meines Entzückens, wurde 1743 erbaut
und zeigt, kritisch betrachtet, keine hervorragenden künstlerischen Qualitäten.

Es ist eine durchschnittliche Leistung, aus Tradition und Erfahrung
entstanden. Sein Erbauer war kein Genie, sondern ein tüchtiger
Fachmann^ der seine Sache verstand. Er hatte eine möglichst gute Wirkung
des Hauses gesucht, indem er alles, was er gelern,t, beobachtet und
erfahren hatte, der Aufgabe entsprechend zur Anwendung brachte.



Vom Verhalten zur Architektur. 7V

Und ich, der Beschauer, war durch kein,e Theorie voreingenommen,
ich wußte nichts von, Architektur, von Gesimsen, Stichbogen, Pilastern
oder Risaliten. Als reiner Tor war ich vor das Werk getreten, und es
wirkte unmittelbar frisch und lebendig, wie wenn es keine Zeit geben
würde. Hier wurde der Wechselprozeß zwischen Architektur und seiner
Wirkung erkannt. Diese Wirkung ist keine literarische oder kunsthistorische,

sie ist nicht intellektueller, sondern seelischer Natur. Was ist nun
die Natur dieser seelischen Wirkung und durch welche Mittel wird sie

erreicht? Es ist von größter Wichtigkeit, sich über diese Fragen im
Klaren zu sein.

Warum wurde ich durch den Anblick guter Architektur aus meinem
Unlustzustand in sein Gegenteil versetzt?

Mein Unlustzustand war weiter nichts, als dcr gesteigerte Alltagszustand

eines jeden Menschen, dessen Brust stets mit Hoffnungen, Furcht,
Wünschen, Begierden, Berechnungen, Suchen nach Gründen ic.
erfüllt ist.

Philosophisch ausgedrückt ist der Normalzustand des Menschen durch
den Lebenstrieb beherrscht, welcher den Intellekt zu seiner Befriedigung
benutzt, sodaß der Intellekt im Zustand ständiger Unfreiheit die Dinge
nur in Bezug auf ihre Relationen zum Lebenstrieb prüft, stets in
Verwicklungen hängen bleibt und unfähig zur reinen Erkenntnis ist.

Die beseelende Wirkung eines Kunstwerkes besteht darin, daß
vermittelst bestimmter Wirkungen auf die Sinne, der Normalzustand der
Unfreiheit, in welchem sich der Intellekt stets befindet, in einen Zustand
der Freiheit verwandelt wird, und daß eine Verbindung mit dem Urgefühl
des Alls entsteht.

Die Architektur muß also in erster Linie alle intellektuellen
Prozesse, wie das Fragen nach dem Warum oder Wie, zum Schweigen
bringen. Dies wird erreicht entweder durch ein Bild von zwingender
Klarheit wie beim Parthenon, oder durch unerhörte Steigerung des

Rhythmischen, wie beim Straßburger Münster. Im ersten Falle gerät der
Intellekt in einen Zustand losgelöster, freier Anschauung, weil die
vollendete klare Harmonie alles Fragen zum Schweigen bringt, im
zweiten Fall wird der Intellekt, der sonst durch die Strudel des
Lebenstriebes hin- und hergeworfen ist, wie durch einen mächtigen, in
rhythmischem Gleichmaß nur in einer Richtung fließenden Strom
erfaßt und stabilisiert. Hier entsteht nicht mehr der reine kontemplative
Anschauungszustand wie beim Parthenon, sondern ein relatives Glücksgefühl,

wie beim Schiffer, der endlich die breite, mächtige und sichere
Strömung erreicht hat, nachdem sein Kahn durch Schnellen und Strudel
lange hin- und hergerüttelt wurde.

Wie aus diesen beiden extremen Beispielen ersichtlich ist, besteht
die beseelende Wirkung des Kunstwerkes im Aufheben des gemeinen
Lebensgefühls und im Schaffen einer höheren Lebenspotenz in der
Unterbrechung des Zustandes der Gebundenheit seiner Verwandlung, in
einen Zustand der Freiheit.



so Alexander V. Senger

Dieses Aufheben des gemeinen Lebensgefühls wird durch sinnliche
Eindrücke besonderer Art erzeugt, welche in der Architektur durch körperliche,

durch Licht und Schatten ausgedrückte Gebilde geweckt werden.
Welcher Art sind diese Gebilde?
Nach allem Vorangegangenen können diese Gebilde nur dichterischer

Natur, aus ornamental-schöpferischer Gesinnung entsprungen sein. Eine
knappe Untersuchung des Parthenon soll uns weitere Aufklärung bringen.

Von außen gesehen erscheint der Parthenon als ein einfacher Hallenbau

mit Peristyl; nichts läßt vermuten, daß dieser einheitliche Hallenbau

einen aus vier verschiedenen Räumen bestehenden Kern umschließt,
wovon der Hauptraum eine zweigeschossige, innere Säulenstellung
aufweist. Das Äußere ist somit eine Umdichtung des Innern. Die Säulen
find ebensowenig sachliche Gebilde, da sie rein konstruktiv gesprochen eine

dreißigfach stärkere Last tragen könnten. Die Kannelierungen,
Verjüngungen, Triglyphen, Friese u. s. w. sind ebenfalls jenseits des Nutzens
stehende Gebilde, aus ornamental-schöpferischer Gesinnung entstanden.

Der Parthenon ist somit in seiner Gesamterscheinung wie in seinen
einzelnen Gliedern und Details die dichterische Gestaltung eines
sachlichen Bauprozesses, seine Architektur ist die stumme Musik, welche den

nützlichen Kern verklärend umrauscht.
Denken wir uns den ganzen Bau restlos zerstört, nur eine Säule

mit entsprechendem Gebälkstück bleibt einsam stehen: so erleben wir bei
diesem Anblick das ähnlich freudig-tragische Gefühl wie beim Beschauen
des Tempels als Ganzes. Warum? Weil diese einsame Säule aus einer
ganzen Welt dichterischen Empfindens entstand; sie ist das steinerne Testament,

das Zeugnis sieghaften Ringens toter Geschlechter im ewig
wogenden Kampf zwischen Tierischem und Menschlichem, zwischen Not
und Freiheit.

Die Säule ist wie der neapolitanische Dreiklang in der Musik, eine
unverrückbare, endgültige, dichterische Schöpfung des menschlichen Geistes.
Sie bildet mit ihrem Schaft, Kapitäl und Gebälk das Grundthema der
ganzen Architektur, wie die kontrapunktierten Stimmen den Grundbaß
für die gesamte Musik.

Untersuchen wir den ganzen Bau in den Details, so entdecken wir
überall das gleiche, jenfeits des Nützlichen stehende, dichterische Walten
in der Gestaltung. Die ähnlichen Beobachtungen machen wir beim figürlichen

Schmuck. Die Gesamterscheinung, wie dessen Bestandteile sind
alle beseelt, aber diese Beseelung ist durch Zweck, Material und Klima
bedingt. Der Zweck ist ein Nationalkultus, das Material ist bodenständig,
der figürliche und pflanzliche Schmuck ist aus der Anschauung der
einheimischen Flora und den Volkstypen abgeleitet. Die Gesamtanordnung,
wie Säulenhalle, Triglyphen, Gebälk, mäanderartige Ornamente zc.

wachsen aus einer Jahrtausende alten, bis auf die Steinzeit zurückliegenden

Überlieferung heraus. Der Parthenon ist eine griechische Nationaldichtung

wie die Odyssee. Die beiden Werke gehören aber zu unserm
Kulturkreis und halfen ihn schaffen, weil Griechen sowohl wie die
Lateiner mit uns blutsverwandte Völker sind, welche vom nördlichen Mittel-



Vom Verhalten zur Architektur. 8l

europa herziehend südliche, der Kultur günstigere Gegenden kolonisierten
und besiedelten.

Der Parthenon ist eine steinerne Symphonie, dessen Grundbaß den

Triumphgesang toter Geschlechter über tierhafte Gebundenheit verkündet.
Aus Freiheit geboren, ruft er zur Freiheit; aus Bindungen des Blutes
und Bodens gewachsen, weckt er das Nationale. Er ist der in Marmor
gemeißelte Mahnruf zur Besinnung, er verkündet den Völkern, daß hinter
dem Tumult der Erscheinungen und dem Gedränge der uns versklavenden
Relationen die ewigen Ideen thronen.

Unsere Musik, auf die Polyphonen Luren der Bronzezeit
zurückgehend, ist auf die Tonleiter und den Contrapunkt aufgebaut. Die
verschiedenen Instrumente sind Jahrhunderte, selbst Jahrtausende alt.
Derjenige, welcher aus Modernitätsgründen Instrumente und Contrapunkt
als veraltete, sentimental-romantische Sachen verwirft, vcrunmöglicht die
Musik überhaupt. Das größte musikalische Genie ohne Noten, Contrapunkt

und Instrumente ist ein Taubstummer.
Genau so ist es mit der Architektur. Sie wird mit der Verneinung

ihrer Elemente vernichtet.
Die ganze Architektur besteht aus einem Kombinieren und

Umformen von Grundelementen. Das Treibende und Umbildende sind die
neuen, wechselnden Bedürfnisse, neue Technik und Material. Die Barockfassade

z. B. mit der Pilasterordnung und dem durch Fenster
unterbrochenen Architrav ist das durch neue Verhältnisse umdichtcte Wunschbild

der Parthenonkolonnade. Die Säulenordnung ist mit dem Grundthema

einer Sonate zu vergleichen, welche in unzähligen Variationen
weitergesponnen wird. Diese Variationen sind Pathetisch im Barock,
Allegro im Rokoko, Adagio in der Antike. Auch die Gotik kann die
Säulenbündel nicht vermissen, wenn auch diese Bauart durch das
Betonen des Rhythmischen und der Bewegung zunächst als Außenseiter
erscheint.

Die Säulenordnung ist nicht das einzige Grundelement der
Architektur, Man denke an die Mauer, Kuppel, Rundbogen zc. :c. Alle diese
Elemente sind wie die Töne in der Musik; ein jedes davon hat seinen
eigenen Klang. Es ist die Sache des schöpferischen Architekten, diese
Klänge zu einer Musik abzustimmen und dabei endgültige Regeln, wie
gewisse harmonische Verhältnisse zu berücksichtigen. Wie sehr man sich

hier in einer irrationalen Welt bewegt, zeigt der Rundbogen, der nur
befriedigend wirkt, wcnn er überhöht ist. Die rein sachlich mathematisch
rationelle Drucklinie weckt, Plastisch ausgedrückt, Mißbehagen.

Aus diesem Beispiel ist wiederum ersichtlich, daß architektonische
Gebilde in erster Linie leicht faßlich sein sollen und keine intellektuellen
Prozesse aufkommen lassen dürfen. Der konstruktiv ungünstigere Kreisbogen

wirkt, weil leicht faßlich, angenehm, währenddem ein Gewölbe, das
nach der mathematisch richtigen Drucklinie konstruiert ist, intellektuelle
Vorgänge erregt, wie viele armierte Betonkonstruktionen, deren kompli-



S2 Alexander v. Senger

zierter innerer Organismus nicht in die Sinne fällt, und im Geiste
sofort Kausalitätsprozesse weckt.

Die Architektur muß alles Fragen nach Gründen, nach dem Warum
oder Wie, kurz alle intellektuellen Vorgänge aufheben oder durch Rhythmus

übertönen. Der Zuschauer muß in einen potenzierten Lebensrhyth-
mus gebannt, das Gemeine vergessend, in höhere Sphären gehoben
werden. Dazu sind eine Menge Kenntnisse und Erfahrungen notwendig.
Man muß z. B. wissen, daß durchgehende Gurtgesimfe das räumliche
Erfassen von Gebäudeteilen erleichtern, daß auf gleicher Höhe angebrachte
Profile oder Gefimsteile das Verständnis innerer Raumwirkungen
erleichtern, daß ein Ornament, richtig angebracht, vereinfachend wirkt, daß
ein Standbild oder Baluster seiner Umgebung Maßstab gibt zc. zc.

Dann muß man wissen, daß Bossen oder rauh behandeltes Material
durch feine Vertiefungen den Staub und Schmutz auffangen, während
glatt geschliffene Flächen davon verschont sind, sodaß das gleiche Material
burch verschiedene Behandlung verschiedenfarbig wirkt, eine Tatsache,
welche für Erlangung guter Verhältnisse durch dunkler wirkende Teile
von großer Wichtigkeit ist.

Daß Material und Bedürfnisse, welche beständigem Wechsel
unterworfen sind, die dichterische Gestaltung der Architektur bestimmen, liegt
auf der Hand. Hier ist die Ursache des beständigen Wechselns und
Variievens der Architektur zu suchen, und hier liegt der einzige gesunde
Antrieb zum modernen Neugestalten, nicht in Theorien oder
Politischtheologischen Dogmen.

Mansard schuf das Mansardendach nicht um neu oder sensationell
zu wirken, auch nicht um späteren Historikern ein Literaturthema zu
liefern oder um die Einteilung in Kunstperioden zu erleichtern. Die
Zeit Ludwig XIV. verlangte den Bau von dreigeschossigen Häusern:
Mansard zog die Dachfläche, indem er sie brach, über das dritte Geschoß
herunter. Somit lag das Hauptgesims über dem zweiten Geschoß, und der
Zweck, einem dreigeschossigen Gebäude die wohltuenderen Verhältnisse
eines zweigeschössigen Hauses zu geben, war somit erreicht.

Hier sieht man das Ergebnis des dichterischen Ringens mit der
Not. Die Not trieb zur neuen Form, weil Mansard sich nicht der Not
feig unterwarf, sondern mit ihr kämpfte, bis daß er sie mit schöpferischer
Kraft umformte. Dieser Prozeß ist charakteristisch für das Werden der
Architektur.

Die Tätigkeit des Ingenieurs ist derjenigen des Architekten analog,
aber von ihr doch grundverschieden. Der Ingenieur strebt nach möglichst
großer Rendite und möglichst geringen Kosten. Beim Architekten ist das

eigentlich auch der Fall, doch kommt noch das künstlerische Moment hinzu.
Der Ingenieur hat stets Gleichungen mit zwei Unbekannten, der Architekt

mit drei Unbekannten zu lösen; diese dritte Unbekannte, das
künstlerische Moment, ist wiederum eine Funktion historischer, persönlicher,
volklicher und landschaftlicher Komponenten. Eine gute Architektur-



Vom Verhalten zur Architektur. 83

leistung zeugt somit von mannigfaltigerem Können, Kraft und
Begabung, als eine gute Jngenieurleistung. Die Architektur auf das bloße
Bauen reduzieren, heißt, die größten Schwierigkeiten des Problems
umgehen. Solch eine Leistung erfordert ein Minimum an Kraft nnd Geist
und steht weit unter dem große Kenntnisse erfordernden Bau einer
Maschine,

Der Architekt muß nicht nur die modernen technischen Mittel
beherrschen, sondern alle künstlerischen Ausdrucksmirtel der Tradition.
Sein Schaffen soll ganz prinzipienlos, undogmatisch sein, in dem Sinn,
daß er, nach größter Bewegungsfreiheit strebend, alle Möglichkeiten
beherrscht, alle Kombinationen spielen lassen kann, um das künstlerische
Ziel, welches ihm vorschwebt, auch verwirklichen zu können. Der Architekt
ist Ingenieur, Historiker und Dichter zugleich. Sein Gestalten ist von
eminenter seelen- und staatsformender Bedeutung, Reduziert er sein
Schaffen auf das bloß tierhaften Bedürfnissen entsprechende Sachlich-
Konstruktive, so wirkt er seelen- und staatsauflösend. Der Geist, durch
nichts mehr an das Gewordene, Bleibende und Stabile erinnert, pendelt
dann haltlos in einer durch immediatcn Nutzen vergangenheitslosen
Gegenwart ohne Zukunft; ein tierhafter Zustand.

Die heutige, allzu kurze und zu spät einsetzende Erziehung dcs
Architekten stellt unerhörte Anforderungen an den Geist und die Seelenkraft,

Es sind geradezu heroische Anstrengungen notwendig, um ein
Können zu erringen, welches einigermaßen der hohen Verantwortung
dieses Berufes entspricht.

Die vielen unglücklichen Erzeugnisse der Baukunst sind auf die
unverstandene Verwendung der Elemente der Architektur zurückzuführen.
Nicht die Elemente und die Tradition sind die Schuldigen, sondern ihre
talentlose und auf kein richtiges Können zurückführende Verwendung.
Ein Musikstück ist schlecht, nicht weil Noten und Kontrapunkt schlecht
sind, fondern weil diese Ausdrucksmittel schlecht verwendet werden. Nicht
die Violine, sondern der Violinspieler ist der Schuldige, wenn aus dem
Instrument Mißtöne erklingen.

Die Mißtöne in der Architektur sind somit auf Unvermögen und
Schwächezustände zurückzuführen; dic Kraft langte nicht, um das
ungeheure, vielgestaltige Gebiet zu beherrschcn. Solche Verfallzustände hat
es offenbar schon einigemal in der uns bekannten Geschichte der Menschheit

gegeben. Was aber heute neu erscheint, ist, daß dieser Schwächezustand

sich organisiert hat. Er machte aus seiner Blöße eine Tugend
und schuf sich einerseits einc Doktrin im „neuen Bauen", anderseits in-
famierte er die Werke des Könnens, weil sie, wie bei den beiden
Besuchern der Berliner Ausstellung, das nur Tierhnfte des eigenen Schaffens
fühlbar machen,*)

') Anmerkung der Schriftleitung: Wie voreingenommen die
Auseinandersetzung über das Wesen der Baukunst heute vielfach geführt wird,
zeigt die Berichterstattung der „Neuen Zürcher Zeitung" (vom 28, März) über
den oben wiedergegebenen Vortrag v. Sengers, der wir zu Vergleichszwecken den
kennzeichnenden Saß entnehmen: „Der Referent umging die sachliche, d, h, Ver-


	Vom Tierhaften zur Architektur

