
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 9 (1929-1930)

Heft: 8

Artikel: Der Christ und sein Schwert

Autor: Lienhard, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I^ekormvorschlöge zum heutigen Parlamentsbetrieb. Z6Z

Keiner der vorstehend erwähnten Reformvorschläge ist undurchführbar;
sie verstoßen zum Teil allerdings gegen althergebrachte Übungen

und Gewohnheiten. Bci gutem Willen ließen sie sich ebenso gut verwirklichen,

wie man schon bei dcr Revision des Geschästsreglemenies des
Nationalrates vom Jcchve 19Z0 verschiedene Einrichtungen im Interesse
der Zeitersparnis modernisiert hat.

Eine Untersuchung und Vergleichung der Geschäftsordnungen anderer
Staaten würde vielleicht die Reihe der Refvrmvorschläge noch um manche
wcrivolle Anregungen vermehren können uud es ist nicht zu zweifeln, daß,
wenn man einmal an die Ausarbeitung von neuen Geschäftsordnungs-
bcstimmungen geht, man die Ermöglichung von Zeitersparnis als erstes
Ziel einer Revisionsarbeit ausstellen wird und zwar sowohl im Bund
wie in den Kantonen, trotzdem in den Kantonen der Zeitverlust, dcn die
Bctlcidnng eines Mandates als Volksvertreter verursacht, lange nicht so

groß ist wie im Bunde, Wahrscheinlich werden die Kantone hier mit der
Rcvisionsarbcit vorangehen müssen und voraussichtlich wird es der
Äanton Basel-Stadt sein, in dem die ersten Bemühungen hiezu
praktische Gestalt annehmen.

Der Christ unb sein Schwert.
Von Karl Lienhard. Ölten.

H^as ist Liebe? Überschwengliches Gefühl mit mehr oder weniger
starker Sinnlichkeit? Im Christentum gehören Liebe und Opfer-

ivilligkcit zusammen, wie das Christcntnm überhaupt sehr stark eine

Sache des Willens ist. „Alles nun, was ihr wollt, das euch die Leute
tun sollen, das tut ihr ihnen," heißt die praktische Auswirkung christlicher
Nächstenliebe. Diese Liebe empfindet, wie Jesus in dcr Bergpredigt zeigt,
überaus zart. Schon der Zorn, den der Betreffende gegen einen Nächsten
still mit sich herumträgt, wird ihm zu einer Versündigung gegen das
l!, Gebot, wird ihm zur Schuld, Wie viel mehr, wenn sich der Zorn
Bahn schasst und in eine Beschimpfung nnd öffentliche Bloßstellung des

Nächsten ausartet! Jn der Verachtung des Nächsten erreicht die Ber-
sündigung gcgen die christliche Licbe ihr volles Maß, Haben sich die

„Alten" damit begnügt, niemanden tot zu schlagen, so schasst Christus in
den Seinen etwas völlig Neues. Er schärft ihr Gewissen und wirkt in
ihnen eine Liebe, die weiter geht als alle Gesetze und Gebote,

Mit solch feinem Empfinden, mit solcher Liebe ist der Christ in
dic Welt hineingestellt, „die im Argen liegt". So soll cr Waffen tragen
und sie gegen seinen Nächsten richten, der vielleicht auch ein Bruder ist,
oder zu dem er in reiner Liebe steht. Je lebendiger sein Christentum,
desto furchtbarer ist die Spannung, in der er sich befindet. Es wäre
jedoch grundverkehrt, zu behaupten, daß dieser Pflichtenstreit erst beim



3b4 Karl Lierchard

Kriegsdienst beginne — es zengt von der ausgesprochenen Einseitigkeit
der religiös-sozialen Kreise, nur vom „widerchristlichen" Militärdienst zu
reden —, vielmehr zieht sich dieser Kampf durch das ganze Leben: Er
soll sich eine Zeitung halten, die durch ihre beständige Besudelung ihrer
Gegner dem Gesetz der Liebe vvllständig widerspricht, er soll an einer
Organisation teilhaben, die nicht etwa den Dienst am Nächsten oder am
Feind, die Liebe, zum Ziele hat, sondern die Erstreitnng des eigenen,
bezw, des Klassenrechts. Er soll mitwirken am Streik oder an der
Aussperrung, obwohl er weiß, daß der Geist der Ungerechtigkeit, der
Rücksichtslosigkeit und des Hasses die Führer regiert. Nicht weniger groß
ist die Not auf dem Gebiet der Rechtspflege, Böses mit Gutem
vergelten ist sein Gebot, dies um so mehr, als er durch Gottes Gnade ist,
was er ist; die Volksgemeinschaft aber verlangt von ihm, daß er
mithilft an der Bestrafung des Schuldigen. Obwohl er selbst nicht ohne
Sünde ist und durchaus nicht würdig, auch nur einen Stein Wider den
andern zu erheben! Und was für eine Bestrafung! Wenn ihm schon
der Zorn im eigenen Herzen Sünde ist, durch die er sich des Gerichts
schuldig macht, wie viel mehr wird er leiden unter der Tatsache, daß
durch seine Mitschuld Tausende von Brüdern ihrer Freiheit beraubt
und oftmals um den letzten Rest ihres Ehrgefühls gebracht werden, daß
an ihnen Ärgeres geübt wird als im Kriegsdienst, der den Leib dcs
Nächsten trifft, und dies alles unter seiner Mitschuld und Duldung! Es
wäre leichtfertig, unsere Mitschuld abzulehnen, weil wir nicht dcn Rock
des Richters noch irgend eines andern Gerichtsdiencrs tragen, es sei
denn, wir protestierten gegen ihre Wahl und verweigerten dic Steuer,
mit der sie bezahlt werden und verzichteten selbst aus jeglichen Polizei-
und Rechtsschutz. Denn sie sind die Beauftragten des Volkes und wir
haben teil an diesem Volk und sind Nutznießer dieser Ordnung.
Merkwürdigerweise sind es gerade die religiös-sozialen Kreise, die von einer
solchen innern Abrüstung nichts wissen wollen und die Berechtigung
und Notwendigkeit der Polizeimacht betonen und leugnen, daß auch
dieses ein „Töten" im Sinne der Bergpredigt ist, Sie reden dabei von
der Unschuld des Volkes im Kriegsfall (und der Schuld seiner Führer)
und stellen ihr die persönliche Verschuldung des einzelnen Verbrechers
gegenüber. Jn beiden Fällen ein Märlein für das naive Volk. Wo ist
d^r Mensch, der so herausgelöst aus der Verbundenheit mit seiner
Umgebung ist? Sind Führer nicht in weitgehendem Maße selbst Geführte
— und unsere Mitschuld an der Sünde des Mitmenschen zu leugnen,
wagt heute wohl niemand mehr. Damit soll die persönliche
Verantwortung nicht abgetan werden, aber es geht nun einmal nicht an, zu
tun, als ob die leibliche Tötung durch den Krieg den Unschuldigen treffe
und darum unchristlich sei, die für den Bestraften und seine Angehörigen
oft viel empfindlichere geistige „Tötung" dcs Missetäters aber treffe dcn
Schuldigen und sei darum erlaubt. Jn beiden Fällen, wie auch in den

wirtschastlichen Kämpfen unserer Tage handelt es sich um ein „Töten",
im Grunde genommen um etwas Widerchristliches, um eine formale
Verletzung der Liebe, Verlangt nicht gerade die Bergpredigt, dem Bösen



Oer dhrist und sein Schwert. 365

nicht Widerstand zu leisten und verbietet das Richten? Diese Spannung
zwischen rauher Wirklichkeit und Christentum hat ihre Ursache darin,
daß der Christ „nicht von der Welt, aber doch in der Welt ist". Dieser
Kampf, so wehe er tut, ist m. E. nicht einmal das Schlimmste; denn wo
Kampf ist, da ist Leben. Schlimmer ist, daß wir als Christen vielfach
der Welt Art so sehr zur unsrigen gemacht haben und nun diese Spannung

gar nicht mehr empfinden; daß man sich heute darum bemüht,
das erwachende Gewissen am ganzen Fragenkomplex vorbcizuführen und
in den einseitigen Dienst des Antimilitarismus zu stellen.

Nach religiös-sozialer Meinung liegt die Lösung darin, daß sich der
Einzelne aus der Volksgemeinschaft mit der Welt herauslöst, indem cr
ihr wenigstens in der Militärfrage den Dienst verweigert und sich dabei
auf sein gut christliches Gewissen beruft. Man geht dort sogar noch
weiter und verlangt von der Gemeinschaft, dem Staat, daß sie diesem
Anslösungsprozeß zusieht und dem Einzelnen volles Verständnis
entgegenbringt. Selbst aber gibt man sich sehr wenig Mühe, die Bedürfnisse

und die Lage des Staates auch nur ein wenig zu begreifen. Ernsthafte

Bedenken werden oft mit seichtem Optimismus zurückgewiesen.
„Wir kümmern uns nicht um Politik", heißt es da, und man spricht
vom Wagemut und vom Sieg des Glaubens und verkündet sogar allen
Ernstes, ein Nachbarstaat würde sich schämen, einen wehrlosen Staat
anzugreifen! Wehrlosigkeit sei der beste Schuß! Das alles wohlweislich nur
inbezug auf den Militärdienst, Im Innern des Landes will man von
diesem besten Schutz nichts wissen, man glaubt die Polizei zu benötigen
und ruft den Unterdrückten zum Selbstschutz, zur Organisation auf und
spricht vom Streikrecht. Diese Widersprüche zeugen deutlich von der
Zweifelhaftigkeit dieser „Lösung",

Für sich, wenn niemand anders auf dem Spiele steht als die eigene
Person, kann der Christ — nach dem Maß seines Glaubens und seiner
Erkenntnis — wohl auf das Schwert, das Sinnbild brutaler Gewalt,
verzichten. Mag er von seinem Gegner besudelt und beschimpft werden,
cr hat es nicht nötig, mit gleicher Münze heimzuzahlen, nicht einmal dcr
Verteidigung und Ehrenrettung bedarf er; denn seine Ehre liegt in
Gottcs Hand, Mag der andere ihn um seinen Lohn prellen, sein
tägliches Brot kommt nicht aus der Hand des Brotherrn, sondern aus der
Hand dessen, der „der rechte Vatcr ist über alles, was da Kindcr heißt".
Er darf es wagen, sanftmütig zu sein und Böses mit Guteni zu
vergelten; denn er weiß sein Leben geborgen in Gott.

So vermöchte der Christ — wohlverstanden nach dem Maß seines
Glaubens und seiner Erkenntnis — für sein eigenes Wohl auf die Waffen
dieser Welt zu verzichten, und die biblische Forderung ginge viel weiter
als die der AntiMilitaristen, Aber darf er es im Blick auf dic Schwachheit

seines Nächsten? Verlangt nicht oftmals gerade die echtc Licbe
vom Vater eine Strenge, die in den Augen des Kindes mit christlicher
Sanftmut nichts mehr zu tun hat? Wurde nicht Eli zur Rechenschaft
gezogen, weil er dem Bösen seiner Kindcr nicht Widerstand? (Was gilt
nun, der Buchstabe der Bergpredigt oder die Belehrung des A. T.?)



Z66 Karl Lienhard

Hebt nicht ein Heer von arbeitsscheuen Bettlern anklagend den Finger
vornehmlich gegen die Frommen auf, weil unsere Gutmütigkeit und
Mildtätigkeit den Haltlosen auf diese verfehlte und doch so einträgliche Bahn
lockte? Entzogen wir nicht schon so manchen Missetäter dem Schwert der
Obrigkeit und erduldeten das Unrecht aus lauter Wohlwollen oder aus
Scheu vor der Gewalt? Eine ideale und uus befriedigende Lösung sieht
sicher anders aus als der Gang zum Kadi und ist erst als letztes Mittel
in Aussicht zu nehmen, doch dürfen wir des Schwertes nicht entraten,
daß unser Wohlwollen nicht zur fehlbaren Schwachheit wird, indem
unsere innere Abneigung gegen das Schwert dem schwachen Bruder die
letzte Hemmung nimmt. Denn wenn unsere Liebe solch bittere Früchte
zeitigt, dann muß ihr sicher etwas fehlen. Hat sie zu sehr vergessen,
daß das Schwert erst im gekommenen Gottesreich zur Pflugschar
geworden ist, daß wir heute noch in der Zeit leben, da das Schwert der
Obrigkeit um der Sünde willen zur göttlichen Ordnung gehört. Dieser
Ordnung dürfen wir uns nicht entziehen, darum hat sie auch Paulus
anerkannt. Da es nun einmal in der Natur des Menschen und seiner
Neigung zur Sünde liegt, ungeschütztes Eigentum für vogelfvei zu halten,
benötigen wir das Schwert der Obrigkeit, Gestohlen wird trotzdem,
aber mancher bleibt vor diesem Fehltritt durch das drohende Schwert
bewahrt, weil der Preis dafür zu hoch ist. Kriegsgefahr gibt's bei der
stärksten Rüstung, aber es hieße jede Menschenkenntnis verleugnen, wollte
man nicht zugeben, daß ungeschützte Grenzen eine weit größere Kriegsgefahr

bedeuten, als wenn der Raub mit Opfern erkauft werden muß.
Aber nicht allein die sündige Art der Menschheit, sondern auch die

Schwachheit des Bruders erfordert unsere bejahende Stelluug zum
Schwert der Obrigkeit, „um seines Unglaubens willen". Von den Lesern
des Hebräerbricfes heißt es, daß sie den Raub ihrer Güter mit
Freuden erduldeten. Das ist die Stellung des Glaubens, wie sie uns
im N. T. immer wieder begegnet. Ein Volk, dessen einzelne Glieder in
der großen Mehrheit in solchem Glauben stünden, könnte aus das
Schwert verzichten; denn seine Glieder besäßen die innere Krast, alles
mit Freuden und Gottvertrauen zu erdulden: Den Mutwillen fremder
Heere, die Fremdherrschaft, den Untergang des eigenen Staates und
den damit verbundenen Verlust aller eigenen Rechte, die Erdrosselung
der Muttersprache und die dadurch bedingte geistige Zurücksetzung der
Kinder u, a. m. Solcher Glaube dürfte es wagen. Wo ist er zu finden?
Selbst unter den besten Christen ist er eine Seltenheit. Wie sollten wir
dann von der Masse derartige Opfer- und Leidensbereitschaft erwarten?
Auch in religiös-sozialen Kreisen ist man von dem Unglauben der Masse
überzeugt, das zeigen die immer wiederkehrenden Nie-wieder-Kriegsreden
antimilitaristischer Pfarrer mit ihrer Aufpeitschung sehr selbstsüchtiger,
opferscheuer Triebe und ihren oft mehr als zweifelhaften Behauptungen
deutlich. Und mit einer Masse, der man selbst keinen Wagemut des
Glaubens zutraut, sondern nur nackte Selbstsucht, will man eine Tat
dcs Glaubens vollbringen! Das Ende kann nur bittere Enttäuschung
sein, und erst recht wird es heißen, das Christentum hat uns betrogen;



Oer Christ und sein Schwert. 367

denn es hat uns über die Wirklichkeit und ihre Grenzen
hinweggetäuscht. Diesmal wird dann der Haß gegen den Bruder nicht nur durch
die Presse künstlich gezüchtet sein, sondern wird seine menschliche
Berechtigung haben iu der Enttäuschung und darum echt sein. Wer trägt
dann die Verantwortung? Alles spricht dafür, daß auch dann die
Verführer auf sicherem Lande sitzen, achselzuckend, anklagend und nichts
wissend von eigener Schuld und Irrtum,

Bielfach wird hingewiesen auf dic christliche Dicustverwcigcrung der
crstcn Zeit. Aber, so weit dies der Fall war, war die Lage doch völlig
anders: Dort sprach man vom heidnischen Staat und erwartete von ihm
nichts anderes als Heidnisches. Der Bruch mit dem Staat war keine

Forderung an ihn, sondern er entsprang dem pcrsönlichen Reinlichlcits-
gcsühl. Heute redet man vom widerchristlichcn Staat und erwartet von
ihm mehr Christentum, mehr Wagemut dcs Glaubcns als man in seinem
Privatleben selber zu haben wagt! Damals war die Scheidung klar, man
verzichtete auch auf die angenehmen, gutbezahlten Dienste, heute
verweigert man die unangenehmen; und die angenehmen, die gut, sehr gut
bezahlten (Einem Mörder diene ich nicht, auch wenn er mir eine
harmlose Beschäftigung mit guter Bezahlung gibt!) Darin waren die
Christen in früherer Zeit glaubeusmutigcr und gerader.

Die Spannung, in der sich der Christ befindet, der nicht „von der
Welt" ist, bleibt bestehen, solange er in der Welt ist. Sie beginnt bei
ihm schon in der Familie. Soll er strafen, Zucht üben? Weltart ist im
Zorn, in dcr Aufregung zu strafen; und seine Art? Jn mitleidender
Liebe und fürbittender Demut zuzugreifen. Weltart ist's, dem Klassenkampf

zu leben; und seine Art? Vielleicht wird er daran teilnehmen,
aber weder aus Haß und Neid, noch aus Kampfcslust und Bitterkeit,
sondern nur so weit die Liebe zum Nächsten cs verlangt, und so weit als
dic Liebe zum Gegner ihr Halt gebietet. Weltart wird voll gclränlter
Eitelkeit und Rachsucht nach polizeilichem Schutz und richterlicher
Bestrafung rufen, Christenart weiß nichts von Rache, nur von herzlichem
Erbarmen und wird die Staatsgewalt nur so weit beanspruchen, als sie es

mnß; sie wird sie aber beanspruchen um der Fehlenden wie der Ge-
sährdctcn willen. Weltart wird vielleicht mit Hurrah und mit wildem
Haß vdcr gezwungen oder in ständiger feiger Furcht um das eigene Wohl
in den Kriegsdienst ziehen; Christenart hält sich fern von allem ungesunden
Trara, die Liebe zu Freund und Feind wird ihm auch im Kampfe
bleiben; nicht Feindschaft trieb ihn zur Fahne, sondern die Liebe zum
eigenen Volk; denn so lange das Schwert im Innern des Landes
noch benötigt wird, glaubt er nicht an das Heil der Wehrlosigkeit eines
Staates, und ihm gilt die biblische Weissagung mehr als die augeublicks-
bcgeisterten Friedensprophezeiungen von Heiz und Kunz.


	Der Christ und sein Schwert

