
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 9 (1929-1930)

Heft: 3

Artikel: Johann Kaspar Weissenbach und das schweizerische Barocktheater

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13V Kurt Lewing: Viscount O'ttdernons Memoiren.

„vollkommenen Wahnsinn" der sranzöfischen Politik (denn, sagte Tuszar,
ans einem eventuellen Zusammenbruch kann nur einc Arbeiterregierung
hervorgehen, gegen die mit Militär vorzugehen für die französische Re»

gierung nicht in Frage käme). Die Versuche, Frankreich zu mäßigen,
indem England durch ein Bündnis ihm seine Sicherheit garantiert,
scheitern. Die Ruhrbesetzung treibt die Gefahr auf den Gipfel, da macht
der Sturz Poincarss die Bahn zur teilweisen EntPolitisierung der Re-
Parationsfrage frei, der Reparationskommission, in der Frankreich-Belgien
dominieren, werden ihre gefährlichen Befugnisse genommen, Sanktionen
sind nun nicht mehr zu befürchten. Und endlich gelingt es D'Abernon,
Locarno durchzusetzen. Locarnos Sinn ist für D'Abernon vor allem die
Abwendung der Gefahr, daß Dentfchland in die Arme Rußlands
getrieben wird, im weiteren, daß es sich den Westmächten gegen Sowjetrußland

anschließt. Das erste, hauptsächliche, ist durch Locarno erreicht.
Aber — wir haben behauptet, die Veröffentlichung der Memoiren

erfolge in einer bestimmten politischen Absicht — die englische Politik
hat sich wiederum eng an die französische gebunden, die von Poincarö
geleitet wird. Locarno ist ein Versprechen geblieben, war kein Anfang
D'Abernon, der seinen Berliner Posten verlassen hat, als er sein Werk
vollendet glaubte, sieht sein Werk in Gefahr. Er befürchtet, daß der
„Zusammenschluß der Alliierten gegen Deutschland letzten Endes
Deutschland zu einer engen Verbindung mit Rußland" zwingen werde.
Deshalb veröffentlicht er feine Memoiren: ckiscite moniti!

Johann Kaspar Weiftenbach unb das schmelze
rische Barocktheater.
Von Ost« Eberl«, Schwyz.

Hier wird an einem Beispiel gezeigt, mie die tiefsten Ideen des Barock,
die staatlichen und religiösen, in Dramen des bedeutendsten Barockdrama'
tikers der Schweiz Gestalt gewannen: ein bescheidener Beitrag zur
Erkenntnis des Geisteserbes der altgläubigen Schweiz.

C^er heiße Wunsch nach geistiger, religiöser und künstlerischer Erneue-^ rung in der Schweiz, seit der Mitte des 15. Jahrhunderts, schuf
an Stelle der einzigen katholischen, scholastischen, gotischen Welt zwei
neue auf dem engen Raume der Eidgenossenschaft, die man von der
Architektur her bezeichnet als Renaissance und Barock. Renaissance und
Barock sind so sehr die beiden Hälften derselben Welt, wie Mann und
Frau die beiden Formen derselben Wesenheit Mensch sind. Die gleichen
Triebkräfte haben in der Schweiz beide Epochen ans Licht gehoben. Jn
der einen Hälfte der Schweiz führte die religiöse Erneuerung zur
Reformation Zwinglis, die geistige Wiedergeburt zum Humanismus, der neue
Stil heißt Renaissance. Jn der andern Hülste der Schweiz wird der



Johann Kaspar Weißendach und das schweizerische lZarocKtheater. IZI

alte römische Glaube erneuert, die Scholastik in ihre alten Rechte wieder
eingesetzt und der neue Stil heißt Barock.

Der Geist der Resormation erwacht im Zürich Zwinglis, der Geist
dcr Gegenreformation im altgläubigen Vorort Luzern. Wie in den neu-
gläubigcn Städten im Dienste der neuen Lehre, so wird im katholifchen
Luzern zur Erhaltung des alten Glaubens gefpielt. Die Neugläubigen
gehen sofort zu den neuen Formen des humanistischen Spiels über, die
Altgläubigen, die die Überlieferungen hüten und verteidigen, spielen ihre
neue Spicllust in alten Formen aus, bis die Jesuiten dem neuen Geiste
dic neuen Formen bringen. Es läßt sich im Kalender Jahr und Tag
aufzeigen, da dcr Barock, noch nicht formal, wohl aber geistig begann.
Als dic Luzerncr 1531 in die Schlacht bei Kappel zogen, gelobten fie,
das Ostcrfpiel aufzuführen, wenn fie fiegten. Sie errangen den Sieg
und spielten dic Passion an den kommenden Ostern 1533 als Dank für
den Sieg bei Kappel. Das ganze Jahrhundert hindurch steht dic Luzerncr
Volksbühne im Dienste der katholischen Restauration. Hans Salats
„Verlorner Sohn" 1537, neben der Passion das bedeutendste Spiel der
altgläubigen Schweiz, ist nichts anderes als der vom Glauben abgefallene
und rcuig wiederkehrende Katholik. Der ueue Geist lebt also auch in
Luzern feit der Reformation, aber seine eigene zeitgemäße Form brachten
erst die Jesuiten. Jn schwarze Mäntel gehüllt, den breiten spitzen Hut
aus dcm Kopfe, hatte man sie im Sommer 1574 von Küßnacht her
dcn See lierunter nach Luzern gerudert, wo einc große Volksmenge sie

jubelnd empfing. 1579 eröffnen fie mit dem ersten Spiel ihre Schule.
Und im Luzerner Jesuiten theater nun stand nicht nur die älteste, sondern
auch die wichtigste Barockbühne der Schweiz.

Von Luzern aus geht dic gauzc Fülle barocker Spicltunst nicht nur
in dic Landschaften der Jnnerfchweiz, sondern in alle katholischen Länder
dcr ganzen Schweiz hinaus. Die Geistlichen, die am Luzerner Jefuiten-
kolleg das Gymnasium besuchten, Theologie und Rechtswissenschaften
studierten und selber ost als Spieler auf den Brettern standen, oder

gar selbst fürs Schultheater Stücke schrieben, wie der spätere Bolls-
dramatikcr Wolfgang Rot, brachten dic neue Kunst in ihre Ttädtlcin
und Dörfer.

Bon Luzcrn aus wurden in zahlreichen katholischen Hauptorten
Jefuilenkollegien gegründet: 1580 in Freiburg, I5U1 in Pruntrut, 1607
im Wallis, 1646 in Solothurn und in Bellinzona. Überall entstanden
sofort Theater, die durch ihre besonder» Aufgaben bald ein eigenes
Gesicht bekamen. So wird Solothurn, der Sitz der französischen Gesandten
in der Schweiz, eine Pflegestätte französischer Spielkunft und eigentliche

Hofbühne der Gesandtschaft und ihrer Kreise. Von Solothurn aus
drang dann später die französische Dramenkunst in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts in die übrigen Jesuitenkollegien ein.

Wie sehr das Jesuitentheater vorbildlich wirkte, mögen wenige
Beispiele für viele zeigen. 1586 spielten die Luzerner Jesuiten auf dcm
Weinmarkt das Bruder-Klaufen-Spiel Jakob Greifers in lateinischer
Sprache. .Drei Jahre später hat der Sarner Schulmeister Jskob Lüthi



132 Oskar Cberle

es übersetzt, 160t der Tarner Pfarrer Johann Zurflüe es an zwei
Tagen in Sarnen aufgeführt, Jn Zug schrieb 1614 der geistliche Orgelspieler

Johannes Mahler sein Bruder-Klausen-Spiel. Ein anderes
Beispiel. Zwei Engelberger Schuldramatiker sind uns bekannt. Beide haben
am Luzerner Jesuitenkolleg studiert. Der eine, P. Athanas a Caftanea,
sah als zehnjähriger Bub am Luzerner Jesuitenkolleg den „Johannes
Calybita" des Jakob Bidermann agieren. Und als er in Engelberg
Professor war, erinnerte er sich so lebhaft an den ersten Theatereindruck,
daß er den Calybita noch 1666 in Engelberg mit seinen Studenten spielre.

Bevor wir den Spielplan des Barocktheaters kurz kennzeichnen, ist
die Frage noch zu beantworten, welches der Anteil der reformierten
Schweiz am Barocktheater sei. Er ist sehr gering. Jn Zürich hatte
Antistes Johann Jakob Breitinger 1624 als Beweis für die Verderblichkeit

des Theaters darauf hingewiesen, daß der blutgierige Orden der
Jesuiten, init dem die christliche Kirche nichts gemein haben wolle, die
Komödie Pflege. Das ist eine offizielle Absage ans Barocktheater und
ans Theater überhaupt. Um 1600 hören die großen Aufführungen in
Zürich, Bern und Basel auf und was in Basel und Bern bleibt, sind
kümmerliche Schulspiele. Der einzige reformierte Dramatiker des Barock,
der St. Galler Kanzleibeamte Josua Wetter, der Opitz nacheifert und
sogar, als einziges Mal in der Schweiz, Andreas Gryphius spielt,
bricht die Brücken ab zum alten reformierten Bibelstück, das
der Reformation einst den Weg bereiten half. Im Vorwort zu seinem
Spiel „Kampf der Horatier und Curatier" heißt es:

„Daß man aus Gottes Wort und biblischen Geschichten
Auf öffentlichem Platz Schauspiele will richten.
Ja seiner Majestät und Heilgen Englen Gstalt
Jn irdischer Person dem gmeinen Volk vormalt:
Das ist eine schwere Sünd..."

Uud so schreibt Wetter selber ein Spiel mit antikem Stoff, den

„Zweikampf der Horatier und Curatier" und eines aus der Schweizergeschichte

„Karl der Kühne", ein klassizistisches und ein vaterländisches
Drama also und kein eigentlich barockes, das auch formal hinüberführt
zum Klassizismus des 18. Jahrhunderts.

Der Reformierte lehnte damals instinktiv barocke Kunst als wesensfremd

ab und damit freilich verwirkt er seinen Anteil am Barocktheater
überhaupt. Barock aber ist die Kunst der altgläubigen Schweiz wie
Renaissance und Klassizismus d i e Kunst der Neugläubigen darstellen. Man
kann also die eine nicht gegen die andere ausspielen,
denn jede Schweiz, die altgläubige und die neugläubige, besitzt eine zum
Ganzen notwendige Hälfte,

Was also wurde, wenn die Reformierten kein eigentliches Barocktheater

besaßen, in der katholischen Schweiz in den zweihundert Jahren
des Barocktheaters dargestellt? Im ersten Barockjahrhundert Heiligenspiele,

einerseits Legenden von Schweizer Heiligen, das ist der
eidgenössische Einschlag im Spielplan, anderseits Legenden von Heiligen



Zohann Kaspar Wsiszenbach und da« schweizerische lZarcxKtheater. lZZ

aus aller Welt, das ist der internationale Einschlag im Spielplan des

schweizerischen Barocktheaters.

Im zweiten Barockjahrhundert werden weltliche Heldenspiele dar«
gestellt, Stoffe aus aller Weltgeschichte, nur nicht aus der Schweiz!

Dieser barocke Spielplan der Heiligen- und Heldenspiele ist nach

Stoff und Form kurz zu kennzeichnen, um dann auf diesem Hintergrunde

das Bild des Zuger Barockdichters Johann Kaspar Weißenbach
erscheinen zu lassen.

Der Heilige also beherrscht den Spielplan des ersten Barockjahr-
hnnderts. Das erste Spiel der Luzerner Jesuiten feiert genau nach 50

Jahren den Sieg der Altgläubigen bei Kappel, das zweite den Goldenen
Bund 1586 zur Erhaltung und Verteidigung des Glaubens. Es ist das
Bruder - Klausen - Spiel des Jesuiten Jakob Gretser, des bedeutendsten
Dramatikers des Jesuitentheaters im 16. Jahrhundert, der auch andere
Schweizerheilige in Spielen verherrlichte, die heilige Ida von Toggenburg

und Nikolaus von Myra, den Patron von Freiburg. Diesen
grundlegenden Text des schweizerischen Barocktheaters hat zum ersten Mal
herausgegeben Dr. P. Emmanuel Scherer als Band 1 der Schriften der
Gesellschaft fiir schweizerische Theaterkultur. Die Anlage des Stückes
ist noch mittelalterlich im breiten Hinerzählen der ganzen Legende von
der Geburt des Heiligen bis zu seinem Tode. Bruder Klaus ist im
Jesuitenstück nicht der Politiker, den die Neugläubigen und der Zuger
Dichter Johannes Mahler in ihm sahen, sondern nur der Bekenner
katholischer Altgläubigkeit und Zeuge für die Eucharistie.

Dann folgen in einer schnellen Reihe auf der Jesuiten-Volksbühne
die Schweizerheiligen Mauritius, Jodok, Martin bis zum Apostel des

Tchweizerlandes, Beat. Keiner, dessen Kult nicht tief in der Landschaft
wurzelte und seit Jahrhunderten blühte. Der heilige Beat zeigt die
Luzerner Legendenspielkunst vollendet. Drei Stoffkreise schlingen eine kunstvolle

Handlung um die Grundidee. Nicht mehr ist, wie im Bruder Klaus,
die ganze Legende von der Geburt bis zum Tode hinerzählt. Mit feinem
Kunstverftand berechnend ist eine fremde Welt gezeichnet, der immer
lautere Kunde wird von einem fremden Leben außer ihr, wie der Heilige,
zunächst fern der Heimat, Schweizern begegnet, dann mitten in ein
Götterfest hineinläuft und sich so tapser behauptet, daß er trotz allen
Drohungen der Obrigkeit und der Hölle Sieger bleibt. Nach einem
Spiel vom heiligen Fridolin, Oswald, Kaiser Heinrich faßt das Festspiel
zur Bundeserneuerung mit dem Wallis 1645 alle schweizerischen Hei-
ligenspielstoffe noch einmal zusammen zu einer prunkvollen Revue.

Was ist der Sinn der schweizerischen Legendenspiele? Erneuerung,
das ist immer ein Zurückgehen zu den Quellen. Wenn die Jesuiten
religiöse und sittliche Erneuerung der katholischen Schweiz erstrebten, so

mußte das heißen: zurück zu den Quellen und reinsten Formen schweizerischen

Christentums. So kam man, an den Heiligenkult anknüpfend, zu
den schweizerischen Heiligen und sie hat man dem Volke als Ideal und
Vorbild leibhast vor Augen geführt. So wurde das.Luzerner Legenden-



134 Oskar Cderle

spiel am Anfang des 17. Jahrhunderts ein Spiegel der sittlichen Er-
Neuerung und religiösen Vertiefung der Jnncrschwciz zur Zeit des frühen
Barock.

Neben diesen schweizerischen Heiligcnspiclcn läust eine ganze Reihe
von fremden Heiligenspielen aus allen Spielplänen Europas
Die Luzerner Jesuiten führe» die berühmtesten Dramatiker des Ordens
auf, Spiele, die über die Bretter in München, Wien, Rom und Paris
gegangen waren. Und die Luzerner Jesuiten vermitteln diese Spiele
oft in Übersetzungen wieder dem Volte, freilich vielfach verwässert und
vergröbert. So erscheinen vom bedeutendsten Barockdramatikcr Ober-
dcutschlands, vom Jesuiten Jakob Bioermann, auf der Luzerner Bühne
die Spiele vom heiligen Adrian, von Kassian, von Johannes Calybita,
nnd vor allem der Cenodoxus, ein Spiel des Scheinheiligen, die
erschütterndste Tragödie des Barock.

Was für Formen zeigen die barocken Heiligcnspiele dcr Schweiz?
Das äußere Schema gleicht dem Drama der Humanisten, den» auch die
jesuitische Schulbühne ging von Terenz und Plautus aus. Prolog uud
Epilog geben deu Rahmen. Das Spiel ist in Akte und Szenen eingeteilt.
Aber das sind unwesentliche Äußerlichkeiten, praktische Bühnenbchelfe für
dcn Spielleiter. Wichtig ist, daß in den barocken Heiligenspielen Gott,
Engel, sinnbildliche Gestalten, also personifizierte Seelenkräfte, wie
Glaube, Hoffnung, Reue, Haß, und die Teufel als Personifikationen des
Bösen, also Himmel, Welt und Hölle als gleichberechtigte Spieler im
Umkreis einer Welt agieren; daß Gott mit dcm Menschen unmittelbar
spricht, der Teufel oder der Haß oder der Reichtum persönlich auftreten.
Kein Rationalismus reißt Gott, Menschen und Teufel auseinander. Die
Gebilde barocker Spielphantasie dürfen sich unbeschwert von allzu menschlichen

Problemen im gleichen Spielfeld tummeln. Die Musik ist überall
mit dcm Spiel organisch vcrbundcn. Kein Zwischenspiel fällt aus dem
Rahmcn der Handlung heraus, es wird aus der Situation des Dramas
entwickelt. Je höher die Entwicklung der barocken Heiligenfpiele wächst,
desto finnbildlicher wird dic Handlung. Das geht so, weit, bis alle
Personen und Handlungen zu einem rein sinnbildlichen Geschehen aufgelöst
sind, wic das ähnlich der Fall ist in dcr katholifchen Liturgie. Auf der
höchsten Stufe dieser rein sinnbildlichen Bühne erscheint dann Johann
Kaspar Weißenbach. Nachdem aber die höchste Sinnbildlichkeit, die
höchste Einheit von Welt, Hölle und Himmel erreicht ist, wird dcr barocke
Realismus immer stärker, bis schließlich die vielen sinnbildlichen
Gestalten auf zwei Gruppen zusammenschmelzen: Engel und Teufel, die
oft nicht mehr handelnd ins Spiel eingreifen. Dic Entwicklung im zweiten
Barockjahrhundert verweist alles Nichtmenschliche in den Chor, aus der
schönen Einen Welt werden zwei: dic Menschen im Spiel, bloße
Allegorien im Chor. Damit ist das Schema des barocken Heldenspiels
gegeben.

Dic Jahre um 1670, in denen Johann Kaspar Weißeilbach als
Dramatiker erscheint, sind ein Höhepunkt barocker Kultur überhaupt.
Es beginnt die barocke Bautätigkeit im Stifte Einsiedeln. Die Luzerncr



Johann Kaspar Weiszen dach und das schweizerische lZarocKtheoter, 135

Jesuiten bauen einem jesuitischen, also sozusagen barocken Heiligen die
Kirche zu St, Franz Zcaver, der zum Schutzherrn von Stadt und Landschaft

Luzern ernannt und im Triumphe durch die Stadt geführt wird.
Zugleich eröffnen sie in der alten Michaclskirche die erste große Saalbühne

der Schwciz. Es ist die Scheitelhöhe der fchweizcrisclieu barocken

Theaterkultur. Die Spieler ziehen aus dcn öffentlichen Plätzen in die
Säle ein, der reichen Entfaltung im Freilicht folgt die intimere Kunst
des Kammerspiels. Zugleich mit der Schweiz erlebt Wien in seinen
Kaiscrfestspielen des Jesuiten Nikolaus Avancini seine höchste Blüte, und
cs ist zu wissen, daß Laurentius Martin von Schnüffis, ehemals Schauspieler

in Wien und Theaterdirektor am Hofe zu Innsbruck, in jenen
Jahren in Zug Kapuziner wird, daß die barocken Spielbücher Wiens
mit dcn Kupferstichen höfischer Bühnen in der Bücherei der Luzerner
Jesuiten standen, daß Weißenbach einen Onkel als Jesuiten in Luzern
hatte, daß er selber die Solothurner Jesuitenschule besuchte uud damit
im französischen Kulturkreis aufwuchs, daß diese Jahrzehnte in großen
religiösen Festzügen, sogenannten Trionfi, eine sinnbetörcnde und doch

bis in alle Einzelheiten sinnvolle Aufzugskunst entfalteten, daß der päpstliche

Nuntius Carl Carafa selber 1654 den Triumph des heiligen Franz
Zavcr leitete, einen Triumph der Luzerner Jesuitenkirche über die Stiftskirche

zu St. Leodegar. Auf dcr Höhe solcher Entwicklung also erscheint
Johann Kaspar Weißenbach. Über ihn, und seine vollendete Technik dcr
Hciligenspiele sind die schweizerischen Landschaften nie hinausgekommen.
Sic haben die höchste Blüte staunend gesehen und dann noch ein
Jahrhundert lang mit welkenden Blättern ihre barocken Spiele zu Ende
gespielt.

Indessen aber fand die vorbildliche Bühne der Luzerner
Jesuiten im Kam in erspiel eine neue Form und im Heldenspiel
einen neuen Gehalt. Um die Mitte des 17. Jahrhunderts öffnet die
Weltgeschichte ihre Tore und nach den Heiligen wandern jetzt die Helden
heraus auf die Bühne. Bildungsideal ist nicht mehr der religiöse Mensch
schlechthin, sondern der aristokratische Staatsmann. Die Form haben
wir schon angedeutet: das Drama zerfällt in Akt und Chor. Die Alte
sind gestaltet in barocken Realismus, also im aristokratischen Zeremoniell,
ohne Einheit der Zeit und des Ortes, aber mit der Einheit der Handlung.

Himmel und Hölle sind zur Allegorie erniedrigt und in den

Chören zu opernhaften Singspielen und Aufzügen aufgebauscht. Seelenlage

des christlichen Heldenspiels ist die sittliche Weltordnung des

Katholizismus. Im Betonen der sittlichen Hochziele gegenüber den religiösen
kündet fich schon die neue Zeit der Aufklärung.

Das Luzerner Jesuitentheater wurde zur Hofbühne der Luzerner
Aristokraten. Indessen aber blieben die Landschaften zurück. Ihr Held
konnte kein aristokratischer Staatsmann sein. Sie blickten der neu
heraufdrängenden Welt sich verschließend immer noch aus den weltabgewandten
und weltfremden Heiligen, bis Rationalismus und Aufklärung im Sturm
der französischen Revolution mit erschreckend grob zupackender Faust das
ganze barocke Weltbild zerschlugen. Und erst heute wird uns wieder be-



13S Oskar Cberle

wußt, was für eine wundererfilllte Welt unter dem Jubel der Neuerer
versank!

Zwischen dem ersten religiösen und dem zweiten höfisch-weltlichen
Barockjahrhundert steht Johann Kaspar Weißenbach. 1666 stirbt sein
Vater und er kehrt von der Vogtei Gachnang, die er als einsiedlischer
Obervogt verwaltet hat, zurück. Nach langen Rechtshändeln mit seinen
Verwandten erhalt er endlich sein Erbe, den St. Karlshof auf dem Wege
nach Oberwil am Zugersee, und er zieht in das Haus ein, das sein
Vater 1643 auf diesem Grunde erbaut hatte. Jn diesem Hause war der
Dichter am 9. Oktober 1633 geboren worden. Die Familie stammt aus
Unterwalden, aber des Dichters Urgroßvater war bereits Zugerbeisäß,
der Großvater hatte 1624 den St. Karlshof gekauft und 1638 oie
Kapelle, die heute noch steht, barock umgebaut, er ist der Erbauer der
Münz in Zug. Sein ältester Sohn, des Dichters Vater, ist 1637 bis
1658 Kanzler, also Vorsteher der einsiedlischen Schreibstuben, und so zieht
der vierjährige Johann Kaspar nach Einsiedeln. Jn der fürstlichen Kanzlei
erhält er den ersten Unterricht, am Jesuitenkolleg in Solothurn, wie es
scheint, seine Bildung, in Einsiedeln erlebt er die ersten festlichen Aufzüge

und religiösen Spiele. Am Tag der Engelweihe 1659 wurde da
der heilige römische Blutzeuge Plazidus feierlich übertragen. Der
Einsiedler Dramatiker P. Gregor Hüßer hatte ein Translationsspiel
geschaffen, in dem Engelweihe- und Translationshandlung zu einem
kunstvollen Spiel verschlungen sind. Die Klöster Engelberg und St. Gallen
sandten die Spielleiter ihrer Klosterbühnen, Engelberg den Verfasser
vieler Barockdramen, P. Athanas a Castanea, St. Gallen den bedeutendsten

Barockdichter der Ostschweiz, P. Athanas Gugger. Der Vater des

Dichters Weißenbach, Johann Carl, der Kanzler des Stiftes, war
Zeremonienmeister des Festes und Aufseher der fürstlichen Diener. Der
Dichter Weißenbach selber, damals 26 Jahre alt, erscheint auf der Liste
der Credenzierer, also der Tischdiener der fürstlichen Hoftafel. Welch
schicksalhafter Zufall, daß der Dichter Weißenbach die Dramatiker
bedient, die er dereinst an Sprachkraft und Gestaltungskunst übertreffen
wird, daß die Leiter der führenden Bühnen der altgläubigen Schweiz sich

im Kloster Einsiedeln zusammenfinden, das nach Weißenbach die einzige
religiöse Bühne größten Stils im 18. Jahrhundert besitzen wird in seinen
Wallfahrtsspielen.

Weißenbach stand also in fürstlich einsiedlischen Diensten als Vogt
in Gachnang dreizehn Jahre lang. Als sein Vater stirbt, wird er auf
„untertäniges Anhalten" in Gnaden entlassen, er zieht sich auf den Karlshof

zurück und lernt in der Stille Verse zu lyrischen Strophen und
dramatischen Spielen fügen. Im Vorwort seiner Gedichte verrät uns
der Dichter: „hab einfältig meine Gedanken auff daß Papier gebracht,
wie die geschwinde Einfahl mir solche überreichet und auß keinem anderen
Antrieb, als diejenige Zeit, so mir sonsten zu Freuden vergunot, mit
dieser Kurzweil zu verschließen". Weißenbach ist aber keineswegs nur
ein genießender Liebhaber der schönen Künste, der nur zufällig, etwa für
eine Schulbühne, ein paar Stücke schreibt. Er ist. sich, im Gegensatz zu



Johann Kafpor XVeißendoch und das schweizerische VorocKtheater, 137

dcn meisten Barockdramatikern, seines Künstlertums durchaus bewußt,
.er setzt sich mit der maßgebenden Kunstlchre der Zeit auseinander, cr
anerkennt die Eigengefetzlichleit dcs Dichters gegenüber dem Theologen
nnd Juristen und verrät eine umfassende Kenntnis der zeitgenössischen
Literatur.

Weißenbach weiß: die deutsche Sprache hat ihre eigenen Gesetze.

Er hat sich „vil, doch vergebens bemühet, nach eines newcn Poeten
Lchr-Schuel dic Teütsche Reim-Seiten nach der Lateinischen Arth
anzustimmen". Man müsse „den Poeten der teutschen Zungen die ohn-
gcschnittne Freyheit vergünstigen". Das geht gegen die herrschende
ostdeutsche Renaissance-Poetik der Opiz und Genossen, die dic deutsche

Sprache in lateinische Metren zwängen wollen. Auch für die Reinheit
der Sprache kämpft Weihenbach und gcgen dic barocke Bermengung aller
Sprachen. Im Eonraseth heißt es:

Dic Mutter-Tprach, dic unser Alten
Auffrecht geredt, auffrecht gehalten,
Die ist veracht, Complimcntieren
Muß redlich Leuth mit Lift verführen.

Wcißenbach weiß, daß die Dichtung aus eigenen, aus künstlerischen
Gesetzen lebt und weder die Magd dcr Theologie noch der Juristerei ist,
cine Erkenntnis, die vielen Kreisen, die nur religiöse und sittliche Er-
bnuungsschriften als Literatur gelten lassen wollen, bis heute noch nicht
gclciufig ist. Der aristokratische Staatsmann und der Theologe sind das
Blldungszicl der barocken Jesuilenschulen und da die meisten Barockdichtcr
Geistliche odcr Juristen sind, die nur allzu gern in ihren literarischen
Werken allen möglichen Tendenzen, nur dcr Kunst nicht dienen, erinnert
sic Weißcnbach ausdrücklich darau, „daß das Wörtlein Dichter oder Poet
von dem Dichten, nit von Jure oder Theologia hergeflossen",

Wcißenbach kennt die besten der zeitgenössischen Literatur, die
Lyriker Friedrich von Spce, Jakob Balde, Laurentius von Schnüffis
und den Dramatiker Jatob Bidcrmann, dessen Gesamtausgabe der dra-
matischcn Werke in jenen Tagen eben erschien.

Zwei Bündchen Gedichte und drei Spiele sind von Weihenbach
erhalten: Ein Staatsspicl, das eidgenössische Contrascth, cin Gesellschaftsspiel

als Glückwunsch für den ncugewählten Zuger Stadtpfarrcr Schmid,
cin religiöses Festspiel, die Passion.

Es ist übrigcns schon viel über Wcißenbach geschrieben worden, aber
dic lanoläusige Literaturgeschichtsschreibung steht einsach ratlos vor
seinem Werke. Es sehlt ihr das Organ zum Verständnis des Barock-
lhcaters überhaupt wie dem Blinden das Auge zum Sehen. Jakob
Bächtolds Meinung in seiner schweizerischen Literaturgeschichte ist vielfach

noch heute die Meinung der Leute von der Zunft. Bächtold nennt
dos Contrafeth „ein gänzlich verschnörkeltes Machwerk der Verfallszeit"
und vom Passionsspiel sagt er, „dieses ganz klägliche, die schwülstige
Schaalheit eines Rift und Klaj überbietende Ding zeigt den argen Verfall
der alten Passionsspiele".



I3S Oskar Cberle

Der Protestant Bächtold blickte aus dem realistischen 16. oder 19,

Jahrhundert ins stilvolle 17. Jahrhundert hinein. Es ist begreiflich, daß.
er von seinem Standpunkt aus das vollkommene Widerfpiel des Realismus,

die rein sinnbildliche Kunst des Barock, nicht begreifen und darum
auch nicht anerkennen konnte. Aber so wenig man eine klassizistische
Kirche, etwa die Madeleine in Paris mit der barocken einsiedlischen
Stiftskirche vergleichen kann, gerade so wenig darf und kann man Weißenbachs

Spiele messen an Lessings klassizistischer lmmburgischer
Dramaturgie. Bächtold hat das getan, seine Schüler tun es heute noch, wir
indes erkennen, daß die gleichen Bestrebungen nach künstlerischer
Erneuerung in der neugläubigen Schweiz zur Renaissance, in der
altgläubigen zum Barock führten, und daß beide mindestens gleichwertig
sind.

Weißenbachs Staatsfpiel trägt den Titel „Eydgnössisches Contrafeth
Auff- und Abnehmender Jungfrauen Helvetiae". Die Jungfrau Helvetia
ist die Heldin des Spiels, die bühnengemäße sichtbare Verkörperung des

alteidgenössischen Staatsgedankens. Sein Schicksal stellt Weißenbach in
seinem Staatsspiel dar. Das Contrafeth ist also eine Darstellung der

ganzen eidgenössischen Geschichte, nicht vom Standpunkt des regierenden
Stadtadels, sondern vom Standpunkt der alten demokratischen Staatsidee

Für alle Künste ist die Form das Entscheidende. Jn welcher
spielgemäßen Form also bietet Weißenbach die eidgenössische Geschichte
dar? Er nennt sein Spiel nicht Drama, als fortlaufende Handlung im
Sinne der aristotelischen Dramenknnde und im Sinne unseres heutigen
Theaters. Er nennt es Contrafeth, das heißt: Bild. Jn Bildern aber
stellt man keine Handlungen, sondern Ideen dar. Darum verkörpert er
seine Spielidee in die sinnbildliche Gestalt der Jungfrau Helvetia. Das
Schicksal der Jungfrau Helvetia soll bedeuten das Schicksal der
Eidgenossenschaft. Helvetia geht es gut, solange das Volk regiert, sie wird
krank und schwach, wenn der Stadtadel herrscht. Um diesen Gedankenkern,

den Weißenbach im Titel bezeichnet als ein Bild der auf- und
abnehmenden Jungfrau Helvetia, setzt sich das Spiel an.

Das ganze Spiel ist eine sinnbildliche Handlung. Wir haben früher
darauf hingewiesen, daß das Barocktheater vom Darstellen realer
Vorgänge fich entwickelt zu rein sinnbildlichen Handlungen. Das barocke

Märtyrerstück zum Beispiel stellt die Erhaltung des Glaubens dar.
Spieler ist der Heilige, Gegenspieler der Tyrann. Hinter dem Heiligen
stehen als Helfer Hölle und Teufel, Im Verlaufe der Entwicklung werden
aus den Engeln sinnbildliche Gestalten der Tugenden, aus den Teufeln
sinnbildliche Gestalten der Laster. Das Spiel wird also aus einem
Kampf des Tyrannen und Helden zu einem Kampf der Tugenden und
Laster um eine Idee, das heißt, um den katholischen Glauben. Weißenbachs

Contrafeth erscheint nun in dem Augenblick, wo diese Entwicklung
zum rein sinnbildlichen Spiel und damit das Barocktheater überhaupt,
seinen Höhepunkt erreicht hat. Noch mehr: Weißenbachs Contrafeth ist
das einzige rein sinnbildliche Barocksviel. Bei der hohen Gestaltungs-



Johann Kaspar Weihen dach und das schweizerische lZarocKtheatsr. IZ?

kraft Weißenbach« aber ist das der Beweis dafür, daß der Zuger Dichter
Weißenbach den Höhepunkt des schweizerischen Barocktheaters darstellt,

Weißenbach also gibt eine Darstellung der eidgenössischen Geschichte
vom Standpunkt der Demokratie. Der Titel des Spiels sagt die Kunstform:

Contrafeth: Bild. Nicht die Schweizergefchichte selber jagt Tat
um Tat über die Bretter, sondern in unerschöpflichen Bilderreihcn wird
eine Idee lebendig, Werden und Vergehen der alten, einen und freien
Eidgenossenschaft. Das heißt nicht, einen Stoff gestalten, wie im
vaterländischen Theater, das heißt einen Sinn verbildlichen. Das 19.
Jahrhundert ist national orientiert, der Barock aber ist international gerichtet.
Nicht die Schweizergeschichte als Stoff reizt darum den international
eingestellten Dichter, sondern die in der Geschichte lebendig gewordene
Idee volkhafter Freiheit. Held des Spiels ist darum nicht, wie im
demokratischen 16, und 19. Jahrhundert Tell oder Bruder Klaus, Heldin
ist Helvetia, die Verkörperung des altschweizerischen Staatsgedankens.
Und Tell und Bruder Klaus werden zum bloßen Sinnbild ihres Werdens
und Wachsens. Dem international gerichteten Barockdramatiker Weißenbach

ist die Schweizergeschichte nicht Stoff, sondern Sinnbild. Sie genügt
ihm darum auch gar nicht zur Darstellung seiner Spielidee. Wie es ihm
gerade dienlich ist, nimmt er hinzu Bilder aus der Bibel, aus der antiken
Göttersage, aus barocker Versinnbildlichung seelischer Kräfte. Die vier
Bilderquellen Weißenbachs aber: Geschichte, Bibel, Antike, Sinnbild sind
der ganzen Barockdichtung geläufig.

Was aber ist das tiefste barocke Spielgesetz, was die Seelenlage des

Spiels, was sein Sinn?
Strenge barocke Kunst will absolute Parallelität in allen Teilen,

in der Architektur darum lieber eine zweitürmige, als eine eintürmige
Kirche. Das Contrafeth hat zwei Hälften, die aufnehmende und die
abnehmende Helvetia, Beide Hälften sind mit gleichen Kunstmitteln
gebaut. Dem Schwur der drei Teilen entspricht der Schwur der falschen
Teilen, dem Bund der dreizehn Orte in der ersten der Bund aller
Laster in der zweiten Hälfte des Spiels. Vom Siegesjubel Helvetias
geht die Wendung auf Gott, den Siegspender, vom drohenden Untergang

Helvetias zu Gott dem Erlöser, Die gleiche Doppeligkeit geht durch
alle Einzelheiten des Spiels. Auf der Bühne entsprechen sich genau
rechts und links, im Bühnenbau und in der Bewegung der Massen, in
den Chören Gesang und Echo.

Das Grundgefühl des Contrafeths ist religiös. Fast jede Szene
spricht von diesem innigen Sich-Gott-verbunden-fühlen. Wo Helvetia
ihren höchsten Triumph erlebt, tönt kein weltliches Lied, sondern ein
Dankchor an Gott, und wo ihr dcr Untergang droht und jede Menschen-
Hilfe versagt, flieht fie wiederum zu Gott dem einzigen Retter, Gottes
Stimme klingt aus dem Echo und einmal tritt Christus selber zu
Helvetia herab. Das vaterländische Theater des 19. Jahrhunderts ist ein
rein weltliches Spiel, in das nur selten ein religiöser Ton fällt, und
auch da wirkt er meist nur wie ein zierliches, aber rührseliges Ornament.
In den Tellspielen des 16. und 19. Jahrhunderts zum Beispiel wird



140 ' Oskar Cberle

Tells Apfelschuß stets durch den nie fehlenden Meisterschützen begründet.
Im Barocktheater Weihenbachs aber heißt dcr Sinn der Szene: Gott
hilft den Bedrängten.

Man lese als Beispiel für die religiöse Einstellung zu weltlichen
Stössen Szene 6 des ersten Aktes.

Seena VI.
Göttlicher Beystand wird dem Beträugten crwiscn. Darum Wilhelm

Tell glücklich seinem Kind den Apffel ab dem Scheytel schießt.

Sohn: Ach Votier was hab ich gethan.
Daß du mich also bindest an?
Wilt du mich selbst umbringen?

(Wilhelm Tell bindet seinen Sohn an.)
Tell: Mein Kind schweig still, mein Hertz sonst groß,

Ich Hofs es werd mein Pfeil und G'fchoß
Kein Schaden dir nicht bringen,

Du trägst kein Schuld, und ich kein Sünd,
Ruff nur zu Gott mit mir mein Kind,

Gott wird den Pfeil schon leithen.
Dann sterben eh belieben thut,
Als ehren den auffg'steckten Hut,

Ach der beträugten Zeiten!
Halt auff dein Haubt, richt dich nur auff,
Jn Gottes Nahmen schieß ich drauff,

Der grechte Gott soll leben.
(Tell schießt von freyer Hand den Apffel ab.)

Sohn: Ach Votier mein, Gott mit uns halt.
Der Apffel von der Scheytel fält,

Gott hat dcn Secgeu geben.

Vogt: Was ist biß für cin Plodcrmcnt
Sag mir dein Pfeil, zu was für End

Thut noch in Kocher stecken

Tell: Weil ich Gott alls hab heimgcstelt
So Müsse, hätt der Schutz gefehlt,

Wolt ich an dir mich rächen.
Vogt: Mit ihm hinweg, und nur g'fchwind fort,

Ich will ihn setzen an ein Ort,
Daß er wird schon vergessen

Sein Tück, den Schalck, den er im Kopfs,
Hinweg mit disem schlimmen Tropff

Ich will ihm d'Schmach einmessen.

Spielzweck ist die Erneuerung der alten, einen und freien
Eidgenossenschaft, wie die drei Telle» fie schufen. Weißenbach ist die letzte
Stimme aus dem alten Bürgertum, die sich gegen den Adelsstaat wendet
und die seinen Mitbürgern die alte Eidgenossenschaft als Hochziel ihrer
politischen Wünsche vorzuführen wagt.



Johann Kaspar Weiszenbach und das schweizerische IZurocktheater. 141

Die Zuger Bürger hatten dns eidgenössische Contraseth im Herbst
1672 aus öffentlichem Platz vor dem alten Zollhause gespielt. Drei Jahre
später geht ein kleines Festspiel über die Bretter. „Leydt- und Frewdigc
Hirtengedanken über Den Hoch-Ehrwürdigen in Gott ruhenden Daphniden,
und an dessen Stell erwöhlten Nuhmwürdigen Martellum zu Zug.
vorgestellt 1675. Exhibicrt und Komponiert durch Dämon." Ein Schäfer-
spicl, das den Tod des Zuger Stadtpfarrcrs beklagt und dcn neuen
Seelenhirten Johann Jakob Schinid aus Baar, Doktor der heiligen
Schrift und Dekan des Kapitels Zug und Brcmgarten, feiert. Sein
Inhalt heißt kurz so: Strephon, dcr Hirt, beweint den Tod Dnphnidis.
Klagegesang dcr Hirten. Die Seele Daphnidis wird über dcn Chorypus
geschifft und von Diana in dic clysäischen Gefilde begleitet. — Minerva
vermählt die verwitwete Tugyna-Zug mit Martello-Pfarrer Schmid. Ein
Chor dcr Hirten preist die neue Verbindung. — Martellus, Schmid, bringt
seiner Bertrauten Tugynci Geschenke, Neptun und die Nymphen ent-
lauchcn lobsingcud den Wassern. Also wieder ein rein sinnbildliches Spiel,
das einen einfachen Tatbestand in ein entzückendes kleines Schäferspiel
kleidet.

Und dann, am 14. nnd 15. September 1678, zwei Monate vor
seinem Tode, spielten auf öffentlichem Platz in Zng sieben Geistliche und
47 weltliche Herren die Passion, die Johann Kaspar Weißenbach „allen
Frommen zu verhoffendlichem Trost und Nutzen componiert" hatte. Das
Spiel ist streng gebaut. Ein Lessus, Trauergesang, eröffnet jeden Akt,
zwei Vorbilder aus dem alten Testament stehen jeweils am Schluß. Die
Passionshandlung läuft in rhythmischem Wechsel durch stumme und ge«

sprochene 'Szenen. Sie beginnt mit dem Verrat des Judas und endet
mit der Auferstehung noch nicht. Der Barockdramatiker Weißenbach will
die Auferstehung wenigstens theatralisch noch überbieten und zeigt darum
in der Schlußszene, wie Nero Tiberius durch den Senat Christus zu
den Göttern erheben will.

Der Titel der Passion sagt die Einstellung zum Stoff: „Trauergedanken

einer christlichen Seelen under dem Namen Hagiophilae von
dem schmerzhaften Lehden und Sterben Jesu Christi unseres
Heilbringenden Erlösers". Es ist also keine objektive, sachliche Darstellung
des Leidens, wie etwa die mittelalterliche Luzerner Passion. Es sind
Trauergedanken, das heißt, es sind Betrachtungen der christlichen Seele
Hagiophila. Kein Drama, im Sinne des Aristoteles oder Lessing, wird
der Seele vorgeführt, fondern Visionen, also Bilder. Held der Passion
ist nicht Christus, Heldin ist die christliche Seele, die in vielen Bildern,
in Visionen, Christi Leiden schauend erlebt. Das sind also szenisch lebendig
gewordene Bilder mystischer Leidensbetrachtung. Man hat bisher
behauptet, Mystik und Theater vertragen sich nicht. Nach der Erkenntnis
der besonderen Art von Weißenbachs Passion aber muß man genauer
sagen: Drama, im Sinne der aufgeklärten Poetik, und Mystik
vertragen sich nicht. Der Mystiker sieht Bilder, die er eigentlich mit dem
geistigen Auge schaut und also in sich selber trägt. Mystische Betrachtungen

setzen voraus, daß das betrachtende Subjekt und das betrachtete



142 Oskar Cberle

Objekt eins sind. Erst später, wenn die Reflexion dazu kommt, objektiviert

'der Mystiker seine Gesichte, seine Visionen, er stellt sie aus sich

heraus, sei es als „Vision", die er wirklich außer sich zu erschauen
meint, sei es in Form schriftlicher Aufzeichnung, wie die Tagebücher
der mystischen Nonnen und Mönche es taten, sei es endlich, und das
wurde bisher nicht beachtet, in den lebenden Bildern eines Spiels.

Wie hat nun Weißenbach auf der Bühne die Einheit von erlebtem
Bild und schauendem Betrachter erreicht? Er schuf die allegorische
Gestalt Hagiophila, die christliche Seele. Sie geht schauend und miterlebend
durch alle Szenen und begleitet sie mit ihren Trauer- oder
Freudengesängen. Hagiophila ist die Vertreterin des Publikums auf der Bühne.
Publikum und Bühne sind sonst getrennte Welten. Hier aber, in Weißenbachs

Passion, ist die höchste mögliche Einheit verschiedener Dinge wirklich

geworden, geboren aus dem mystischen Vereinigungstriebe. Das
Kunstmittel mystischen Spiels aber heißt: lebendes Bild, statt dramatische
Szene. Kein anderes Barockspiel hat denn auch so viele stumme Bilder
wie Weißenbachs Passion,

Es bleibt noch ein Letztes. Wie gliedert sich Weißenbach ein in
den Umkreis des schweizerischen Barocktheaters?

Weißenbach erscheint auf der Höhe des ersten Barockjahrhunderts,
zu der die Spielkunst zu letzter Vollendung hinaufsteigt, von der das
zweite, weltliche Barockjahrhundert sich allmählich, verfallend, senkt.
Er steht s o sehr in der Mitte und auf der Höhe, daß über seine Stellung
im schweizerischen Barocktheater kein Zweifel sein kann. Aber wesentlich
ist ein anderes. Die Stoffe des ersten Barockjahrhunderts sind die
Legenden, des zweiten die Weltgeschichte. Weißenbach aber schöpft seine

Spiele weder aus Legende noch Weltgeschichte. Im Contrafeth gibt er
Bilder der Bibel, der Antike, der Schweizergefchichte, der Allegorien
zur Veranschaulichung des eidgenössischen Staatsgedankens, in der Passion
gibt er einen Spielstoff des Mittelalters. Modern ist Weißenbach nicht
in den Stoffen, im Gegenteil, aber modern, das heißt hier, vollendet,
ist er in der Gestaltung. Und Gestalten, Formen, das ist ja ein
Entscheidendes in der Kunst. Und das andere. Die Passion ist eine
Gesamtdarstellung der Heilsgeschichte, gegenüber dem barocken Einzelschicksal
des Heiligen. Das Contrafeth ist eine Gesamtdarstellung der
Eidgenossenschaft, gegenüber dem Einzelschicksal vaterländischer Helden des
19. Jahrhunderts. Er gibt beidemal einen Kosmos, einmal eine ganze,
religiöse Welt, das andere Mal ein Staatsgebilde in seinem ganzen
geschichtlichen Umfang. Universalität aber ist das Signum des genialen
Menschen. Weißenbachs Spiele tragen, ähnlich wie alle große Dichtung,
mehr Vergangenheit und Zukunft in sich, als das Werk irgend eines
schweizerischen Dramatikers aller Zeiten, noch die Passion des Mittelalters,

aber in barocker Gestalt, schon das Staatsfpiel des 19.
Jahrhunderts, aber noch in barocker Gestalt. Jn dieser barocken Gestaltung
aber überragt er alle andern schweizerischen Dramatiker.


	Johann Kaspar Weissenbach und das schweizerische Barocktheater

