
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 9 (1929-1930)

Heft: 2

Artikel: Psychoanalyse und Religion

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sprache und LitercNur in Luxemburg. 83

bei uns iu dcr deutschen Schweiz, durch die Abneigung dcs Publikums
gegen crnstc Mundartstückc ausgehalten und gelähmt wird.

Aus den sachlichen Inhalt dcs Wclrer'schen Buches, aus Namcn,
Jahrzahlcn und Büchertitcl möclitc ich hicr nicht näher eingchcn, sondern
inich begnügen, cs vor allem den Literarhistorikern nnter unscrn Lesern
als eine übersichtliche, gründliche und im Ganzen fließend und
anziehend geschriebene Darstellung einer dcn ineisten gcwiß gänzlich nn-
bekauntcn landschastlichen Literaturgeschichte zn empfehleu, Es wäre
Zeit, bei dcr heutigen Richtung der Literaturwissenschaft ans stamin-
iieitlichc nnd landschastlichc Grundlagen sogar hohe Zeit, daß sich oie.

>nnstigc Wissenschaft von ihrcr cinscitigeu Kenntnis dcr schristdeutschcn
Dichtung befreite. Deutsche Pcundart ist auch deutsche Sprache und
deutsche Mundartdichtnng ist auch deutsche Dichtung.

Nur auf zwei allgemeine', wie mir scheint, irrige Bchanptungcn dcs
Verfcisscrs (S. 294 und 298) sci eine Gegenbemerkung erlaubt. Bon
dem Jahrzehnt der letzten Ticbzigerjcihrc sollte man nicht geringschätzig
als von dem Zcitaltcr dcr Bntzenscheibenlyrik und dcs archäologischen
Nomnns sprechen. Es ist immerhin das Jahrzehnt der Storin, Keller
und Meyer. Und das andere: es ist leine gesetzliche Erscheinung, wie
Welter bchnnptct, daß die Mnndartdichtung immer um eine Generation
binier der hochdeutschen nachhinkt. Für die schweizerische Mundartdichtung

glaube ich das in meiner Darstellung (Die Schweiz im deutschen

Gcisteslcben, Bd, ZZ) nachgewiesen zu haben. Es stimmt aber auch

sür Luxemburg nicht in allen Teilen. Es ist auch kein „Zurückbleiben"
lunter der „Moderne", wenn die Mundartdichtung sich deren
Forderungen und Kunstmittcl, z. B. die des Naturalismus, des Symbolismus
u. s, m. uicht aneignet, sondern Ablehnung ans einem ganz berechtigten,
gesunden Gesühl des Nichtkönnens und Nichtwollens.

Psuchanaluse unb Religion.
Von Erich Brock.

'^^ie heroische Zeit der Psychanalyse, als sie in ihrcr Sünden Maien-
blüte stand, beginnt stark abzuklingen, Dcr mehr oder minder

großmütige Irrtum, man brauche dem Menschen nur alle Hemmungen,
Klemmungen, Zwängungcn wcgzuanalysieren, damit alle Vorurteile und
Lügen der Moral, des Geistes und des Glaubens (falls nicht diese Dinge
und ihre Formen überhaupt mit Borurteil und Lüge vereinerleit wurden)
sich verflüchtigtem, damit mit andern Worten die reine Natur — eiu
Ehrenname, auf welchen nur die kompaktesten Triebe Anspruch hatten —
befreit, wahr und fich selber genug hervorspränge: diese Anschauung
fpukt nur noch in einigen schwächeren Köpfen der Schule. Im all-



34 Srich vrock

gemeinen hat man Wieoer einmal die Wahrheit begriffen, daß es das
Natürliche, welches das schlicht und dinglich in sich selber Substantielle,
Greif- und Haltbare wäre, nicht gibt. Daß mithin die Zerschlagung
schlechter, toter, veralteter, übermäßig einschnürender Formen nicht der
Darbietung und Auferlegung von Formen überhaupt überhebt.
Man hat sich umgesehen, woher diese neuen Formen zu nehmen seien
und hat gefunden, daß die Pfychanalyse selbst nur Ausschließungen, nur
Hinweise, nicht aber Setzungen und Gesetzgebungen zu leisten vermag,
To ist man einmal mehr an der alten Pforte anklopfen gegangen, welche
schon so oft vernagelt und verrammelt wurde und sich doch immer noch,
etwas asthmatisch und quietschend zwar, aber in Ermangelung eines
andern Eingangs recht fleißig in den Angeln dreht, wenn es gilt,
irgendwo normative Formen fiir einen geistigen Neuaufbau zu beschaffen.
Derart ist cine religiös bestimmte Psychanalyse aufgekommen, von welcher
drei Proben vor uns liegen, eine protestantisch, eine katholisch nnd eine

freichristlich ausgerichtetes)
Es dürfte sich empfehlen, zunächst zum Verständnis dieser

Entwicklung noch einiges zu sagen. Das große Recht der Psychanalyse ruht
ans der Vernachlässigung des natürlichen und inhaltlichen Faktors durch
die vorigen Geschlechter. Natur führten sie zwar genug im Munde,
aber es war die streng allgemeine mathematisch-physikalische Natur,
welche dann im Gebiet von Psychologie und Moral nur die aufs
Allgemeine und Formelhafte gerichtete Strebung verstärkte. Schon Berkeley
hatte darauf aufmerksam gemacht, daß von einer psychologischen
Wirklichkeit des Allgemeinen nur in sehr bedingtem Sinne die Rede ist.
Gewiß können wir das Allgemeine denken, sogar ganz streng, sonst gäbe
es keine Wissenschaft, keinen Begriff, nicht einmal Sprache überhaupt.
Aber dabei ist das Allgemeine doch immer unter der Vertretung
durch eine ganz besondere Vorstellung in der Seele anwesend. Wenn
vom Dreieck schlechthin die Rede ist, so stellt sich jedermann ein be -

stimmtes Dreieck vor und sieht dann von dessen besonderen
Eigenschaften methodisch ab. Dies stellte die Psychanalyse recht ins Licht,
indem sie nachwies, daß die tiefsten Strebungen der Seele, welche schlechthin

allgemeiner Natur sind, doch jederzeit sich in die ganz konkreten
Gegenstände und Akte werfen, ganz ohne Rückficht, ob diese den Sinn,
der darin gesucht wird, vernünftigerweife tragen können. Und nur
durch eine von aller generalisierenden Vernunftdiktatur entlastete
belehrungsoffene Einfühlung können jene Strebungen unter ihrer
Verkleidung aufgespürt werden. Dies ist nötig, um die tiefe Selbstbeirrung
dieser Triebe in dem immer enger werdenden Panzer unserer Vcrnunft-
rüstung zu lösen. Es wurde aufgezeigt, mit welcher Leidenschaft diese

mittelsten Triebe der Seele nach den vereinzeltsten Sinnbildern greifen
und wie weitgehend ihre wirkliche Auslebung, besonders bei Verbauung
greifbarerer, eine allegorische sein kann. Es wurde gezeigt, wie ihre

>) Oskar Psister: Analytische Seelsorge. Bandenhoeck 6c Ruprecht, Göttingen.
— Rhaban Liertz: Psychoneurosen. Kösel, München. — Alfons Maeder: Die
Richtung im Seelenleben. Rascher, Zürich,



psychanolvse und Religion. 8S

Störung wiederum in dieser rein irrationalen Symbolik sich ersaßbar
anzeigt. Es wurde klar, daß die allgemeinbegrisflichen und vernünftig-
sinnvollen Denk- und Lebensakte eine Fülle von Unterbcdeutungcn mit
zu tragen haben, in welchen sich allerhand Strebnngen und Triebe selbst

darzustellen und zu befriedigen trachten, wenn das Leben und sein
Verhältnis zum Rationalen gesund sein soll — und daß Nichtdeckung dieser
verschiedenen Bedeutungen Krankheit anzeigt und verursacht. Das Glanzstück

und geradezu weltgeschichtliche Verdienst dcr Psychanalyse blieb
insbesondere die Durchleuchtung der grundlegendsten und folgenreichsten
menschlichen Beziehungen, derjenigen von Kindern zu Eltcru, Hier wurde
nachgewiesen, wie verwickelt nnd reichhaltig gerade dicsc scheinbar so

vernünftig cindcntigcn Verhältnisse sind, welche Snminc von allgcmcin-
sten Strcbnugeu sich hier unter dem nächsten äußeren Sinnc jcncr daran
sinnbildlich miternährt — und wie ungeheuer schließlich dic Schädigung
der gesamten Lcbcnseinstellung wird, wenn Verschiebungen dcs
Gleichgewichts cintrctcn und jene gedeckten Triebe dabei zu viel oder zu wenig
abbekommen.

Soweit ist alles gut und recht, nnd wegen der unabsehbaren
Befruchtung der Scelcnheilkunde wie des gesamten Gcistcslcbens durch diese

Einsichten konnten manche Übertreibungen des ersten Fcners vcrzichcn
werden. Allein abgesehen von bestimmten wüsten Ausschreitungen, dic
keine Erwähnung verdienen, ist auch im innersten Prinzip dcr Bcwcgnng
noch einc Einseitigkeit, cine Lücke vorhanden, welche nach einer
Ergänzung ruft. Schon von vornherein gibt cs Mißtraneu ein, wenn man
sieht, wie nach dieser Lehre der Trieb, dcn sic weit tiefcr und mächtigcr,
ja allmächtiger ansetzt als es jc zuvor gcschah, und den man, schulmäßige
Vercngerungcn meidend, etwa den Lebenstrieb ncnncn könnte — wie
dieser eine ungemeine Schwäche, Beirrbarlcit, Blindhcit in dcr
Auswirkung äußert n>'d übcr jeden Strohhalm stolpert, sich in den ileinstcn
Knoten verheddert, den das Denken eines Kindes auslösen tönntc. Tie
Psychanalyse pflegt ohne tieferes Recht der Frage aus dcm Wege zu gchcn,
warum denn bestimmte Menschen ans bestimmte Erlcdnissc in einer
ganz übertricvcncn und krankhasten Weise antworten — Erlebnisse, oie
oft durchaus unbedeutend find und von der großen Mehrzahl der andcrn
ruhig beiseite gelegt werden. Die Pfychanalyse begnügt sich, diese
krankhaften Rcattionen nach ihrem Sinnzusammenhang zu zergliedern und
auszulösen, meistens ohne zu fragen, warum denn dieser überreizte
Mechanismus überhaupt in Gang kam, marnm ursprünglich an diesem odcr
jenem Vorgang eine so tiefe Verwundung stattfand. Die Wirkung dieser
unterlassenen Frage Pflegt dann zu fein, daß vielleicht im Augenblick
die Einsicht ein Verschwinden der krankhaften Wirkungen hervorbringt,
daß aber am nächsten Tage sich aus anderem Anlaß wieder genau
dieselben Verknotungen zeigen. Dieses Spiel läßt sich jahrelang treiben,
insbesondere wenn der Kranke aus Wichtignahme seiner selbst odcr ciner
Lustbetonung der Beziehung zum Arzte und dessen Hilfeleistung Gefallen
an dem Betrieb findet. Kommt aber doch ein endgültiger Erfolg, so

wird er häufig sich daher schreiben, daß eben die Erotik zwischen Krankem



86 Srich lZrocK

und Arzt die richtige, sachgemäße war: eine Hilfskonstruktion des sich

selbst zu leben uud zu vertrauen unfähigen Kranken, welche darnach, nach

Erlernung dieser Kunst, zunächst ohne die Belastung durch das eigene
Gewicht, wieder abgebrochen wird. Jn diesem Falle hätte fast alles
andere, was vernünftigerweise in der Behandlung vorgenommen worden
wäre, auch genützt. Im andern Falle aber wird die Entwicklung sein,
daß man den Knoten nur immer vor sich hcrtreibt, daß der Kranke,
auch unter eigener Mithilfe dazu, zu einem Menschen wird, der den

Kapriolen des Unbewußten in sich, dem unaufhörlichen Spiel von Schürzung

und Lösung, passiv und hilflos zuschaut wie einer Maschine, tief
überzeugt, jeder gewaltsame Eingriff, den er sich abgewinnen könnte,
würde die Sache nnr hoffnungslos verschlimmern. Er ist ohne Krast,
Wesentliches und Unwesentliches, Positives und Negatives in sich zu
unterscheiden — und vor allem ohne Scheidungsmertmal dafür.

Es scheint also, daß hier einc Verwechslung von Krankheit und
Symptom vorliegt, von Veranlassung nnd Ursache. Fast alle inneren
Hemmungen sind Anzeichen und nicht die Krankheit selbst. Gewiß ist
es gut, das Feld erst genau abzuklären, dem Kranken jedes mögliche
Verständnis seiner Fehlgänge und Totläufe zu verschaffen. Gewiß wird
es ihm dabei oft wie Schuppen von den Augen fallen und manches
Wichtige sich von selbst zurechtstellen. Gewiß werden tragische
Verstauchungen und Verwachsungen des Inneren sich nicht mit einem Griffe,
einer Erklärung auflösen lassen. Aber dann kommr einmal eben der

Punkt, wo alles Wesentliche gesagt und begriffen ist und wo nnr noch
eins zu tun bleibt: den Entschluß zu sasscn. Und niemand kann dem
Menschen abnehmen, den für sich zu fassen. Es kommt der Punkt der
Entscheidung, wo der Mensch, nach unbarmherziger Auflösung aller
unbewußt zweckhaften Zwischenschaltungen, nun dem Leben als Ganzein
gegenübersteht und wo er ja oder nein sagen muß grundsätzlich und
bindend, und nicht mehr freibleibend. Das Nein ist dabei alles, was
nicht rückhaltlos Ja ist. An diesem Punkte wird dann klar, daß all dic
vielleicht im einzelnen ganz zutreffend erklärten Selbsthemmungen des

Kranken nur Vorwändc davor waren, dicfen Entschluß bisher nicht zu
fassen, ja, nicht einmal in die geeignete Startstellung dafür zu gelangen.
Es wird klar, daß alle Krankheit irgendwie eine Zögerung, ein
Zurückschrecken, Nichtwollen ist, ein nicht Wagen und daher nicht leben
Wollen — dessen Folge ist, daß das Leben sich selbst hemmt und fesselt.
Das ist an sich kein Einwand gegen den Kranken, denn häufig ist dieser,
und gerade der Neurastheniker, ein solcher, von dem ein weit unbedingteres

und umfasfenderes Ja verlangt ist als von dem Normalen, und
der daran krank wird. Schließlich kommt also dann jedoch der Punkt,
wo alle gutgläubigen Selbstverhinderungen fortgeräumt sind und wo
dann vor dem Tor nur noch Eintreten oder Umkehren gilt. Da gibt es

kaum noch eine Hilfe und keine Erklärung mehr. Es handelt sich da nicht
mehr um Mißverständnis, sondern um das Radikalböse, die letzte
Versagung; nicht um Aufklärung von Irrtümern, sondern um sittliche Arbeit
an sich, um in seinem Mittelpunkte anders zu werden, den Sinn zu



Psychanalyse und I^sligion. 37

:ucrdcn, Gertrud von Lesort, die vor kurzem mit einem genialen Roman-)
vor die Öffentlichkeit getreten ist, wendet sich mit großer Leidenschaft
gegen die Psnchnnalyse ^ von dcr sic allerdings selbst viel gelernt hat,
Tic sagt, dieser inncrstc Schoß der Persönlichkeit sei Gott vorbehalten,
da habe dic Wissenschaft leinen Zutritt, Nun hat die Wisscnschast grundsatzlich

übcrcill Zutritt, ja die Pflicht, ihn sich zn crzwingcn. Aber was
richtig ist, das ist, daß sie zu dicscm Ja, an dessen Verhaftung einc
Person dieses Romans zugrunde geht, nicht verhelscn, cs nicht lehren
taun. Im Gegenteil, sie leistet in der Psychanalpse hänsig schnldhasi
Beihilfe, dcm Mcnschcn die klare Alternative zu verdecken und ihn tanscnd
trnminc Wcgc wichtigtuerisch nm sich selbst hernm zu führen, Ivo cr
im Gegenteil geradeaus und dnrch müßte. Sie soll ihn vielmehr dahin
sichren, seinem Leben ins Ange zu sehen, und ihn bereiten, dann das
letzte Wagnis auf sich zn nehmen, welches durch nichts mehr nntcrmanert
werden kann.

Nun ist sicher richtig, daß der Punkt, wo der kategorische Imperativ
zn cntscsscln ist, gewöhnlich viel zn früh angesetzt wird, wenn der Kranke
noch gar nicht wollen kann, wenn die Natur- und Jnhaltsgrnndlagc
noch durchaus fehlen. Abcr man kann auch zu langc damit warten. Es
ist völlig zwecklos, zu warten, bis alle Wege geebnet nnd alle Hindernisse

ausgeräumt sind. Denn es ist eben das Wesen dieser Verwicklungen,
daß sich in ihnen dcr nicht befolgtc Anfrnf verkörpert: und Leben so

gnt wie Schwimmen kann man nicht theoretisch, 'sondern nur darin
selbst lernen. Es kommt der Pnnkt, wo ein weiteres unaufhörliches
Zurückrufen aller cinzclncn Verdrängungen nicht mehr der Lage entspricht.
Im Augenblick, wo man sich ernstlich zu leben entschließt, wird die
Verdrängung zur gebieterischen Pflicht — wohlverstanden dic richtige und
normale Verdrängung, Alles Leben ist Gestalten, alles seelische
Gestalten ist aber Verdrängen, Verwerfen des nicht gebrauchten Stoffes
Allzuviclc, dic durch dic Psnchanalhsc gingen, fanden dazu nicht mehr
hin, Sic starren wic hhpnotisicrt ans ihre Träume, Halbgcfühle,
Assoziationen, Symbolc und fürchten, cs könne eine „Verdrängung" geben,
wenn sic nicht alles gewissenhaft oder betulich und ohne sich eine
Beeinflussung zu erlauben, sich auswirken, klären und erklären lassen bis
zum Letzten. Damit ist jede sittliche und Denk- und Lebensfreiheit
verloren. Nein, man muß, wenn auch Wunden, Schwächen, verkümmertc
und leere Stellen bleiben — und bei jedem, der ernstlich krank war,
wird das der Fall sein —, auch dann muß man eines Tages alles dies
beiseite stellen und davon fortschanen und mit seinem guten Willen und
dem, was man an Natur wieder erwerben konnte, leben, fo gut es eben

gehen will. Man muß über bestimmte Dinge hinweggehen und sie auf
sich beruhen lassen, mögen sie auch nicht in Ordnung sein, um der
positiven Ziele und der Pflicht zu fich und ihnen willen — geschweige
denn, wenn es sich nur darum handelt, Kleinigkeiten Kleinigkeiten sein

-) „Das Schweißtuch der Verouita", Kösel, München. — Es wird von
diesem Buch in gegenwärtiger Zeitschrift noch die Rede sein.



SS Crich lZrocK

zu lassen. Man muß etwas glauben und danach sich und das Leben
gestalten; und dies Prinzip vermag die Analyse nicht zu geben.

Allerdings muß dies ohne Krampf geschehen, dies Beiseitesetzcn und
dies Glauben, sonst entsteht nur ein mindestens gleichwertiger Gegendruck,

und die völlige Hemmung ist wieder da. Infolgedessen genügt
ein autonomes Moralprinzip meistens nicht zur Begründung des neuen
Lebens. Ein solches Prinzip bedingt eine ungeheure Verdrängung.
Man denke hierbei beispielsweise etwa an Kant, der die gesamte Lebensbreite

mit Ausnahme des einen ausdehnungs- und inhaltlosen Punktes
des kategorischen Imperativs zu verdrängen befiehlt. Und diese
Verdrängung des Irrationalen ist ein Grundmotiv seiner Philosophie; er
übernimmt es st i m m u n g s m ä ß i g von der Aufklärung, welche auf
dem Boden dieser Verdrängung noch einmal, ein letztes Mal eine fast
restlos einheitliche europäische Geistcskultur aufbauen konnte. Aber schon
Kant ist kein Aufklärer mehr. Wenn er auch den überindividuellen
Verstand den Erscheinungen ihre Gesetze vorschreiben läßt, so hat doch
niemand wie er gerade durch diese äußerste, fast dämonische Zuspitzung und
Zusammenziehung des Rationalismus den tiefsten, unheilbarsten,
grundsätzlichsten Einbruch des Irrationalen und der Lebensbreitc ins Bewußtsein

und in die Theorie gefördert, den dann die deutsche Ich-Philosophie
und Dialektik darstellt. Dies mag einen Begriff von Wirkung und
Gegenwirkung eines auf seine schroffste Autonomie gebrachten Moralprinzips
in einer geistig ehrlichen und geschwinden seelischen Umwelt geben. Ein
Mensch, der neurasthenisch war, das heißt irgendwie an dem Problem
des Unbedingten und seines Verhältnisses znm Leben krankte,^) kann
einen solchen Weg über das Extrem nicht mehr mitmachen, ohne heillos
in sein Voriges zurückzufallen. Es gibt überdies auch kaum ein Moral-
Prinzip, das nach Nietzsches Erschütterung aller kategorischen Moralinhalte

als inhaltlich allgemeines rein aus sich heraus die verpflichtende
Würde besäße, um eine solche Gewaltherrschaft auszuüben. Im
allgemeinsten Sinne sind alle einzelnen Sätze und Positionen, mit denen

man das Leben zu meistern unternommen hat, ihm gegenüber ans die
Dauer begrenzt und darum tot. Absolut ist nur das Lebendige; nnr
der lebendige Geist kann das Leben meistern.

Der Neurastheniker ist eiu Meusch, welcher ganz auf dies lebendige
Absolute und darum zugleich Umfassende angelegt ist, seiner in der
Wirklichkeit aber nirgends gewahr werden kann und einen sie
überfliegenden Glauben nicht aufbringt. Weil ihm das einzelne nach diesen
Maßstäben nirgends Genüge tut, schiebt er es fort, nimmt es weder in
Pflicht noch in Genuß an und bleibt so gehemmt und funktionsunfähig
vor dem Leben liegen. Sein Bewußtsein von sich selbst schwankt
entsprechend seinem Alles- oder Nichts-Standpnnkt von dem Gesühl
ungeheurer Leistungen, die er vollbringen könnte, zu dem Schluß von dem

Nichtvollbrachten auf die Unfähigkeit dazu, von Größen- zu Kleinheits-

2) Diese Beziehung ist nie besser dargestellt worden als in den Schriften
des Psychiaters Hans v, Hattingberg im Anthropos-Verlag, Prien Obb,



psVchcmcUvse und Religion, 89

mahn uud wieder zurück. Häusig zieht er sich i» dic nnbeherrschbarc
Weite des Lebens eiue kleine übersehbare Konstruktion von ciwas
Absolutein und Allmächtigem eiu, auf das hin cr reagieren kann, dcsscn Bild
und Schcma von Vatcr odcr Muttcr gcnvmmen ist — die Jdcc eines
Wesens, demgegenüber man Kind sein kann, dcm man nur genug Lcidcn
und Unfähigkeit zcigcn muß, damit cs sich crbnrmt und alles gewährt;
eine» Fetisch, dcn man anbeten und verbrennen tonn, mit dcm man
schmollcn, trotzen uud tokctticreu taun, To ergibt sich cin nichtsnntzigcs
Spiel von gcist-, willen- und haltloser Gcsnhligkeit mit den Dingen und
Menschcn, in wclchcm sich dcr Mensch intellettncll nnd moralisch immer
mehr vcrcngert und verkvmint. Weiln ein solcher Krauter sich dann blindlings

cincm andern Menschcn unterwirst, so kann das znm B e s s e r c n

führen, wenn dieser andere ein Mcnsch von nußcrstcr Zclbstzucht,
Sachhingabe uud Wohlmcincndhcit ist. Zum G u t e n sührt bei solchen Fällen
aber meistens nur die endliche Übertragung dieses vcrdcrbtcn, zicllos
schwankenden Anhcftungsstrebens auf den Gottesgcdantcu, Dicscn zu
crgreifcn, bcdcutet eben dcn ganz grundsätzlichcn Durchbruch, dcr gcsucht
und nicht gefundcn wurdc, gcwollt und doch nicht gewollt, Jn diesem
Gedanken, dessen Ergreifung eben ihn über das Gcdachlscin immcr mehr
hinaushebt, dessen Wesen seine Wirklichkeit cinschlicßt, und je mchr
ersaßt, desto tiefer — iu ihm ist zugleich die absolute Festigkeit gesetzt,
die sittliche Eingrcnzung dnrch gegenständlichen Sachverhalt, die Wahrheit,

Treue und Strenge eines sich Glcichblcibcndcn gcgcnüber allen
hysterischen Umschlägen, der Zwang sich einzusägen, die objektive
Notwendigkeit, guten sachlichen Willen zu zeigen bis znm Allcränßerstcn.
Und zugleich ist audcrcrseits eben dieser Gegenstand des sittlichen Willens
kein einzelner, welcher ihn als ganzen wiederum zu cincr subalternen
Verrichtung machcn würde, sondern ein Unendliches, Absolutes,
Unerschöpfliches, das Glauben jeden Umfangs nnd jeder Tiefe tragen kann.
Das Absolute ist nicht dies oder das, nicht bloß Entgegenstehendes und
leblos Ausschließliches, sondern indem es eines ist, ist es zugleich alles,
und die Einheit von einem und allem. Die Entscheidung dcr moralischen
Alternative ergibt so allerletzt nicht einen Verzicht, einc Zcrschneidung,
Verdrängung, Verarmung, sondern immcr von neuem das Ganze, das
darauf ruht. Gott ist alles in allem, bcdcutet eben, daß hier nichts
Positives ausgeschlossen wird, sondern ein jedes sich selbst nnn erst recht
werden darf und muß, das Ncgativc aber sich an jenem selbst auflöst
und verschwindet. Wie hier derart alle Gegensätze schließlich zusammeu-
fallen, so auch dic von Bindung und Lösung, Spannung und
Entspannung, Abhängigkeit und Freiheit, Gebot und Leben, Auf der immer
erneuten letzten Entscheidung und ihrer unnachlässigcn Schärfe erblüht
eine neue Natur, eine neue Naivität, der gegenüber einc reine Hingabe
möglich ist, ein Sichsinkenlassen, welches die höchste Aktivität ist, Sie
allein verbürgt die Heilung des zerrissenen Sinnes, dcr in den
unüberbrückbaren harten Scheidungen nach dem Ganzen verschmachtet. Das
Ja ist das Ganze, das Ganze ist das Ja, daraus ergibt sich die höhere
Einheit. Ohne diese wird der Mensch, der auf das Ganze uud auf



90 Crich lZrocK

das ausschließlich Positive angelegt ist und an ihrer Unvereinbarkeit
erkrankt — wenn er darüber hinausgelangt, entweder in einem verkrampften
Willensheroismus leben mit tragischer Ausschließung von allem, was ihm
als das Beste erscheint, oder in einen bloßen Naturalismus zurücksinken.
Nur mit einem Worte sei schließlich angedeutet, wie hier allein der
Persongedanke, nicht ein göttliches Neutrum die Einheit dieser Gegensätze

gewährt, die Einheit seiner selbst und seines Gegenteils, und wie
er auch noch besonders das urtümlickie Ausgangsmotiv, das von Vater
und Mutter, seiner letzten und sachgemäßen Sublimierung zuführt. Wie
er allein schließlich nicht bloß Gedanke bleibt, sondern die unmittelbare
Erfaßbarkeit über dem scheinbar allen Inhalt erschöpsenden Hin und
Her des Lebens verbürgt, doch mit eiserner Festhaltung der Richtungslinie

darin.
So sicher wir glauben, daß das Geistige hier das Letzte und

Entscheidende ist, so ist doch ganz gewiß eine breitere Wirkung zum Guten
und Lebensfördernden auch seitens gesunder und aufbauender psychana-
lytischer Gedanken nicht möglich ohne einen umfassenden Angriff ans
unsere zerrissenen, verderbten, lügnerischen und leblosen Kulturzustände
und Lebensformen. Es ist natürlich gerade für diejenigen Anhänger
der Bewegung, welche christliche Gedanken in mehr oder minder
kirchlicher Form mit der Psychanalyse verbinden, schwierig, an den Gedanken
einer gründlichen Reform von Lebensformen heranzutreten, mit welchen
sich die Kirchen, großenteils verständlicherweise, von jeher identifiziert
haben — umso mehr als die wünschenswerten Änderungen in diesen
ungeheuer schwierigen und Versahrenen Problemen sich nicht in zwei oder
drei Sätzen vorlegen lassen, ja vielleicht überhaupt noch nicht formuliert
werden können. Aber das darf nicht davon abhalten, sich über die
Wichtigkeit des äußeren Faktors klarzuwerden, vor dessen Heillosigkeit
oft der Lebenstrieb schon in sich selbst Hemmungen aufbaut, und hier
unermüdlich um Einsicht und Abhilfe zu ringen. Versuchen wir immerhin,

wenigstens einige negative Andeutungen zu geben. Beispielsweise in
Bezug auf das der Psychanalyse besonders am Herzen liegende Gebiet
des Geschlechtslebens entwerfen wir alfo einige verneinende Thesen, ohne
uns, zumal in diesem Rahmen, an einen positiven Versuch heranzuwagen
1. Wir können es nach unserer heutigen Kultur- und Geisteslage uns nicht
gestatten, den Idealismus der Jünglingszeit, der hier ganz bedeutend
häufiger ist als später, sowie häufiger, als er unter den jetzigen
Verhältnissen gerade auf dem ihm ganz zentralen Geschlechtsgebiete irgendwelche

Auswirkung finden kann, und der auf hohe und bleibende geistige
und moralische Dinge geht — wie Spülwasser fortzuschütten. 2.
Ebensowenig, einen großen Bruchteil des weiblichen Geschlechtes zum Zölibat
zu verurteilen und damit zu einem großen Teile der Verkümmerung,
Verkrümmung und Verfälschung auszuliefern, wodurch Unersetzliches
verloren geht. 3. Ebensowenig, eine solche Ehe als höchste Form des
Geschlechtslebens zu konservieren, in welcher ein bedeutender Bruchteil der
Menschen alle höheren Energien als unbrauchbar und unauslebbar
verdrängt, ein noch größerer Bruchteil in einer materiell viehischen und



psychanalyse und Religion. 91

formell auf dem Niveau eines sklavischen Diebessinns stehenden
Polygamie lebt und nur der weitaus geringste Bruchteil eine der Idee der
Sache entsprechende gesunde, lebendige, geistig-moralisch förderliche
Auswirkung erfährt.

Nun wollen wir noch einige Worte über die Bücher sagen, welche
uns zu diesen Betrachtungen Anlaß boten. Pfister ist nicht nur einer
der ältesten Kämpen der Psychanalyse, sondern vielleicht auch der, welcher
am frühesten aufbauende Gesichtspunkte in sie hineinbrachte — dank
seiner nie aufgegebenen höheren Weltanschauung. Seine Schriften sind
trotz ihrer schnellen Folge durchaus sorgfältig und kritisch. Bedenklich
könnte höchstens dic resolute Art sein, mit welcher er das Christentum
auf eine lebenstüchtige, in Hilfsbereitschaft und gesunder Werkmoral
ihren Schwerpunkt besitzende, im besten Sinne bürgerliche Form
einschränkt und alle hochfliegendcren, „mystischen" Ausprägungen wegzu-
nualysieren unternimmt. Es ist zuzugeben, daß für die große Masse der
neurotischen Fälle diese Einstellung durchaus augebracht und heilsam ist;
jedoch könnte darüber gelegentlich ein Ungenügen gegenüber etwa
entgegentretenden wirklich spezifischeren und ausschließlicheren Religionsformen

sich ergeben. Bei Liertz stört die Schwäche des Systematischen
und der höchst ungepflegte Stil. Doch behalten Krankengeschichten wie die
S. 100/200 ihren unschätzbaren Wert. Kein Strindberg vermöchte diese
nnretuschierte Photographie der jahrelangen Hölle eines Ehelebens
ersetzen, in welcher beide Teile Gepeinigte und beide Peiniger sind und
eine niederschmetternde Vision von der Blindheit und Machtlosigkeit
alles guten Willens sich auftut. Das Buch von Müder enthält starke
Bekenntnisse zu christlichen Gedanken als Krönung der psychanalytischen
Hilfeleistung, hat aber nichts über das tiefere Verhältnis der beiden
Gedankenströmc zu sagen, dessen Bestimmung keinesfalls entbehrt werden
kann.

Im ganzen scheint uns mit den in solchen Büchern angedeuteten
Entwicklungen ein großer Schritt getan, um dem positiven und
bleibenden Wert der Psychanalyse, welcher hinter den unvermeidlichen
Übersteigerungen zweifellos vorhanden ist, endgültig in das allgemeine Kultur-
und Geistesleben einzugliedern.

Politische Rundschau
Schweizerische Amschau.

Bon der Landsgemeindedemokratie und den kantonalen Parlamenten. —
«Rekonstruktion eines Mehrheitsorgans". — Gonzague de Reynold und die liberale

Demokratie.

Die Landsgemeindedemokratie ist der lebendigste Gegenbeweis gegen die da
und dort immer etwa noch gern gehegte Vorstellung, als ob die wirkliche Demokratie

in der Schweiz erst vor hundert Jahren ihren Anfang genommen habe.


	Psychoanalyse und Religion

