
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 8 (1928-1929)

Heft: 12

Artikel: Zur Lösung der Römischen Frage

Autor: His, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S62 Eduard lZis

tan ist, und daß jede einschneidende Verfassungsänderung nicht nur den
toten Buchstaben, sondern auch das lebendige Leben der Nation berührt.

Zur Lösung ber Römischen Frage.
Von Eduard His.

(?Vie ersten dürftigen Bekanntmachungen über eine Lösung der sog.
Römischen Frage durch die Beiträge vom 11. Februar 192g zwischen

der Päpstlichen Knrie und dem Königreich Italien kommen nicht ganz
unerwartet; denn seit dem Weltkriege wurden stets Lösungsversuche
diskutiert. Daß eine formell einwandfreie juristische Verständigung der
Parteien erwünscht sei, wurde zu einer stets allgemeiner anerkannten
Überzeugung, Denn der Form nach war der Kriegszustand zwischen Italien
und dem Kirchenstaat 1870 nicht durch einen Friedensschluß, sondern
bloß tatsächlich beendet worden. Es tauchte daher schon während des

Weltkrieges der Vorschlag auf, es solle dem Papste, als Rest des
entrissenen Kirchenstaates, der Vatikan mit etwas Umgelände als Staatsgebiet

überlassen werden, unter Wahrung im übrigen der Integrität
Italiens; dieser neue „Kirchenstaat" solle auch die völkerrechtliche
Anerkennung weiterer christlicher Mächte erlangen. Für eine solche Lösung
schienen die Verhältnisse im Königreich nicht ungünstig, da sich eine
starke klerikale Volkspartei entwickelt hatte, die ebenfalls mächtigen
Sozialisten sich nicht als Gegner der Verständigung erwiesen, und somit
nur ein traditionelles Widerstreben der Liberalen und des savoyischen
Königshauses zu überwinden war.

An internationaler Achtung hatte es der Kurie zwar längst nicht
mehr gefehlt. Bismarck hatte 1886 den Papst als Schiedsrichter
gewonnen im internationalen Konflikt mit Spanien über die Karolineninseln;

er hatte damit zu verstehen gegeben, daß der Papst eine den

weltlichen Souveränen ebenbürtige Rangstellung einnehme. Aber der

„Kriegszustand" zwischen Papst und Königshaus führte doch zu allerlei
grotesken Verhältnissen. Vor allem war es den katholischen Monarchen
(bis 1921) benommen, beim König in Rom Besuche abzustatten, weil
dadurch der Papst verletzt worden wäre; nichtkatholische Herrscher
dagegen brachen das Eis und besuchten, nach dem König, auch den Papst,
so Eduard VII. in einer bessern Mietskutsche, Wilhelm II. dagegen in
eigens mitgeschlepptem Galawagen und umringt von einem Trupp
strammer Potsdamer Garde du corps (1903). Dennoch waren die Gegensätze

zwischen dem savoyischen Königshaus und der Kurie nicht leicht zu
überbrücken. Noch unter Leo XIII, — von Pio nono nicht zu reden —
galten die Savoyer als „Usurpatoren"; ein Bierwagen der Firma Peroni
in Rom, auf dem der savoyische Adler aufgemalt war, wurde bei der

Einfahrt zum Vatikan angehalten und mußte das verhaßte Emblem mit
Lumpen verhüllen! Unter Pius X. dagegen wurde jede weitere Zu-



Zur Lösung der Römischen Trage. 563

spitzung des Gegensatzes geflissentlich vermieden. Benedikt XV. lenkte endlich

in der Praxis der Monarchenbesuche ein (1921). Selbst mit
Angehörigen des savoyischen Königshauses wurden etwa „zufällige"
Zusammenkünfte hoher kirchlicher Würdenträger inszeniert, etwa an
„neutralen" Orten und geselligen Anlässen. Das Königshaus bediente sich

übrigens stets der palatinischen Geistlichkeit und stand nicht etwa im
Kirchenbann. So war auf beiden Seiten der Haß verflogen und man
konnte ans Handeln denken. Die liberalen Ministerien haben indes hiezu
den Mut nicht aufgebracht, wohl in erster Linie in Rücksicht auf die
radikale antiklerikale Politik der Gasse. So blieb es Mussolini und den

Fasciften vorbehalten, den letzten wichtigen Schritt zu tun.
Der Gegensatz zwischen dem Päpstlichen Stuhl und dem Königshause

beruhte bekanntlich darauf, daß die Savoyer bei der Einigung
Italiens zu einem Nationalstaate 1860 vom Kirchenstaate die Romagna
und die Marken (Ancona) nebst Urbino erobert und, unter Bruch einer
Frankreich (1864) gegebenen Zusage, 1870 auch noch den Rest, das auf
der Westflanke der Halbinsel gelegene Patrimonium Petri mit Rom, an
sich gerissen hatten. Der Papst flüchtete damals in den Vatikan und
blieb dort als (freiwilliger) staatlicher „Gefangener" nach kurialistischer
Auffassung, ohne Frieden zu schließen. Unter dem Drucke katholischer
Staaten (Spanien, Frankreich, Osterreich, Neapel), die schon 1849 den
Papst vor der „römischen Republik" errettet hatten, mußte nun das
liberale Königreich dem Papste eine würdige Stellung garantieren. Das
geschah durch das sog. Garantiegesetz vom 13. Mai 1871 (I^SAAS
ckells prsroAätive äst 8orum« t?«lltik«s s äellä öänta 8s6e s sulls rs-
Is,xi«m 6e1 8wt« eollä lükissä). Dieses königlich-italienische Gesetz nannte
zwar den Papst nicht ausdrücklich einen Souverän, gab ihm aber doch
eine entsprechende Völker- und staatsrechtliche Stellung. Seine Person
wurde als unverletzlich und heilig erklärt und auch seinen Organen wurde
Unverletzlichkeit zugestanden; sie unterstanden somit (innerhalb des Vatikans)

nicht der italienischen Gerichtsbarkeit und erhielten die nötige Freiheit

zur Erfüllung ihrer beruflichen Funktionen, Der Vatikan durfte
nicht von italienischen Beamten zur Vornahme von Amtshandlungen
betreten werden. Die Bischöfe sollten vom Papste frei ernannt werden
dürfen (vorbehältlich bloß ncichheriger Vollzugsbewilligung, sog.
Exequatur). Der Papst erhielt das aktive und passive Gesandtschaftsrecht
und durfte auch mit den Bischöfen der ganzen Welt ohne Einmischung
der italienischen Behörden verkehren. Die Freiheit der Papstwahl und
des Conclaves wurde ebenfalls garantiert. Sogar eine päpstliche Post
wäre erlaubt gewesen. Als Dotation versprach der italienische Staat dem
Papste, außer der „Nutzung" von Vatikan, Lateran und Castel Gandolfo,
auch eine jährliche Rente von 3,225,000 Lire (entsprechend dem päpstlichen
Budget von 1848).

Aber gegenüber diesem Garantiegesetz, das kein eigentlicher
Freundschaftsakt und Friedensschluß seitens des Königreichs war, verhielten sich
die Päpste durchaus passiv. Keiner hat je auch nur einen Centesimo der
versprochenen Dotation bezogen. Immerhin ernannten sie, aber gestützt



S64 Cduard l?is

auf canonisches Recht, die italienischen Bischöfe und nutzten sie dic zur
Verfügung gestellten Qrtlichkeiten (unter Behauptung des Eigentumsrechts),

Sollte einem päpstlichen Funktionär etwa cine gerichtliche
Vorladung der Staatsbehörde zugestellt werden, so mußte dem Betreffenden
an den Portalen abgewartet werden, der dann in der Regel durch einen
andern Ausgang entschlüpfte, sodaß sich ein ergötzliches Jagespiel
entwickelte!

Dieses eigentümliche Verhältnis beruhte somit nicht auf rechtlicher
Verständigung beider Teile, sondern auf faktischer Duldung und
Anpassung.

Die jetzigen politischen Verhältnisse in Italien und im Vatikan
mußten der längst erwünschten Erledigung der zum Teil unhaltbaren
Zustände als besonders günstig erscheinen. Einesteils saß auf dem

päpstlichen Throne ein Kirchenfürst von versöhnlichem Geist und
realpolitischem Sinn, dessen Ansehen, wie das seines Borgängers, in dcr
Kriegs- und Nachkriegszeit sich beträchtlich gehoben hatte. Andernteils
erlaubte die diktatorische Stellung des Ministerpräsidenten eine
entschieden kirchenfreundliche Politik und ein Zurückdrängen der dynastischen
Prestigerücksichten des Königshauses, nachdem das antiklerikale Geschrei
der Gasse bereits zum Verstummen gebracht war.

Im August 19W wurden durch den italienischen Staatsrat Barone
und den päpstlichen Advokaten Professor Pacelli die ersten Unterhandlungen

eingeleitet. Seit Januar 19Z9 führte sie Mussolini persönlich
weiter, in der Regel in nächtlichen Zusammenkünften mit Pacelli, Das
Ergebnis sind die drei am 11, Februar von Kardinalstaatssekretär
Gasparri und Mussolini unterzeichneten Verträge, die innert vier
Monaten vom Papste und vom König ratifiziert und dann sofort in Kraft
gesetzt werden sollen. So wie die Dinge jetzt liegen, ist an der
Ratifikation nicht zu zweifeln. Pius Xl. hatte den Gang der Verhandlungen
seit 30 Monaten, alfo seit Sommer 19Ai, eingehend verfolgt; das gleiche

gilt vermutlich vom König Victor Emanuel II.
Wenn hier über diese drei Verträge einige Betrachtungen

angestellt werden sollen, so kann dies nur mit Vorsicht und Borbehalten
geschehen. Denn der Text der Verträge wurde noch nicht im Wortlaut
bekannt gegeben; er soll erst nach der Ratifikation veröffentlicht werden.
Die Betrachter sind daher auf offiziöse Mitteilungen der beiden Vertragsteile

an die Presse angewiesen, die in manchen Punkten noch nicht klar
und vollständig sind. Außerdem ist die Lösung mit dem Inkraftsetzen
der drei Verträge noch nicht erledigt, da, wenigstens staatlicherseits, noch

wichtige Ausführungsbestimmungen zn erlassen sind. Doch
lassen sich die Grundlinien der ganzen Lösung schon heute erkennen;
denn um eine restlose Lösung der Römischen Frage handelt es sich

nun hier! Darin liegt die Bedeutung jener Akte. Es darf auch vorausgeschickt

werden, daß die gefundene Lösung für beide Teile erfreulich
ist und auch von unbeteiligten Dritten begrüßt werden darf. Haben
doch Staaten wie Frankreich und England sofort ihrer Freude in
offizieller Weise Ausdruck gegeben.



Zur Lösung der Römischen 5rage. 56S

Die drei Verträge sind: 1, ein politischer Bertrag oder Aussöhnungsvertrag,

2. ein Konkordat und Z. ein Finanzabkommen; sie sollen hier,
gestützt auf die der Presse gegebenen auszugsweisen Mitteilungen, kurz
betrachtet werden.

Der A n S s öhnungsv c r trag (politische Vertrag), angeblich aus
27 Artikeln bestehend, bringt, wie sein Name sagt, die wichtigsten Grnnd-
lagen der Verständigung zwischen Kurie und Königreich; cr enthält
somit in erster Linie völkerrechtlich bedeutsame Bestimmungen.
Danach erhält uutt der Papst (der hier offenbar schon als bisher souverän
angesehen wnrde) ein unabhängiges Staatsgebiet. Pio nono hatte
noch Rückerstattung des ganzen Kirchenstaates gewünscht; denn er, wie
seine Nachfolger, hielten an der Maxime fest, dcr Papst bcdnrsc zur
richtigen Geltendmachung scincr Weltstellung auch der weltlichen Macht,
Aber eben hiegcgcn lehnte sich das liberale und königliche Italien auf;
der italienische Staatsboden wurde als unantastbar hingestellt. Zudem
war die Auffassung verbreitet, dcr Papst bedürfe als Kirchenfürst
überhaupt keiner weltlichen Machtfülle, es genüge dic Möglichkeit der freien
Ausübung der kirchlichen Kompetenzen, So wurde denn eine Einigung
darin gefunden, daß der Papst auf seine weitergehenden Landaspirationen
verzichtete nnd sich mit einem Minimum zufrieden gab. Als
unabhängiges Staatsgebiet wird der päpstlichen Souveränität unterstellt ein
Landgcbiet mit dem Vatikan und einigen Enklaven, haltend etwa acht
Qnadratkilometer! Also ein weltlicher Miniaturstaat, an Größe etwa
ein Achtel der Miniaturrepublik San Marino. Das bedeutet den

endgültigen Verzicht auf alle Aspirationen nach einem
weltlichen Kirchenstaat; die alten Wünsche vieler Päpstlichen,
zumal etwa des päpstlichen Adels, sind damit begraben. Papst Pius XI,
hat nicht versäumt, sofort zu bekennen, die Kurie habe teine Ländergicr;
hat aber gleichzeitig verraten, daß in den ersten Entwürfen mehr
verlangt worden war. Auch der Wunsch, wenigstens die Stadt Rom als
Päpstliche Hauptstadt zu gewinnen, mußte bci dem gewaltigen Anwachsen
dieser Millionenstadt zur Illusion herabsinken. Nicht einmal das nicht
allzu wertvolle Quartier Trastevere wurde der Kurie abgetreten. So
wird das neue souveräne Papstgebiet, das den Namen i t t u asI
V u t i e u n n erhält, cin eigentlicher „Kirchenstaat", d. h. ein Staatsgebiet,

auf dem nur eine Kirche, dic Hauptkirche der katholifchen Christenheit,

und nur kirchliches Eigentum steht. Das entspricht den modernen
weltlichen Ansichten von den Aufgaben einer christlichen Kirche, die sich

auf das Geistliche und Geistige, dic „priestcrliche Negierung" beschränken
soll. An Umfang erhält somit der Papst nicht viel mehr zu Eigen, als
was er bisher zu Nutzung besaß. Darin liegt ein gewaltiger Gewinn
für das Königreich.

Bemerkenswert sind indes die juristischen Veränderungen am
bisherigen Zustand. Die Vatikanstadt wird ein wirklicher Staat; der
Papst ist, wie übrigens schon bisher, ein Subjekt des Völkerrechts,
Sodann gilt dieser Staat im Kriegsfall als neutral; er ist neutralisiert,
da Rom sich nicht mehr an den Differenzen anderer Staaten beteiligt.



SbS Cduard fZis

Da dieser Staat aber nicht kriegsfähig ist, verzichtet der Papst (offenbar
freiwillig, nicht vertraglich) auf die Mitgliedschaft im Völkerbund. Um
nicht als Protektorat oder abhängiger Staat zu gelten, hat der Papst
auch darauf verzichtet, den Bestand seines Staates von andern Mächten
(Spanien, Frankreich u. f. w.) garantieren zu lassen. Dieser Ausschluß
der Gebietsgarantie erhöht somit seine völkerrechtliche Unabhängigkeit.
Immerhin bleibt dem Papste die Befugnis, nach Anrufung durch andere
Staaten als Schiedsrichter oder Vermittler zu funktionieren; denn solche

Friedensbemühungen sind mit der „priesterlichen Regierung" durchaus
vereinbar.

Das Gegenstück zu dieser Anerkennung des Papstes als Souverän
seitens Italiens bedeutet die rechtliche Anerkennung des Haufes Savoyen
— das bisher als ufurpatorifch galt — als rechtmäßiges Herrscherhaus
des ganzen Königreichs, durch den nunmehr befreiten „Gefangenen" im
Vatikan.

Entsprechend der Kleinheit des Staatsgebiets und aus praktischen
Gründen zur Erhaltung der Sicherheit kann der Papst vom Königreich

die polizeiliche Verbrecherverfolgung im vatikanischen Gebiet
verlangen. Immerhin behält der Papst seine militärischen Kräfte (Garde
mit Nobelgarde, Schweizergarde, Palatinische Ehrengarde),

Die Souveränität des Papstes wird sodann erstreckt auf die Basilika
S. Giovanni in Lateran« und den Lateranpalast, auf die Basilika S.
Maria Maggiore in Rom, auf die Basilika S. Paolo fuori le mura
(südlich Rom) und auf den Sommersitz Castel Gundolf« am Albanerfee
(vergrößert um die Villa Barberina), Diese Gebiete werden somit
exterritorial und bilden rechtlich ebenfalls einen Teil des Kirchenstaates.

Das ändert faktisch am Bisherigen nicht allzu viel.
Weniger weitgehend ist die reale Immunität, die zugunsten

aller geistlichen Universitäten, Kollegien und Institute in Italien
ausgesprochen wird; diese dürfen von Staat oder Gemeinde somit nicht
besteuert und nicht zu Militäreinquartierungen benützt werden.

Die diplomatischen Privilegien der Kurie werden von
Italien anerkannt und umgekehrt; das bedeutet, daß die Kurie beim
Quirinal eine Nuntiatur und das Königreich umgekehrt beim Vatikan
eine Botschaft errichten wird. Auch die Vorrechte der übrigen päpstlichen
Würdenträger (Kardinäle, Bischöfe u.s. w.) werden durch Italien rechtlich
anerkannt. All dies wird den Geschäftsverkehr zwischen beiden Mächten
erleichtern, vor allem aber auch das Ansehen der Kirche erhöhen. Bei der
größern Bewegungsfreiheit, die der Papst erlangt, sind jene Privilegien
notwendig; er selbst wird nun frei reisen können, erhält er doch einen
eigenen Bahnhof mit Geleiseanschluß beim Vatikan und geschenkweise
einen modern eingerichteten Hofzug.

Der Aussöhnungsvertrag sagt endlich (wie manche unserer
Kantonsverfassungen), die katholische Religion sei die „einzige
Staatsreligion"; diese erhält somit eine öffentlichrechtlich privilegierte Stellung

im Staate, was dem gewaltigen Überwiegen der katholischen
Konfession im Volke entspricht. Die entgegenstehenden Bestimmungen des



Zur Lösung der Römischen Sroge. 567

Garantiegesetzes (oder dieses ganz?) sollen aufgehoben werden. Immer-
hin bleibt zugunsten der andern Konfessionen die Kultusfreiheit seitens
Italiens weiter beachtet.

Zu einem selbständigen Staate gehört eine Staatsbürger«
schaft. Wie das vatikanische Bürgerrecht geregelt werden soll, darüber
verlautete noch nichts Bestimmtes. Vielleicht werden die ständigen Be«

wohner der Vatikanstadt ein solches Bürgerrecht erhalten. Nach einer
wenig glaubhaften Version (Corriere della Sera) soll jeder Aufenthalter
im Vatikan während der Dauer seines Aufenthalts das Bürgerrecht be«

sitzen und beim Verlassen des Kirchenstaates ohne weiteres wieder
verlieren. Eine solche Farce käme faktisch einem Verzicht auf ein selbständiges
Bürgerrecht gleich. Man ist gespannt, hierüber Näheres zu erfahren.

Das Konkordat, das angeblich 45 Artikel umfaßt, hat für die
Kirche den größten Wert, Pius XI, hat schon in seiner Ansprache vom
13. Februar (an einen Pilgerzug) erklärt, er habe den Abschluß eines
Konkordates zur Vorbedingung für die Regelung der Römischen Frage
gemacht, Jn der Tat, während die Kurie durch den Aussöhnungsvertrag
mehr nur Formelles gewinnt, so macht sie durch dieses Konkordat eine
Reihe bedeutsamster kirchenpolitischer Errungenschaften. Ein Konkordat
ist allerdings ein einseitig kündbarer Vertrag (analog einem Staatsvertrag),

während der Aussöhnungsvertrag zum Teil sofort erfüllt wird,
zum Teil aber wohl rechtlich widerrufen werden könnte, was indes nur
mit schweren Rechtsfolgen geschehen könnte.

Im Konkordat vom 11. Februar 1929 werden die wichtigsten
staatskirchlichen Verhältnisse geregelt. Darin zeigt es einen starken Ver-
föhnungswillen beim Staat und bei der Kirche. Beide Mächte kommen
sich hiebet vertrauensvoll weit entgegen und lassen beidseitig loyale
Erfüllung erwarten. Über den Inhalt des Konkordats ist bisher nur
Folgendes bekannt geworden:

Die Bischofswahlen sollen durch den Papst unter vorheriger
Verständigung mit dem Staate ersolgen (ohne nachträgliches staatliches
Exequatur), Das ist ein äußerst wichtiger Punkt; denn die Bischöfe sind die
mächtigen Herrscher und Leiter der Kirchenpolitik in ihrer Diözese. Die
Färbung der Kirchenpolitik hängt stets weitgehend vom Charakter des
Bischofs ab. Hat nun der Staat bei der Bischofswahl von vornherein
mitzureden, was nach Canon 329 des Codex juris canonici nicht geschah,
während das italienische Garantiegesetz bloß ein nachträgliches staatliches
Exequatur vorbehielt, so wird sich nun in Italien wohl eine gewisse
Wandlung vollziehen, die viel zur weitern Annäherung von Staat und
Kirche beitragen kann. Denn die Kirche wird keine Staatsgegner zu
Bischöfen vorzuschlagen wagen und der Staat wird an der Kirchenpolitik
vermehrtes Interesse gewinnen. Die neue Bestimmung aber kann vom
Staate als gewichtiges Plus gebucht werden.

Anderseits sagt das Königreich den Bischöfen und andern Geistlichen
den Schutz der freien Ausübung ihrer geistlichen Ämter zu. An
diesem Schutze hat es unter der liberal-radikalen Ära bedenklich gefehlt.
Eine weitere, nicht näher bekannte Bestimmung regelt die Seelsorge in



5S8 Cduard lZi»

der italienischen Armee; es dürften sich dabei die Bedürfnisse und
Nachwirkungen des Weltkrieges geltend gemacht haben.

Die religiösen Kongregationen werden vom Staate als
juristische Personen anerkannt und erhalten das Recht der freien
Verwaltung ihrer Güter. Damit fallen die staatlichen Verwaltungsbefugnissc
dahin, die im öffentlichen Interesse wohl ost erwünscht erscheinen mochten
Die Kirche, bezw. die Kongregation kann nach eigenem Ermessen ihre
Mittel verwenden.

Die im Jahre 1870 der Kirche durch dcn Staat entrissenen nnd
seither von ihm verwalteten Kirchengüter sollen restlos
zurückerstattet werden. Wenn man bedenkt, daß dcr Wert der damaligen
Säkularisationen in die Hunderte von Millionen ging (angeblich etwa
5>OU Millionen Lire), so wird man die Bedeutung dicscr Transattion
ermessen können. Es bedeutet dies einen gewaltigen Verzicht des Staates,
nicht nur auf materielle Güter, sondern auch auf mit ihnen zusammenhängende

Funktionen und damit auf Einfluß und Macht über die
Gewissen. Dic kirchlichen Anstalten (Klöster, Orden n, s. w.) werden dafür
wohl auch wieder mit vermehrten sozialen Aufgaben belastet. Zu deu
rückerstatteten Gütern soll auch der reiche Wallfahrtsort der Santa Cosa
in Loreto gehören. Das Pantheon in Rom (die Grabstätte der Savoyer)
dagegen ist zugunsten des Königshauses ausgenommen. Der Palatin soll
vom König einem besondern Orden verliehen werden.

Ein weiterer generöser Akt des Staates besteht darin, daß er darauf

verzichtet, bei Vakanz geistlicher Pfründen die Erträgnisse der
Psrundgüter für sich zu beziehen.

Immerhin kann der Staat einer zu weit gehenden Gülerwirtschafi
(Latifundien!) der Kirche eine Schranke setzen; denn Neuerwerbungen

von Gütern (wohl bloß Immobilien) dürfen nur mit
Genehmigung des italienischen Justizministeriums erfolgen. Somit ist eine
gewisse beidseitige Einigung in Sachen der Kirchcngüter Vonnöten.

Eine grundsätzliche Verständigung scheint auch erzielt zu sein über
den durch die Kirche zu gewährenden Religionsunterricht in
Volksschulen und Sekundärschulen, Näheres ist nicht bekannt und wird
wohl noch durch Ausführungsgesetze zu bestimmen sein.

Ein sehr weitgehendes Entgegenkommen staatlicherseits bedeutet die

Anerkennung der „katholischen Aktion" in Italien, jener straffen
Organisation zur Verfechtung katholischer Interessen, die angeblich
abseits von den Parteien steht. Ob dies dem Frieden dienen wird, möge
dahingestellt bleiben.

Im übrigen ist vorgesehen, daß der Staat seine geltende Kirchen-
gesetzgebnng revidiere und in Einklang bringe mit dem Konkordat,
Differenzen zwischen Staat und Kirche sollen stets auf gütlichem
Wege beigelegt werden.

Besonderes Aufsehen erregte das Bekanntwerden der Bestimmungen
über das Eherecht. Danach wird es italienischen Brautleuten
freigestellt, sich in Italien durch einen staatlichen Zivilstandsbeamten oder
durch einen katholischen Priester trauen zu lassen. Die Trauung durch



Zur Lösung der NSmischen Trage. 5b?

den letztern wird der Ziviltrauung rechtlich gleichgestellt, wird also als
öffentlichrechtlich gültig und allein genügend erklärt. Die Priester haben
ebenfalls Trauungsregister zn führen. Es ist also ein Dualismus von
gleichgestellten Trauuugsformen eingeführt, mährend bisher ein zivil-
getrauteS Paar nur noch nachträglich eine kirchliche Trauung konnte
vornehmen lassen, diese allein aber nicht genügt hätte. Wer künftig cine kirchliche

Trauung nicht wünscht, kann sich immer noch mit der bloßen
Ziviltrauung begnügen. — Diese Neuregelung des formellen Ehcrechts
bedeutet vor allein eine große Vertrauenskundgebung des Staates gegenüber

der Kirche. Tatsächlich und tirrhenpolitisch wird vielleicht nicht allzu
viel geändert an den bisherigen Vcrhältnissen, Denn ob wie bisher cin
gläubiges Ehepaar nach der Ziviltrauung auch dic kirchliche Trauung
einholte oder jetzt sich allein der lctztern unterwirft, ändert wenig am
Verhältnis der Gatten zur Kirche uud am Einfluß dcs Geistlichen während

des Ehelebens,
Diese Bestimmungen, wie auch mehrere der oben genannten sind

getragen von dem hohen Gedanken, daß Staat und Kirche nun versöhnt
seien und sich zu wirksamer Zusammenarbeit dic Hand bieten
sollen. Das gesamte Konkordat, von welchem wir allerdings bloß diese

einzelnen Punkte kennen, dürste somit für die Kirche sehr günstig
ausgefallen sein. Inwiefern es auch für den Staat einen erfreulichen
Gewinn bedeutet, trotz mehrfacher Verzichte ans bisherige Einflußgebiete,
wird dic Zukunft lehren. Der Staat hat vielleicht dcr Kirche bloß den
kleinen Finger reichen wollen; nnn wird ihm allmählich die ganze Hand
genommen, Dic erstarkte Kirche wird ihre verbesserte Situation zweifellos

voll anszunntzen wissen. Ob aber der Staat in spätern Zeiten
möglicher Schwächung es vielleicht einmal bereuen wird, der Kirche so

start verpflichtet zu sein, läßt sich heute noch nicht sagen.
Das Finanzabkommen zwischen Königreich und Kurie, das

cine Ergänzung zum Konkordat bildet (ähnlich den Finanzabkommen zu
Bistumskonkordaten anderer Staaten), geht von nicht ganz klaren
Voraussetzungen aus. Von kirchlicher Seite wird die Motivierung aufgestellt,
daß der Staat wegen der Säkularisationen nnd Konfiskationen von 1860
bis 1870 in der Schuld der Kirche stehe und daher, zum Zwecke dcr
Versöhnung, diese materiellen Schädigungen entschädigen müsse. Ein
eigentlicher Strafzweck wird vorsichtigcrweise nicht ausgesprochen. Von
staatlicher Seite wird man aber wohl eher behaupten, der Staat schulde
der Kirche Unterstützung, weil diese bedürftig fei und weil er ihr die
1871 versprochene, aber nie bezogene Dotation von jährlich 3,225,000
Lire, wenigstens moralisch, schuldig sei. Jn der Tat ist längst bekannt,
daß die Kurie in den letzten Jahrzehnten nie reich war und daß der
Peterspfennig, selbst der aus Amerika ergiebig zufließende, nicht allen
Bedürfnissen zu genügen vermochte. Es ist also nicht Habgier, wenn
der Papst eine hohe staatliche Sustentationssumme annimmt: er hat selbst

erklärt, daß der Kurie ein Kapital erwünscht sei für die Erhaltung der
Kunstschätze und der Bibliothek im Vatikan, für das Elektrizitätswerk,
die Neubauten der Congrcgntio der Propaganda Fide und für Besol-



570 Cduard szis

dungeu. Die zunehmenden Sparmaßnahmen der Kurie und ihr
Ankämpfen gegen den übergroßen, wenig leistungsfähigen geistlichen
Beamtenstab in Rom sind bekannt. Die Annahme der Sustentation seitens
des Papstes kann somit durchaus gebilligt werden. Der Staat seinerseits

konnte offen erklären, er fühle fich verpflichtet, der Kirche eine
Sustentation zu zahlen, damit diese ihre kirchlichen Aufgaben richtig
erfüllen könne.

Würde man die Dotationssumme von 1871 an mit Zins und
Zinseszins kapitalisieren, so käme man auf eine Aversalsumme von über
4 Milliarden Lire, Doch hätte diese Berechnung der Entschädigung kaum
der Billigkeit entsprochen. Da der Staat anch die schon genannten
bedeutenden Abtretungen von Kirchengütern zusagte, konnte man sich aus
eine kleinere Abfindungssumme einigen; diese beträgt nach dem
Finanzabkommen gegen 2 Milliarden L i rc (ca. 500 Millionen Schweizerfranken),

Angeblich soll der Papst nun vom Staate 750 Millionen Lire
ratenweise in bar erhalten und außerdem 1 Milliarde Lire in fünf-
Prozentigen Bons (Titeln) der italienischen Konsolidierungsanleihe, die
beim katholischen Volke erhoben werden soll.

Erklärt nun der Staat, er hätte bei voller Auszahlung der 1870
versprochenen Dotation 4 Milliarden zahlen müssen, so kann er mit
Leichtigkeit beweisen, er mache mit der Reduktion auf etwa 2 Milliarden
ein gutes Geschäft. Jedenfalls ist es für das Königreich höchst erwünscht,
das Odium loszuwerden, es erfülle seine moralische Verpflichtung gegenüber

der Kirche seines Volkes nicht. Anderseits kann die Kurie sich mit
dem Versprochenen ebenfalls zufrieden geben; denn angesichts ihrer Notlage

und ihrer bisherigen Prestigerücksichten, die ihr die Annahme der
Dotation von 1871 verboten, ist das nun Zugesagte immerhin besser als
gar nichts.

Die nunmehr vorgesehene Dotation ist natürlich ein wichtiger Faktor
in der ganzen Lösung der Römischen Frage, Es entspricht dem real-
Politischen Sinn beider Kontrahenten, daß sie von der Rekonstruktion
eines größern weltlichen Kirchenstaates absahen, somit eine weltliche
Machtstellung des Papstes ausschalteten, und dessen Aufgabe auf das
Geistliche beschränkten. Dem entspricht auch durchaus, daß die nötigen
materiellen Mittel beschafft werden sollen, damit diese geistige und geistliche

Aufgabe intensiv und wirkungsvoll könne erfüllt werden. Das
Eigentum, das die Kurie an diesem Dotationskapital erwirbt, sichert ihr
aber auch diejenige wirtschaftlich-unabhängige Stellung, deren fie gegenüber

dem Staate bedarf.
Mit der lückenhaften Aufzählung dieser Punkte der drei Verträge

zwischen Kurie und Königreich müssen wir uns heute, mangels weiterer
Veröffentlichungen, begnügen. Jene Punkte dürften immerhin die
wichtigsten in der ganzen Verständigung fein und daher ein allgemeines
Urteil zulassen.

Bei oberflächlichem Zusehen möchte es scheinen, daß die Kurie
besonders mit den Errungenschaften des Konkordats und des
Finanzabkommens das bessere Geschäft gemacht habe. Der Gewinn der Kurie



Zur Lösung der Römischen Trage. 57 l

ist aber nur genauer zu errechnen und leichter ersichtlich; derjenige des

Königreichs darf dabei nicht verkannt werden, wenn er auch weniger
sichtbar ist. Einmal ist die historische Forderung der Kurie auf
Rückerstattung des Kirchenstaates oder des Patrimonium Petri oder
wenigstens der Stadt Rom zu bedenken, an deren Stelle ihr jetzt bloß
das Minimum dessen, was ein selbständiger Souverän beanspruchen
kann, überlassen wird. Sodann hat der Staat wohl den größern
moralischen Gewinn erzielt (und erkauft), der darin besteht, daß
der mit der Kirche des Großteils des Staatsvolkes überworfene Staat
nun ihr Freund geworden ist. Dadurch hat sich das Königshaus der
„Usurpatoren" (in den Augen der strenggläubigen Katholiken) die Liebe
und Achtung aller Gläubigen erworben. Das bedeutet, zumal auch für
den heutigen Ministerpräsidenten, eine gewaltige Festigung der
Regierung.

Ob man sich über einzelne Diskussionspunkte nicht hat einigen
können, wissen wir nicht; möglich wäre es ja. So ist kürzlich in der
Presse die Frage aufgeworfen worden, ob der Papst nun im Kriegsfall
das Recht des freien Verkehrs mit der Geistlichkeit eines mit Italien
verfeindeten Staates habe. Während des Weltkrieges ist bekanntlich dieser
Verkehr der Kurie mit den Zentralmächten unterbunden worden. Aber
diese Hemmung war völkerrechtswidrig und eine Verletzung des Garantiegesetzes;

auch bei künftigen Kriegen wird der Papst einen
Rechtsanspruch auf Verkehr mit allen Gläubigen seiner Kirche bewahren; cr
wäre übrigens auch befugt, Italien oder die Vatikanstadt zu verlassen
und eine geschütztere, neutrale Umgebung aufzusuchen.

Fragen wir noch nach den möglichen Wirkungen dcr
Aussöhnung.

Die Wirkung für das Papsttum, das ja längst sich keine reale
Hoffnung mehr machen konnte auf Wiedererlangung des Kirchenstaates,
wird wohl darin bestehen, daß es sich mit größern Mitteln und
konzentrierten Kräften seinen geistlichen Aufgaben wird widmen können.
Die Kirche in Italien als Kirche ist zweifellos gestärkt; sie hat einen
wettern Schritt zur Spiritualisierung unternommen. Dazu kommen die
nicht unwesentlichen neuen staatskirchlichen Kompetenzen, Immerhin ist
nun die Kirche, die eine Weltkirche sein will, stärker an einen einzigen
Staat gekettet als vorher. Das wird gerade bei den Gläubigen
anderer katholischer Staaten (Frankreich, Spanien u. a.) nicht nur
Freude auslösen, zumal die Italiener.in der Kurie schon bisher stark
bevorzugt waren. Auch in Zukunft wird die Kurie es nicht an dankbarer

Rücksichtnahme auf das Königreich dürfen fehlen lassen. Eine
große moralische Rechtfertigung der Kurie liegt sodann darin, daß sie
bis zur Versöhnung von heute in ihrer Oppositionsstellung verharrt hat
und nun das Königreich mehr vder weniger pscoavi sagt; auch das ist
ein Gewinnposten der Kirche, wenn auch die moralisch imposante
Märtyrer- und Oppositionsstellung nun aufgegeben werden muß.

Die Wirkung auf den italienischen Staat und das Volk wird
Wohl vor allem darin bestehen, daß die Kurie aus ihrer nun als



S72 Cduard lZis

offiziell anerkannten Machtstellung Nutzen ziehen wird, Italien scheint
vor einer starken K le r i k a l i s i c r u n g zu stehen, was wohl bald im
Schulwesen und Wisseuschafisbetrieb, möglicherweise auch im Parteileben,
sich zeigen wird. Dabei werden zweifellos wertvolle Errungenschaften
des liberalen Staatssystems zugrunde gehen (meist sind sie zwar im
vergangenen Jahrzehnt bereits untergegangen). Immerhin hat auch eine
vermehrte Kirchlichkeit und kirchliche Frömmigkeit beim italienischen
Volke moralische Vorteile. Das antiklerikale Gebrüll der Radikalen
früherer Zeiten war doch nichts weniger als erhebend. Da die Glanbcns-
und Kultusfreiheit angeblich weiter in Kraft bleiben soll, werden auch
andere Konfessionen, z. B, Protestanten, und Konfessionslose bestehen
können. Indes war schon bisher die Stellung der Protestanten
(z, B, in Rom) mangelhaft geschützt; dies wird künftig kaum besser
werden, wenn die römische Kirche privilegierte Stacitskirchc sein wird.

Mussolini hat nun eine weitere tiefe Kluft, die im Volte bestand,
überbrückt, nachdem er schon vorher einen bemerkenswerten Versuch zur
Lösung der sozialen Frage, zur Überbrückung des Gegensatzes von Arbeitgebern

und Arbeitern unternommen hat. Ein Volk, in welchem so tiefe
Gegensätze glücklich behoben sind, gewinnt gewaltige Energien zur
Betätigung in andern Gebieten des Lebens.

Auch Wirkungen auf das Ausland wird die Aussöhnung haben,
obwohl sie juristisch nur zwischen Kurie und Königreich Italien gilt.
Zwar ist es wohl verfehlt, zu sagen (wie die Wiener „Reichspost"), das
Konkordat bilde einen „Jdealtyp" auch zu Handen anderer Staaten;
denn in diesen liegen die Verhältnisse doch wesentlich anders. Da aber
mit mehreren europäischen Staaten Konkordatsunterhandlungcn im
Gange sind, werden künftighin die Hinweise auf das italienische
Konkordat kaum wirkungslos bleiben. Das gilt aber wohl einzig für
einheitlich katholische Staaten, Schon in Staaten mit bloßer katholischer
Minderheit liegen die politischen und historischen Voraussetznngcn für
einen Konkordatsabschluß wieder ganz anders, so in Deutschland und
der Schweiz, Jn England und den Vereinigten Staaten von
Nordamerika verhält man sich zu einer Annäherung an die Kurie ziemlich
ablehnend; gleich nach Bekanntwerden der italienischen Versöhnung hieß
es, Coolidge denke nicht daran, eine Nuntiatur in Washington
zuzulassen,

Jn der Schweiz ist der Abschluß von Konkordaten mit Rom
nicht leicht; denn Vertragsparteien sind die einzelnen Kantone,
vertretungsbefugt bei Unterhandlungen aber ist der Bund, Jn dieser
Erschwerung liegt eine erwünschte Garantie gegen Übervorteilung und allzu
einseitige Verständigung, Indes wäre eine gewisse Säuberung des

erheblichen staatskirchlichen und canonischen Rechtswirrwars in manchen
Kantonen und Diözesen wohl nicht von Übel. Gegen die in Aussicht
genommene Erhöhung des Bestands der Päpstlichen Schweizergarde wird
schweizerischerseits kaum etwas einzuwenden sein. Da der Kirchenstaat
nun als „weltliche Macht" konstituiert ist, wird das Ordens- und
Titelverbot mancher Kantonsverfassungen (wo es noch nicht geschah) auch



Zur Lösung der Römischen Trage. S73

auf diese Auszeichnungen dcs weltlich-kirchlichen Oberhauptes anwendbar

sein.
An diesen Wirkungen der drei päpstlich-italienischen Verträge auf

das Ausland läßt sich ihre große grundsätzliche und politische Bedeutung
erkennen. Sie sind als Lösungsversuche umso bemerkenswerter, als beide

Parteien damit zufrieden scheinen und keiner Sieger oder Besiegter ist,
wie das kaum anders zu erwarten war, wenn zwei produktive
Realpolitiker vom Ausmaß eines Pius Xl. und eines Mussolini eine
Verständigung suchten.

Alte Brunnen in Bern.
Von Hedwig Schoch.

^^ie Hochflut der Neuen Sachlichkeit, soweit sie sich im Baulichen äußert,
^> unispült immer wilder unsere Städte nnd droht zuweilen selbst deren
Kern anzulecken, dessen guten Gehalt wir, sofern wir historischen Blick
und Wertungsmaßstab besitzen, möglichst gerettet sehen möchten. Wer
für Gegenwart und Zukunft nicht in der Mechanisierung des Lebens
aufgehen kann noch will, dem bedeuten kulturgetragene alte Städtc mehr
als bloßes ästhetisches Behagen. Ihre formstarken Häuser, ihre
sinnvollen Bruunen verkörpern ihm Kräfte, die er so oder anders
wiederzugewinnen hofft in der ungebrochenen Dnscinsganzhcit, die ihnen
entströmt.

Solches bietet uns das schöne Bern, dcssen nicht allzu
überspitzter moderner Lebenszuschnitt den alten Rahmen noch erfüllt, ohne
ihn zu sprengen. Betrachten wir seine alten Brunnen. Wenig sagen sie
dem flüchtigen heutigen Städter. Dem Zweckbedachten sind sie
Verkehrshindernisse, dem Schönheitssinnigcn flüchtige Augenfreude. Mühsam nur
tastet sich der Gedanke in dic Zeiten der Vorväter zurück, als der öffentliche

Brunnen im täglichen Leben etwas war. Jn gut erhaltenen
traditionsreichen Städten erhellt sich uns der Blick für die Vergangenheit,
Im alten Bern wird dies Schauen im Wandern fortschreitend intensiver.
Ausdrucksstarke Bürgerhäuser bilden fest und vornehm dic Straßenwändc,
bergen in den Bogengängen des Erdgeschosses, den „Lauben", das
Geschäftstreiben und lassen den Straßcnraum frei für das Volksleben, das
in den abgelegener» Teilen auch heute nur mäßig vom Wagenverkehr
verdrängt wird. Hier nun laden die Brunnenschalen breit nnd freundlich
aus, Sammelpunkte gewerblicher und häuslicher Tätigkeit, überhöht und
geschmückt von bunten zierreichcn Säulen, die sinnvolle Figuren tragen.
Wir fragen uns nach dem Geiste, dcr die Borstellungswelt jener Menschen
bestimmte, nach den Bildern, die sie aus der Fülle des Lebens hervorzogen,

um damit ihre Wasserspender zu schmücken.
Das beginnende 16. Jahrhundert zeigt sich da am schöpferischsten.

Die in Zünfte festgegliederte Gesellschaft war vorerst dcr gegebene Er-


	Zur Lösung der Römischen Frage

