
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 8 (1928-1929)

Heft: 7

Artikel: Die Krisis der gegenwärtigen Kultur

Autor: Bächtold, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


306 Hermann lZSchtold

gemessenen Abständen zurückpfeift, macht einen Bogen um fie. So könnte
es leicht sein, daß bei einer Zeit, die so nach Größe, nach Persönlichkeit
und nach zwingenden Ideen hungrig ist wie die unsrige, der Führer, wenn
er wirklich käme, ein so bereites Gefolge fände, daß er jeden Umsturzes
der demokratischen Mechanik enthoben wäre; käme heute wieder ein
Bismarck, so fände sich nicht so leicht ein Wilhelm II., der ihn zu stürzen
vermöchte.

Wir leben in einer Zeit des Ubergangs; da heißt es, sich in vielen
Hinsichten einfach gedulden und nichts Unreifes herbeizwingen wollen.
Mehr als je ist nötig, daß jeder, ohne darum weniger die grundsätzlichen
Fragen von Staat und Volk in seinem Herzen zu bewegen und
zuzusehen, wo sich fruchtbar reformieren ließe, besonders an seiner Stelle
seine Pflicht tue. Und eine wichtigste negative Vorbedingung für den

Zukunftserfolg jeder politischen Idee ist die säuberlichste Uninteressiert-
heit; sich aufs strengste zu enthalten, mit ihren Girlanden den heiligen
Geldschrank oder den Futtertrog zu verhüllen. Und der Riß zwischen
Materialisten und Menschen der Idee, bei welchem es entscheidend
ist, auf der richtigen Seite zu stehen, geht durch alle Parteien hindurch.

Die Krisis der gegenwärtigen Kultur.
Von Hermann Bächtold, Basel.

(Schluß.)

II. Weltanschauung.
Das Leben in Wirtschaft (und Staat) zeigte eine hemmungslose,

hypertrophische Steigerung der aus praktische Beherrschung dcr

diesseitigen Wirklichkeit eingestellten Kräfte. Eine ähnlich
starke Steigerung vollzog sich auf dem Gebiet der theoretischen
Bewältigung der diesseitigen, empirischen Wirklichkeit in der Wissenschaft.

Philosophie, vor allem Metaphysik, und Religion aber wurden
seit der Jahrhundertmitte weithin abgelehnt und etwa als überwundene
Stadien der Menschheitsentwicklung erledigt, ihre Gegenstände als
Verstiegenheiten, Einbildungen und phantastische Spekulationen erklärt. Es
wurde nicht nur das Objekt der empirischen Wissenschaft zum Zwecke
der Erforschung sozusagen eingeklammert, sondern es wurde die
Klammer, vor der doch ein Anderes, ein Jenseits, steht, vergessen. Es
wird geleugnet, daß die eingeklammerte Diesseitswelt auch als unter
dem außerhalb der Klammer befindlichen Jenseits stehend gedeutet
werden muß. Der Positivismus nimmt die sinnlich erfahrbare
Welt als nur in sich ruhende und in sich geschlossene Welt. Die
Erkenntnistheorie sieht von einem Apriori ab. Daß die empirischen
Wissenschaften, namentlich die Geisteswissenschaften, die schließlich doch alle ihre



Oie Krisis der gegenwärtigen Kultur. 307

bestimmten weltanschaulichen, nicht rational begründeten Boraussetzungen
haben, wird übersehen. So wird denn auch meist übersehen, daß das
zunächst vorherrschende naturwissenschaftliche Weltgefühl, indem es zum
Naturalismus (oder gar zum Materialismus) wird, eine
Weltanschauung ist, die ein Wirklichkeitselement zum primären macht
und einen Teil der Welt zum Ganzen hypostasiert. Alles baut sich auf
aus Sinnesempfindung, auch das Geistige: die Erkenntnis, die Ethik,
die Kunst. Der Geist wird physologiert, die Psyche biologisiert, ja
mechanisiert, also ganz in die naturale Wirklichkeit zurückgenommen.

Wenn auch der Materialismus selbst in ernsthaften Denkerkreisen
nur kurze Zeit sich halten konnte, so ist er heute noch durchaus nicht
erledigt und jedenfalls blieb die Auffassung des psychischen Lebens na«
luralistisch; der Geist aber wurde als bloßes psychisches Phänomen
erklärt. Dieser P s y ch o l o g i s m u s ist nun eine die Köpfe mit fast
magischer Gewalt bannende Betrachtungsweise in unserer Zeit, Er nimmt
den Geist und Gott nur als psychische Funktion, als empirisch Gegebenes
und hat es in analytisch-genetischer Erforschung der Psychischen
Phänomene gewiß weit gebracht. Aber er betrachtet sie nicht in der Bczogen-
heit ihres Inhaltes auf eine objektive Sinnwirklichkeit, auf
ein Reich der Werte, Normen und Gültigkeiten. Er
anerkennt kein unabhängig vom Empirischen geltendes, ja dieses erst
begründendes Apriori, also auch keine absoluten Normen und Werte, auch
keinen Gott und keine göttliche Offenbarung. Und die Sinngebilde, die
sinnhaften Objektivationen der Geschichte faßt er auf ausschließlich als
Ausdrucksgebilde des subjektiven, sie erzeugenden Lebens,
ohne ihnen eine Bedeutsamkeit zuzuerkennen, die aus der Bejahung (oder
Verneinung) einer objektiven geistigen Sinn- und Ideenwelt

stammte. Die letztere, so jegliches Jenseits, so auch Gott, ist nur
Reflex subjektiver seelischer Zustände, Illusion, eben nur psychisch zu
erklären. Und damit verliert sich auch die Spannung zwischen einer
höheren idealen Welt und dem wirklichen Verhalten der Menschen; es

ist kein Gehorchen und Widersprechen mehr gegenüber absoluten Normen,
kein Anruf Gottes, kein zu erfüllender Lebenssinn. Nur die (nach
naturalen Gesetzen ablaufende) T a t s ä ch l i ch k e i t. Die Wahrheit wird
als überempirische absolute logische Gesetzlichkeit geleugnet; sie dient nnr
dem wechselnden Lebensnutzen, ist also selbst wechselnd (Pragmatismus),
Auch die Ethik ist bloßer Militarismus und die Theologie ist in dieser
Hinsicht in Gefahr, auf Religionspsychologie zusammenzuschrumpfen. Das
wahrhaft Unbedingte ist geleugnet. Damit versinkt das Leben ins
Relative, ins Bodenlose, wenn nicht irgend ein Bedingtes, Relatives, Praktisch

vor allem das Ich mit seinen Interessen, zum Unbedingten,
Absoluten, d. h. zum Abgott gemacht wird. Praktisch steckt hinter dem
Psychologischen Subjektivismus nicht die Bejahung jedes Subjektes, sondern
nur des „Einzigen", also E g o - ismus, wobei die Endung bedeutet,
daß das Ego, ein Teilchen der Welt, zum Prinzip des Weltganzen
gemacht wird, eine Auffassung, die wir in der politischen und wirtschaftlichen

Welt genügend kennen gelernt haben.



208 Hermann IZächtold

Der mit dem Psychologistischen Subjektivismus gern verbundene
theoretische Relativismus ist nun auch da zu Hause, wo es sich

um die Betrachtung und Erforschung des Seelischen in seinem
geschichtlichen Zusammenhang handelt. Zwar braucht die Historie
als solche nicht dem Relativismus zu verfallen. Sie hat es gewiß
zunächst mit den subjektiven Wertungen der geschichtlichen Persönlichkeiten
zu tun, und die geschichtlichen Sinngebilde führt sie auf die erzeugenden
Kräfte der Menschen zurück, klammert also diese empirische Geschichtswelt
ein, d. h. schaltet die Aufgabe aus, die empirischen Wertungen an außerhalb

der Klammer stehenden objektiv-absoluten Werten zu messen.
Aber wiederum stellt sich wie bei der naturwissenschaftlichen
Betrachtungsweise die Gewöhnung ein, das Jenseits der empirischen Tatsächlichkeit

zu ignorieren, zu vergessen oder zu leugnen. So entsteht hier (wie
dort der Naturalismus) der Historismus mit seinen relativistischen
Folgerungen. Die Theologie z. B, schrumpft in dieser Hinsicht auf
Religionsgeschichte zusammen. Dazu kommt noch, daß auch Tendenzen sich
bemerkbar machten, die naturwissenschaftliche Methode auf die Historie
zu übertragen und den Geschichtsverlauf voll und ganz in den
naturgeschichtlichen Entwicklungsverlauf einzubetten.

Jn der geschichtswissenschaftlichen Praxis kommt es allerdings dann
doch zu absoluten Wertungen des Historikers, nur daß meist Relatives
zur Würde des Absoluten erhoben wird. —

Vom Naturalismus (und vom Impressionismus als der zweiten
Phase des Naturalismus) spricht man nun seit ca. 1850 auch in der
Kunst. Tatsächlich ist hier ebenfalls eine Tendenz, naturalistische
Anschauungen zur Geltung zu bringen. Die Macht des Milieus, der
Vererbung, der Entwicklungsgedanke spielen eine große Rolle. Es handelt
sich vorwiegend um Betrachtungs- und Eindruckskunst, mit — namentlich
im Impressionismus — höchster Verfeinerung der aufnehmenden Sinne,
der Reizempfänglichkeit und der Reizbegicrde nach Augcnblickssensationen.
Es ist eine Kunst der Diesseitigkeit und des Realismus. Unter
Zurückdrängung idealistischer, romantischer und religiöser Richtungen bemächtigt
sich der Künstler der Gegenwart, der Alltäglichkeit in minutiösen
Zustandsschilderungen und Psychologischer Analyse von möglichster
Naturwahrheit. Das heißt: es kommt zum Vorschein das „wirkliche" Menschenwesen:

Triebe, Tierheit, Sinnlichkeit, Brutalität, Skrupellosigkeit,
Geschäfts- und Gewinngier, Verlogenheit, Heuchelei, Spießbürgerlichkeit,
Philisterhaftigkeit, das soziale Elend, die Großstadt mit ihrem Unheil und
— allerdings auch — ihrer bunten Lebensfülle, endlich die Zersetzung
und Auflösung der alten Ordnungen. Der Dichter verzichtet vielfach auf
Wertung und Stellungnahme und hält die Dinge jenseits von Gut und
Böse. Der Ton ist oft frivol und sensationell (und das Lesepublikum ist
erst recht so eingestellt). Ist er revolutionär (im sozialen Sinn) und
aufrüttelnd, dann klingt er doch meist höchst irdisch und bleibt im Zeitlichen
stecken. Von Gott ist kaum die Rede.

Der Wahrheitswert dieser naturalistischen Kunst, und auch sonst der
naturalistischen Literatur, besteht in der Demaskierung und Des-



Oie Krisis der gegenwärtigen Kultur. 309

illusionierung menschlichen Wesens und menschlichen Daseins. Was
da im Kunstwerk an Geist und Ideal und Religion verleugnet oder
verhöhnt wurde, war im wirklichen Leben vielfach das nicht gewesen, was
es zu sein vorgab, und das, was unter der Verlarvung hervorgezcrrt
wurde, war wirklich in hohem Grade die Wirklichkeit, so gehäuft und
karikiert sie auch oft erscheinen mochte.

Wir meinen, die hier skizzierte Lebens- und Weltauffassung, wie sie

namentlich im gebildeten Bewußtsein obenauf kam, sei heute noch in einem
Maße herrschend, daß es sich in der geistigen Krisis um sie handelt,
will sagen, daß in ihr der Verfall der Welt der geistigen Werte und bes
Glaubens sich offenbare, wie auch (nach unseren Ausführungen über
Staat und Wirtschaft) in der Auflösung der Welt alter Gemeinschaftsformen

(trotz aller babylonischen Türme rationaler mechanisierter und
Zweckorganisationen).

Es liegt demnach außerordentlich nahe, an die Endkrisis
unserer abendländischen Kultur zu glauben. Aber ist nun nicht, namentlich
in weltanschaulicher Beziehung, eine Wendung im Gang, seit dem
Weltkrieg deutlich, vorbereitet aber schon vorher? Gewiß! Da ist die

Gegenbewegung gegen positivistischen Naturalismus, Psychologismus

zc., gegen den Geist des 19. Jahrhunderts. Allerdings ist sie ihrerseits

wieder von einer solchen Vielgestaltigkeit und Zerfahrenheit, ist so

oft auch bloß künstliche historische Wiederbelebungsanstrengung, daß man
sich dagegen wehren muß, in diesem Chaos nicht nur wieder einen neuen
Beweis dafür zu sehen, daß der abendländische Geist in seiner Substanz
eben doch zersetzt und haltlos geworden ist.

Ein durchgehender Zug tritt aber doch hervor, eine stufenweise
Überwindung des Zeitgeistes — wenigstens in den obern Sphären der
Geistesbewegung. Vom Materialismus ist unter ernsthaften Philosophen kaum
mehr die Rede. Die naturalistische Weltauffassung ist in manchen Köpfen
ebenfalls entwurzelt und aus vielen Geisteswissenschaften mehr oder
weniger vertrieben. Mit ihr ist der Psychologismus der Belagerung
ausgesetzt von Seiten neuidealistischer Philosophen, die neben der bloßen
psychologischen Tatsächlichkeit sich wieder besinnen auf die Welt der
Ideen und der Werte, auf den in sich selbst gegründeten, die tatsächliche
Wirklichkeit seinerseits begründenden Geist, auf das Absolute und
Unbedingte. Neben einem streng dualistischen Idealismus oder Logizismus
(Logos im umfassenden Sinn genommen) gehen Bemühungen einher,
Sinnlichkeit und Geist, Natur und Geist, Sein und Sollen zu versöhnen
und den Lebenssinn in einem Bündnis beider Sphären zu finden.

Jn der Kunst ist die Wandlung besonders nachdrücklich iu die
Erscheinung getreten, u. a. in der Ablösung des Impressionismus durch
den Expressionismus. Die Eindruckskunst machte einer Ausdruckskunst

Platz. An die Stelle der Reizung der Sinne trat die Erschütterung
der Seele. Die äußere Wirklichkeit verlor ihre Rangstellung; das Innere
erhielt den Primat. Der Dichter machte den Schritt von der bloßen



310 Hermann lZächtold

naturalistischen Tatbestandsschilderung und dem ästhetisch Reizvollen und
ethisch Relativistischen zur Bekenntnis- und Weltanschauungsdichtung, zum
Verantwortungsgefühl, zum Ethos und zum religiösen Glauben. Seine
Menschen gelangen durch Erschütterung, Erweckung, Erlösung, Wiedergeburt

hindurch zu Reinheit, Güte, Uberwindung der Herzensträgheit,
Brüderlichkeit, Hinneigung zu den Verelendeten, Verdorbenen, zum Glauben,

zur Frömmigkeit, zu Gott. Allerdings ist dabei wohl selten der
eigentlich kirchlich-christliche Glaube zum Durchbruch gekommen, vielmehr
Mystik, Monismus, Romantik, Buddhismus, Pantheismus, gewaltsame
Ekstase, daneben auch viel Strohfeuer, bloßes Aufflackern mit rascher
Resignation,

Auch außerhalb der Dichtung „Auferstehung der Metaphysik",
Neuromantik, Mystik (aber meist nicht im alten echten Sinn), Theosophie,
Okkultismus, Irrationalismus u,s.w.

Nun aber endlich auch eine lebendige große Erneuerung kirchlich
christlicher, namentlich protestantischer Theologie, bei der gerade die
Schweiz den führenden Anteil hat. Diese Theologie schneidet auf ihrem
Gebiet mit scharfem Schnitt dem religiösen Psychologismus die Wurzeln
ab und beteiligt sich damit am Kampfe des neuen Geistes gegen die
naturalistische Zeit. Sofort wächst ihr jedoch die Aufgabe zu, die weitere
Stufe zu gewinnen und sich auch mit den Mitkämpfern, vor allem der
neuromantischen Mystik und dem Neuidealismus auseinanderzusetzen.
Das Thema und die Rivalität von Idealismus und Christentum

(neben dem von Mystik und Glaube) steht im Zentrum des

geistigen Kampfes, in dem es gilt, die geistige Krisis zu tiefst zu
überwinden.

Es handelt sich also darum, die Objektivität Gottes auch gegenüber
den Ansprüchen und dem Titanismus des wieder seiner selbst bewußt
gewordenen Geistes zur Anerkennung zu bringen. Hinter diesem Gegensatz

tritt nun der Gegensatz zwischen Naturalismus und Idealismus —
bei aller Anerkennung der Notwendigkeit des Sieges des letzteren über
den ersteren — fast auf eine Ebene zurück. Und der unkritische
Idealismus (zusamt dem Humanismus) enthüllt sich in seiner
besonderen Versuchung, Was der Naturalismus zu wenig will, will er zu
viel. Der Naturalismus (und Historismus) verzichtete auf ein jenseitig
Absolutes. Der Idealismus will es, nach oben vorstoßend, vom Menschen
aus, also mit der menschlichen Vernunft erreichen, theoretisch und praktisch
sittlich. Im Grunde, in der Wurzel seines Willens sei der Mensch gut
und mit Gott einig. Er meint oft, nur das Naturale im Menschen,
seine „Sinnlichkeit", das Ungeistige sei der Abfall, die Sünde und sieht
nicht, daß es sich um eine Tat des Willens, des Geistes handelt. Er
und mit ihm die Moralreligion wollen nicht einsehen, daß auch die ideale,
sittliche Leistung — ja sie gerade — die Gefahr des Selbstkultus und
Menschenkultus in sich schließt und daß sie die Kluft zwischen Mensch
und Absolutem, Mensch und Gott erst recht offen läßt, weil sie sie mit
trügerischen Planken überbrückt. Er will sich nicht selbst auch in die
Krisis einbeziehen lassen. Er will nicht jetzt, wo es sich um das Letzte



Oie Krisis der gegenwärtigen Kultur. 311

handelt, seinen Bankrott erklären. Er will seine hochgemute Autonomie
nicht preis- und ihre Grenze nicht zugeben. Er will nicht jetzt, wo er sich

selbst wieder entdeckt hat, sich bestreiten lassen, daß er die letzte Position
sei. Er will Luthers Wort nicht gelten lassen: „Der Glaube fordert
frei Ergeben und fröhlich Wagen auf Gottes uncinpfundene, unversuchte
und unerkannte Güte, So ganz ergibt, wagt und schwingt sich in Gottes
hochberühmte und laut verkündete Güte hinein die fröhliche Zuversicht,"
Er will sein Unvermögen und seine Schuld nicht zugeben und allein auf
Gott und seine Offenbarung in Jesu Christus vertrauen. Er will nicht
zugeben, daß Gott nicht in unserer Gewalt ist, daß der Glaube das
erste ist, sondern er will daran festhalten, daß es das Werk ist, und
sträubt sich dagegen, daß Gott die Voraussetzung des Werkes ist und
nicht das Ziel.

Das wäre die Krisis, die sür uns in Betracht kommt, von der aus
alle Sonderkrisen ihre Lösung oder Vergleichgülrigung finden müßten;
das wäre vor allem die Krisis unserer Kirche und in ihr die Krisis —
soweit wir sehen — der Rekrutierung dcr Thcologiestudentcn und ihrer
Ausbildung, der theologischen Fakultäten, der Zusammensetzung der
Kirchenbehörden, der Gemeindcgcmcinschaft, dcr Laientätigkeit, der großen
nationalen und universalen Einheitsbestrebungen,

Aber zunächst ist es meine und deine Krisis, Auf mich und dich
zieht sich vorerst die Weltlrisis zusammen. Dir und mir muß Gott
begegnen. Das wird vielleicht oftmals geschehen. Aber zweimal wohl in
besonderer Weise. Das eine Mal, gleichsam mit dem Blitzschlagerlebnis
eines Luther, wird er vor dir stehen, vielleicht in Gestalt eines besonders
geheiligten Menschen, vor dir in seiner Vollkommenheit, Heiligkeit und
Majestät, als der, der die Gerechtigkeit fordert und als Richter. Da
kann dann deine tiefste menschliche Not zum Ausbruch kommen: denn
nun kannst du nicht genugtun, ja du weißt nicht einmal, wie genugtun.

Und nun wirst du im Schatten und Zorn Gottes durch deine
Tage gehen. Aber wisse, daß dir die zweite Begegnung verheißen ist,
und du wirst in dem Menschen einen Engel Gottes sehen, an dem du
erlebst, daß du absehen darfst von deinem Bemühungskrampf, daß es

Gott ist, der die Brücke schlägt, daß er sich offenbart hat und daß
in dieser Offenbarung beschlossen ist die Vergebung deiner Schuld und
die Tatsache, daß er der Spender der Kraft ist. —

Wenn uns der Augenschein fürchten läßt, daß die vorhin erwähnten
Anzeichen einer Erneuerung der abendländischen Kultur nicht genügen,
um eine Wendung im Schicksal unseres Kulturkreises herbeizuführen, es

sich also um die Endkrisis einer gealterten Kultur handelt, so

ziehen wir uns darauf zurück, daß Gott und seine Ziele bleiben. Wenn
wir aber hoffen, daß eine durch Neuidealismus, Ncuhumanismus u. s. w.
bereits in Überwindung begriffene Z w i s ch e n k r i s i s vorliegt, so sind
wir davon überzeugt, daß auch diese Lösung der Krisis sich ihrerseits noch
ins letzte Gericht und in die absolute Krisis hineinnehmen lassen muß.


	Die Krisis der gegenwärtigen Kultur

