
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 8 (1928-1929)

Heft: 5-6

Artikel: Die Krisis der gegenwärtigen Kultur

Autor: Bächtold, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


258 »ermann lZöchtold

haßte Verfassung ward bald vom Volk einmütig verworfen, ein zweites
Mal sremde Vermittlung eigner Anstrengung zur Behauptung der
Unabhängigkeit vorgezogen, dennoch nicht das Interesse des Landes
gewahrt, sondern nur eine hemmende Bindung an Frankreich geschaffen.
Erst mit dem Erwachen der Völker Europas 1813 ermannten sich auch

Schweizer zur eignen Ordnung der Angelegenheiten des Vaterlandes,
ohne aber die Neutralität aufgeben zu wollen. Ein Recht hierzu konnte

allerdings nur die Bezeugung des Willens und der Macht verleihen,
die Unabhängigkeit im Fall der Not zu behaupten: „Dies war aber
keineswegs mit der Schweiz der Fall, Wir waren seit langem nichts
mehr und nichts weniger, als eine französische Provinz, die man unter
dem Namen von Verbündeten auf alle Art hudelte und plagte," Nach
weiteren Ausführungen über die Neutralität und anderes mehr heißt
es dann:

„Wenn wir zu einer flüchtigen Betrachtung der auswärtigen
Verhältnisse der Schweiz übergehen, so erblicken wir sie

ungefähr als das, was sie schon ehedem gewesen war, ein Mittelding
zwischen Deutschland und Frankreich, durch Sprache, Sinn und Gemütsart

eher zu jenem hingezogen; durch das Band der Nachbarschaft,
häufigeren Verkehrs und des Interesses aber mehr an dieses gekettet. Nach
den Erfahrungen, welche die Deutschen während der fünf Jahre gemacht
haben, begreisen sie jetzt, warum die Vereinigung der Schweiz mit dem
Deutschen Reiche nicht in den Wünschen ihrer Bewohner gelegen und sie

lieber fortdauernd als ein politisches Zwittergeschöpf am Leben bleiben,
als ihr ganzes Dasein verscherzen wollen. Bei der Mühe, welche die
meisten deutschen Staaten bisher gehabt haben, sich selbst zu konstituieren
und bei dem fortwährenden Mangel an innerer Übereinstimmung ist nicht
wohl abzusehen, welche Stelle man den Schweizern in dem noch immer
nicht geordneten Verein hätte anweisen wollen, nnd was dieselben
überhaupt dabei auch in Hinsicht ans äußere Sicherheit gewonnen hätten,"
Man setzte dies Wort in seine Zeit und ermesse den großen

Fortschritt an selbständiger Sicherheit, oder anch sicherer Selbständigkeit,
den die Schweiz seit dem unruhigen Beginn des 19, Jahrhunderts
glücklich gemacht hat.

Die Krisis ber gegenwärtigen Kultur. ^

Von Hermann Bächtold, Basel,

C?>er Begriff „Kulturkrisis" ist lein eindeutiger. Es lassen sich geschicht-
lich Krisen verschiedener Art unterscheiden. Der empirischen

Geschichtsbetrachtung drängt sich zunächst der Unterschied zwischen Endoder

Untergangskrisen und Zwischen- oder Unterwegskrisen auf. Jene
beenden den geschichtlichen Lebensgang eines Kulturkreises (z. B. des

antiken oder des abendländischen), diese gliedern diesen Lebensgang in

*) Die Ausführungen geben, mit Ausnahme einiger Sätze zu Anfang und
Schluß, wörtlich einen Vortrag wieder, der im Frühling dieses Jahres an der
„Christlichen Studentenkonferenz" in Aarau gehalten worden ist.



Oie Krisis der gegenwärtigen Kultur. 2S9

einzelne Phasen, Die Frage nach der heutigen Krisis ist vor allem die
Frage, ob wir in der Endkrisis des abendländischen, d, h,
germanischromanischen, Kulturkreises stehen.

Das philosophische und das religiöse Bewußtsein beruhigt sich aber
nicht bei dieser empirisch-historischen Betrachtungsweise, Es stellt der
Oberflächenbetrachtung des Geschichtsprozesses die Tiefcnbetrachtung gegenüber,

den relativen Krisen die absoluten. Es sieht den empirischen Krisen,
sowohl den Zwischen- wie den Endkrisen, auf den Grund, sieht in ihnen
wie im Geschichtsverlauf überhaupt Ereignisse „metaphysischer" Art und
stellt überdies diesen empirischen Zwischen- und Endkrisen die absolute
Endkrisis gegenüber.

Wenn nun auch die heutige Krisis mit den zahlreichen
Einzelspannungsgegensätzen, die sie zusammensetzen, irgend eine letzte, absolute
Tiefe hat, so werden wir den Vorwurf auf uns ziehen, daß wir nicht
bis zu dieser tiefsten Schicht vorgedrungen seien. Nnd wir können darauf

nur mit dem Zugeständnis antworten, daß wir eben auch mit
unserm Wissen von der Krisis selbst in der Krisis stehen, und mit der
Bereitwilligkeit, auch mit unserm bewußten Verständnis der Krisis uns
fortschreitend in ihren tiefern Sinn führen zu lassen. Vor der Aufgabe,
letztlich den Sinn unserer Zeit von der Ewigkeit, von Gott her zu deuten,
stehen mir nur mit dem Bewußtsein der Unzulänglichkeit. Wir werden
überhaupt lebendig über die Krisis unserer Zeit nur reden können,
insoweit wir selbst persönlich in ihr drin stehen, von ihr ergriffen sind.

Einleitend sei mit wenigen Andeutungen zunächst das Verständnis für
geschichtliche Krisen überhaupt dadurch eröffnet, daß wir uns für die
bloß empirische Betrachtung gegenwärtig halten, daß sich das historische
Dasein begrifflich in einen Dualismus von Inhalt und Form, Leben
und Gestalt auseinanderlegen läßt. Das in den Individuen entspringende
subjektive Leben strömt nämlich nicht einfach stetig dahin, sondern schlägt
sich nieder in Objektivationen, in Gebilden und Formen, z. B, in
Wirtschafts- und Rechtsordnungen, in Institutionen, in philosophischen und
theologischen Systemen, in künstlerischen Stilen, in Normordnungen der
verschiedensten Art. Der Lebensstrom gerinnt also, er bildet
Verfestigungen, die dann wieder dem subjektiven Leben sich aufprägen, es

kanalisieren, von ihm Geltung und Anerkennung heischen.
Die überlieferten herrschenden Formen aber haben eine Tendenz

zur Stabilisierung. Sie versteifen sich auf ihr Eigenleben, auf ihr
Daseinsrecht. Sie besitzen Beharrungstcndenz. Das Leben aber, die Kräfte,
Bedürfnisse und Ideen wandeln sich. „Der Geist ist ein Wühler." Er
stellt sich in Gegensatz zu den alten Lebensformen, kritisiert sie und
bereitet Krisen vor. Er empfindet die alten Formen als Schranke, als
Einschnürung, Erstarrung, Verholzung, Verkalkung. Er staut sich an
der Außenfläche der beharrungswilligen Gehäuse bisherigen Lebens. Er
sucht sie zu benagen, zu unterwühlen, aufzulösen. Der Geschichtsprozeß
besteht dauernd aus solchen Auseinandersetzungen zwischen Form und
Fluß des Lebens, Zu Zeiten summieren sich die Stauungen auf. Wenn
es dann durch irgend eine Auslösung zum Dammbruch kommt, zur um-



260 »ermann lZächtsld

fassenden Formzertrümmerung, wo das Neue von einem Lebensgebiet
und einem Land auf andere überspringt — „die Botschaft geht durch
die Luft, und in dem einen, worauf es ankommt, verstehen sich Plötzlich

alle, und wäre es auch nur ein dumpfes: Es muß anders werden"
— da stehen wir in einer allgemeinen Krisis, in einer Revolution.

Haben wir es nun heute mit einer allgemeinen Krisis zu tun und
welcher Art wäre fie?

Wir werden sofort geneigt sein, hinzuzufügen: Schon wieder?
Denn die große Revolution von 1789, vorbereitet durch die neuen Ideen
und Interessen der Aufklärungszeit, fortgesetzt durch die darauf folgenden
Revolutionen, wie sie, die alten Ordnungen zerstörend, etappenweise
von Land zu Land und von Sachgebiet zu Sachgebiet fortschritten bis
zu den Revolutionen, die den Weltkrieg abschlössen, — sie waren, in
ein großes Revolutionszeitalter zusammengeschaut, die große Krisis
der abendländischen Welt.

Soll es wahr sein, daß wir heute bereits wieder in den Anfängen
einer neuen Krisis stehen? War denn jene Revolution, die die bürgerliche

Epoche in Europa heraufführte, nicht enthusiastisch ersehnt, inszeniert
und begrüßt als der Aufgang der wahrhaft menschlichen Ära, des
Zeitalters der Vernunft, des wahren Menschentums überhaupt, begleitet von
der Religion des modernen optimistischen Fortschrittsglaubens? Und ist
nicht das heutige Dasein wirklich unendlich humaner, gesitteter, gerechter,
vernünftiger, reicher, bequemer, Heller, gesünder geworden? Hat nicht
Fichtes Blick in die Zukunft sich erfüllt, d. h. hat nicht die „Menschheit

alle ihre Verhältnisse mit Freiheit nach der Vernunft eingerichtet"?
Oder ist es in Wahrheit nicht nur eine universale Auflösung alter,

überlebter Ordnungen (mit Neubau), sondern die Auflösung
überhaupt, Niedergang, ja Untergang (der abendländischen Kultur), relative
Endkrisis? Dieses Urteil ist tatsächlich in einer pessimistischen Nebenlinie
der Entwicklung des 19. Jahrhunderts von Zeit zu Zeit und zwar in
steigendem Maße zum Ausdruck gekommen. Und heute ist das Wort von
der Krisis namentlich im deutschen Sprachgebiet im Munde unzähliger
Philosophen und Theologen, Dichter und Schriftsteller, allerdings viel
weniger in dem von Wissenschaftlern und fast gar nicht von Technikern,
Wirtschaftsführern, von Politikern und Journalisten.

Jn einer Beziehung zunächst ist sicherlich Auflösung und fliegen
die schwarzen Vögel um unser Haupt. Die alteuropäischen
„organischen" Lebensordnungen sind zersetzt oder in
Zersetzung begrisfen: die mittelalterliche „Christenheit" längst, die alten
Staatsformen, die alten Dorf- und Stadtgemeinschaften, die
Grundherrschaften, die Zünfte, alte Sitten und Gewohnheiten, Autoritäten
ohne Zahl, die alte Form der Ehe, ja der Begriff objektiver Ordnung

überhaupt. Der Individualismus ist herrschend geworden.
Zwar sind die Individuen wieder organisiert in Verbänden, jedes nach
zahlreichen Seiten hin. Die Welt ist wieder voll von Organisationen
neuer Art, von Zufammenballungeu z. T. riesiger Ausdehnung und
Geltungskraft, Aber diese tragen vielfach nicht mehr den Charakter



Die Krisis der gegenwärtigen Kultur. 26!

von objektiver, eigener, vom Belieben des Individuums unabhängiger
Gültigkeit. Das Individuum ist das Primäre, die überindividuelle Ordnung

eine nach Entstehung und Gültigkeit vom Willen des Individuum
abgeleitete.

Und dieser Individualismus ist Rationalismus. Die Kraft,
mit der er die alten, organischen Ordnungen zersetzt und die neuen
mechanischen aufgebaut hat, ist die Ratio — und zwar eine im wesentlichen

in den Dienst von Interessen und nicht von Ideen gestellte Ratio
—, ist Reflexion, bewußte Zweckmäßigkeitserwägnng. Dieser Ratio kann
man nun die Plastische, wahrhaft schöpferische, gestaltende Kraft
absprechen und von der Erschöpfung der plastischen Kräfte im alternden
Abendlande überhaupt reden, nicht nur auf dem Gebiet der sozialen
Gemeinschaftsformen, auch in künstlerischer und in geistiger Beziehung
überhaupt. Und hier könnte ein Hauptstück der gegenwärtigen Krisis
beschlossen sein und eine in der Romantik uud in der historischen Schule
wurzelnde Gegenbewegnng universalistischer, d. h. antiindividualistischer
Tendenz, aussichtslos erscheinen, weil z, T, selbst nur theoretischen, also
künstlichen Wesens. Um so mehr, wenn die durch Aufklärung uud
Rationalismus durchgeführte Zersetzung der „religiösen Substanz" des
modernen Europa die letzte Ursache der Auflösung und Zersplitterung,
des subjektivistischen Chaos, die letzte Ursache der Tatsache sein sollte,
daß heute mitten in mächtig pulsierendem Willens- und Tatlcben so

Vieles innerlich problematisch und fragwürdig geworden ist. Und dock,
wer wollte behaupten, die Welt der alten Ordnungen sei — trotz ihrer
religiösen Vorzeichen — noch existenzberechtigt gewesen? —

Wir werfen nun unsere Streiflichter zunächst über die praktische
Welt des Willens und Handelns — Staat und Wirtschast —, hernach
über die Welt der „theoretischen" Anschauungen von Wesen und Sinn des

menschlichen Daseins.

I.
a) Der Staat,

Drei Linien sind es, auf denen sich Wille und Gewalt des

modernen Staates gewandelt und verschoben haben, auf denen die
politischen Probleme, Kämpfe und Nöte liegen, auf denen heute in
irgendwelchem Grade die staatlichen Dinge in eine Krisis geraten sind.

1. Mit der Demokratisierung des Staates vollzog sich die
vertikale Verlagerung der Staatsgewalt vom monarchischen Svitzcn-
individuum des Volksganzen zu der breiten Basis der Volksmasse. Heute
ist das Dogma von der selbstverständlichen Zweckmäßigkeit des
Parlamentarismus und der ausgebildeten Demokratie der Majoritätskopfzahlentscheide

aber seinerseits in vielen Köpsen ins Wanken gekommen. Man
hält das System für unzulänglich zur Bewältigung der großen
Wirtschafts- und sozialpolitischen Aufgaben und Schwierigkeiten und zur
autoritären Uberbrückung der tiefen Gegensätze. Man schaut in manchen
bürgerlichen Kreisen aus nach der durchgreifenden Autorität fascistischer
Diktatur, in vielen Arbeiterkreifen nach der bolschevistischen Diktatur.



262 »ermann Bächtold

Die Kritik ist zu verstehen, ja zu vertiefen: Betrauung des Volkes mit der
Bildung des Staatsmillens hat alle Einzel- und Gruppeninterefsen auf
den Plan gerufen und in den Kampf gegeneinander geführt, in einen
rücksichtslosen Kampf von z, T. vergiftenden, z. T. fruchtlosen
Auseinandersetzungen, in denen einerseits vielfach der Strebergeist von Führern

und Funktionären, anderseits die Unselbständigkeit der Massen das
Gegenteil dessen verkörpern, was z, B. in dem klassischen theoretischen
Dokument der Demokratie, dem Contrat social Rousseaus, postuliert war.
Das Gesamtwohl ist nicht das bestimmende Motiv des Bürgers, und
Gesetz und Verwaltung sind, höchst unvollkommen, das Produkt
langwieriger künstlicher Ausgleichsprozesse, die vielfach in eine Atmosphäre
von Haß und Empörung gehüllt sind, Jn Wahrheit nimmt der Einzelne
die Souveränität für sich in Anspruch und macht sie geltend bis an die
Grenze seiner M a ch t. Sich geltend machen, d. h, sich bescheiden im
politischen Leben gerade nur bis an die Grenzen des Wohlcs des Nächsten
und des Volkes, würde heißen, sich in die Souveränität und Autorität
Gottes begeben. Das wäre d i e Krisis, die über die Demokratie kommen
sollte, die sie anch retten würde von der Lösung der Krisis durch menschliche

Diktatur,
S. Auf der zweiten Entwicklungsliuie läuft die Verschiebung

des Staatswillens gegenüber der privaten Lebenssphäre,

namentlich in wirtschaftlicher Beziehung, Die liberal-bürgerliche
Kritik sieht in der staatlichen Umklammerung des Privatdaseins

eine gefährliche Entwicklung, aber nur auf wirtschaftlichem Gebiet, und
sieht, wenigstens bei uns, die eigene Inkonsequenz nicht, daß sie die
Umklammerung z, B, auf dem Gebiet der Schule zuläßt, während in
Deutschland und anderswo die Krisis über die Staatsschule
hereingebrochen ist,

3, Die dritte Verlagerung der Staatsgewalt ist die horizontale.
Der moderne Staat bedeutet das Zusammenströmen, die Konzentration
uud die Zusainmenballnng der lokalen, feudalen und korporativen
öffentlichrechtlichen Hoheitskompetenzen zur nationalen Einheitsstaatsgewalt,
ja deren hypertrophische Wucherung zum modernen kontinentalen und
kolonialen Imperialismus. Was als Krisis nun über dieses
weltbeherrschende Europa heraufzuziehen scheint, sind das wachsende
Selbstbewußtsein und die drohende Emanzipation der außereuropäischen,
namentlich asiatischen Welt mit der Aussicht auf beginnende Einschrumpfung
der planetaren Machtsphäre Europas und der Erschütterung des Machtkernes

selbst.
Andererseits erlebt die furchtbare Dynamik, die in den Spannungsgegensätzen

der europäischen Imperialismen liegt und in den Abgrund
des Weltkrieges führte, ihre innere Krisis in der Gcgenbewegung des

Pazifismus, des Völkerrechtsgedankens und des
Völkerbundes. Diese Bewegungen sind vielleicht der Anfang der Krisis des

Kriegswesens; aber wenn der Grund gut gelegt sein soll, müssen sie selbst
gewiß wieder zum guten Teil sich einer aus noch größerer Tiefe
aufsteigenden Krisis unterziehen. Denn der Grund der Zwietracht liegt letzt-



Oie Krisis der gegenwärtigen Kultur. 26Z

sich da, wo Luther ihn sah, als er im Anschluß an Ps, Z, ü (Er wird mit
ihnen reden in seinem Zorn) ausführte: „Gottes Zorn ist nicht in dem
Sinne fein Zorn, daß er in Gottes Herzen wäre. Sondern nnr in dem

Sinne, daß die Kreatur, die das Zorneswerk vollstreckt, nach seinem
Wink und Befehle die Gottlosen züchtigt. Er selbst aber in sich bleibt
Stille, Ruhe und Frieden, ja er bleibt der Grnndgutc, nnd durch ihn
gehet lein Sturm, Denn so gut ist Golt, daß alles, was er nnmittelbar
durch sich tut, gar nicht anders sein kann als eitel Freude und Fröhlichkeit

und nicht niederschlagen kann, fondern nur aufrichten. Aber gcgen
die Gottlosen schickt er als seine Diener dic Kreaturen, sich selber
ihnen entziehend und bleibend in seiner großen Güte, Da
züchtigt denn eine Kreatur die andere, so srißt z. B, das
Feuer das Holz, So siehst du nun, daß Gott genau gesprochen nicht
dadurch züchtigt, daß er sich naht, sondern dadurch, daß er entweicht
und den Menschen allein unter den Kreaturen zurückläßt," vor allem also
auch untereinander, die Einzelnen und dic Völker,

4. Jn all dem und über all dem aber hat sich eine Waudlung im
Staats- und Machtbegriff überhaupt vollzogen, in dcr der
Kern der Krisis auf diesem Gebiet steckt. Alle Steigerung der Staatsmacht

durch Etatisierung, Demokratisierung nnd Nationalisierung, bezw.
Jmperialisierung darf nicht darüber hinwegtäuschen, daß Staats- und
Rechtsordnung im herrschenden Bewußtsein nicht mehr normative
Ordnungen find von überindividueller, objektiver Geltung und
Herkunft. Sie find aufgefaßt als Schöpfungen und Ballungen der
subjektiven (wenn auch kollektiven) Interessen, in deren Dienst sich Ratio
und Wissenschaft gestellt haben. Es ist höchst fraglich, ob es dem organisch
und universalistisch denkenden neuromantischen Staatsdcnken gelingt, diese

Krisis und den Verfall zu überwinden, Schou Jacob Burckhardt war
der Ansicht, die „Autorität" sei verwettet worden und einen wahren
gesellschaftlichen Organismus knüpfe man in dieses alternde Europa nicht
mehr hinein, dergleichen sei seit 1789 verscherzt worden. Das öffentliche
Leben sei eine Wand, in die man wohl diesen und jenen Nagel
einschlagen könne, aber der Nagel halte nicht. Allerdings im „angenehmen"
20. Jahrhundert werde die Autorität wieder ihr Haupt erheben, aber
ein schreckliches Haupt. Wir kennen dieses Haupt bereits in einer Reihe
von Exemplaren. Sie bedeuten eher Zeichen gesteigerter, als Zeichen
fruchtbar gelöster Krisis. Die alten Ordnungen, nicht bloß die
des Staates, auch die der Wirtschaft, des Verhältnisses zwischen
Dienstherrschaft und Dienstboten, zwischen Meister und Geselle, Handwerksgenosse

und Handmerksgenosse, zwischen Verkäufer und Käufer, aber auch
das Verhältnis zwischen Mann und Frau, Eltern und Kindern, Lehrer
und Schüler, Seelsorger und Pfarrkind, sie waren einst Ordnungen von
objektiver Gültigkeit, weil sie irgendwie religiös, sakral
geweiht waren. Dieser Charakter ist verloren gegangen. Er war auch zum
großen Teil scheinhaft und unwahr geworden; deshalb mußten jene untergehen.

Wollen sie echte Autorität wieder gewinnen, so müssen sie sie
wieder gewinnen durch eine neue Begründung im Glauben. Denn es



264 »ermann lZächtold

gibt keine legitime menschliche Autorität, sie sei denn Lehen der
göttlichen Autorität. Das heißt aber: den modernen, völlig säkularisierten
Staats- und Rechtsbegrisf müssen wir zu überwinden suchen.

b) Die Wirtschaft.
Die skizzierte staatliche Entwicklung und Lage ist zum größten Teil

Folgeerscheinung der wirtschaftlichen Entwicklung. Ich rufe deren
Hauptmomente in Erinnerung, Die kapitalistischen Großindustrien
führten einerseits zur Auflösung der alten zunfthandwerklichen
Produktionsordnung und andrerseits zur Sprengung der alten (vor allem
stadtwirtschaftlichen) Marktordnung, unter Heraufführung der modernen volks-
und weltwirtschaftlich ausgeweiteten und dem Konkurrenzprinzip
ausgelieferten Verkehrswirtschaft. Europa, dies große „räderschnurrende
Raspelhaus", wurde zum herrschenden Jndustriekopf am dienenden, Rohstoff

nnd Lebensmittel liefernden Niesenleib der Erde. Mit dieser
Entwicklung kam ein großer Teil des heutigen Krisenstoffes zur Ansammlung.

Zunächst ganz äußerlich. Der europäische Maschinenexport hat
begonnen, die außereuropäische Welt in die Industrialisierung hineinzuleiten,

die vielleicht Europa erst recht aus seiner Marktbeherrschung
verdrängen wird, wenn sich die für die wärmeren Länder günstiger liegende
Kraftquelle der Sonnenstrahlen wird erschlossen haben uud bei uns
die bereits bemerkbaren Symptome ökonomischer Energieermüdung und
„Verfettung" (z. B. Geburtenrückgang) zur „Verzavvelung" des
wirtschaftlichen und kapitalistischen Ungeheuers „Europa" führen sollte und
auch sonst die Lebenskräfte, namentlich die der Nerven, aus Alterung
und Überreizung abnehmen werden. Der gewaltige Aufwand an
moderner Hygiene und der Enthusiasmus für körperliche Ertüchtigung kann
ja auch als Ausdruck der steigenden Notwendigkeit künstlicher Hemmung
des Niederganges aufgefaßt werden.

Die moderne Wirtschaft ist G e w i n n Wirtschaft. Das in der
Unternehmung angelegte Kapital soll Gewinn, das Geschäft soll möglichst
hohen Ertrag abwerfen. Denken wir uns den Gesamtertrag der
Volkswirtschaft als eine Einheit, so wollen nun die Einzelnen im Wettbewerb
Aller gegen Alle einen möglichst großen Anteil an diesem Ertrag, Das
führt zu den Rissen und Klüften, die das Volksganze durchziehen. Jn
drei große gegensätzliche Polaritäten läßt sich der Wirtschaftskampf
gliedern.

Da ist erstens der Kampf dcr Unternehmer (und Kaufleute)
untereinander, aufsteigend von der Konkurrenz des Einzelnen gegen den
Einzelnen bis zum Ringen je der zwei innernationalen Hauptlager, der
Binnenmarktversorger und der Auslandsmarktproduzenten, und schließlich

zu den internationalen Kämpfen der Volkswirtschaften untereinander.
Zweitens stehen die Produzenten bezw. die Händler mit den

Konsumenten im Kampf um die Preisgestaltung.
Drittens ringen die Unternehmer als Arbeitgeber mit den

Arbeitnehmern um die Lohngestaltung und die Arbeitsbedingungen überhaupt.
Dabei hält sich meist jede Partei für absolut; alles organisiert sich in



Oie Krisis der gegenwärtigen Kultur. 26?

Verbänden und Allianzen und trägt überdies die Auseinandersetzung auf
das politische Gebiet hinüber, um die Macht des Staates als Kampfmittel
zu benutzen.

So stehen die Interessen der Einzelnen, durch mächtige
Armaturen verstärkt, einander gegenüber, und die Gewinngier, die
hypertrophische Steigerung des wirtschaftlichen Interesses benützt diese
Armaturen bis zur äußersten Rücksichtslosigkeit. Rücksichtslos wird der
Kampf namentlich auch, weil mit der Ausbildung vergesellschafteter und
kartellierter Unternehmungen und der Organisation in Jnteressenver-
bänden der Einzelne als bloßes Glied dieser Gebilde eine Herabsetzung

seiner Verantwortlichkeit gegenüber dem Gegner
erfährt. Der Mammon macht den Kampf sozusagen anonym und dadurch
hemmungsloser. Die Folgen offenbaren sich auf dem nationalen Kampffeld

— wobei wir vor allem an den zentralen sozialen Krieg denken,
den zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern — in Verdruß, Neid, Haß,
Rachsucht, Zwietracht, Lüge, Betrug, Hinterlist, Hunger, Krankheit, Ver-
elendigung, Dahinsterben.

Was gegen diese Not ins Feld geführt wird, ist vielfach bloße
Sanität, keine Lösung und Erlösung. Dreierlei Art sind die
Heilmittel und Heilmethoden, Die private Philanthropie,
die staatliche Sozialpolitik und der Sozialismus.

1. Die private Wohltätigkeit ist notwendig? aber sie ist
vielfach in den Motiven anfechtbar (nach I. Burckhardt sogar nur
Gewissensbeschwichtigung wegen des „unbedingten Geldverdienens" und
„Korrelat des Erwerbsinnes"), Vor allem aber: sie ist in ihrer
landläufigen Form in der sie tragenden Gesinnung neutralisiert,
unpersönlich geworden; sie ist insbesondere von der Basis der durch
den religiösen Glauben bestimmten Kräfte abgelöst und deshalb kein
durchschlagendes Hilfsmittel der sozialen Krisis, steht vielmehr selbst unter
der Krisis, was neuerdings auch bewußt eingesehen wird mit der Frage:
„Weltanschauung und Wohltätigkeit?"

2. Die staatliche Sozialgesetzgebung. Sie hat Umfassendes

geleistet, und ist auch gewiß notwendig. Aber sie ist keine wirkliche
Lösung der Krisis, vielmehr selbst der Krisis verhaftet. Denn auch hier
ist der Geist kein neuer, und die soziale Zerklüftung ist durch sie in
keiner Weise behoben worden. Auf der einen Seite wird das soziale
Entgegenkommen meist unwirsch, kalt, widerwillig, lieblos, nur aus
Berechnung oder infolge von Zwangslagen, ja gar nicht gewährt; auf der
andern Seite muß es ertrotzt, erschimpft und erflucht werden. Die
Feindschaft aber zwischen den Führern der beiden sozialistischen Lager
selbst ist etwas vom Niederdrückendsten, was die Zeit bietet.

3. Was den Sozialismus anbetrifft, der die eigentliche Krisis
über den Kapitalismus heraufführen will und der alle jene drei
Zerklüftungen aufheben könnte, so müßte auch er, d. h. seine Träger, die
innere Krisis selbst noch durchmachen und religiös-sozialem Geiste

ganz anders Raum gewähren. Die geschichtliche Geburtsstunde der prole-



25S »ermann lZächtold

tarisch-sozialen Bewegung ist furchtbar belastet mit den aus der
materialistisch-atheistischen Verdunkelung der bürgerlichen Aufklärung des

mittleren Ii), Jahrhunderts stammenden Einflüssen, —
Wir dürfen den Blick aber nicht einschränken auf die

Produktionsseite der modernen Wirtschaft, Die K o n s u in t i o n s s e i t e

eröffnet mit fast noch größerer Deutlichkeit den Blick in Verfallerschci-
nungen hinein.

Der Kapitalismus zeigt sich auch in dieser Beziehung in hohem
Grad der Verantwortlichkeit bar. Er produziert, was Gewinn bringt,
auch wenn seine Erzeugnisse unnütz sind, überflüssig, ungesund, giftig,
Flitter, Tand, Kitsch, Schein und Trug. Und er zieht auch in hohem
Maße die geistige Produktion in sein Wesen hinein, produziert in
Unmassen Lesefutter, Schmutz, Schund — I, Hofmiller spricht von einer
schamlosen Inflation in Kunst und Literatur — und reizt und lockt
und stachelt an und peitscht auf und kitzelt Sensationsgier, Sinuenlust
und jeglichen Trieb, verantwortungslos uud koste es was es wolle an
Gesundheit des Leibes, des Geistes und der Seele,

So wird verantwortungslos verkauft in unsern Wirtshäusern,
Varietes, Ball- und Tanzlokalen, Spielhöllen, vielen Buch- und Zigarrenläden,

Kiosks u. s. w. Und siehe, über ihre Schwellen schreiten die
Konsumenten heraus und für viele liegt am Ende der Straße das Pfandleihhaus,

das Ganthaus, das Armenhaus, das Krankenhaus, das Irrenhaus,
das Gerichtshaus, das Korrektioushaus, das Zuchthaus, das Zufluchtshaus,

das Totenhaus. Was für einen schauerlich-grausigen Zusammenhang
stiftet doch das Wirtschaftsleben zwischen den Toren jener Häuser und
dieser, in unseren Städten vorab, wo in der Anonymität des Milieus die
Verantwortlichkeit der Menschen als „Konsumenten" (wie oben als
Produzenten) in hohem Grade vermindert ist.

Aber nicht auf diese Art allein wirkt die Produktionswelt hinein in
die Konsumtionswelt, der Arbeitstag in den Feierabend und
Feiertag, Die besondere Gestaltung der heutigen Produktions- und
Geschästsverhältnisse fordert noch einmal von sich aus jene heillose
Gestaltung und Füllung der Freizeit, Hier im Arbeitsbetrieb ist der
Mensch bei der fortgeschrittenen Arbeitsteilung vielfach auf ein Stück
seines Wesens reduziert, auf bloße monotone Handgriffe vielleicht, selbst
Maschine, ja Automat geworden, dort am Feiertag ist er „Mensch",
hier ist stumpfe Langeweile, dort Amüsement und Zerstreuung, hier
bloß Hand und Hirn, dort Herz und Gemüt, hier eine entseelte
Welt, dort Wärme und Frohmut, hier Ernst, dort Spiel, hier Rechen-
haftigkeit und Zwang, dort Sichgehenlassendürfen, hier Kontrolle, dort
Freiheit, hier Ode, dort prickelndes, funkelndes Leben, hier Dienen, dort
Bedientwerden, hier vielleicht subalterne Stellung, dort emporhebendes
Feiertagsgewand, hier mürrische Vorgesetzte, dort frohe Stammtisch- und
Vereinskameraden, hier Sorgenerreger, dort Sorgenbrecher, hier
Mißgeschick und Unglück, dort Ablenkung und Betäubung.

Also ist es nicht hier eine schöne Welt, die Konsum- und
Feiertagswelt, eine heitere Welt, ja eine notwendige Welt, notwendig heute.



Oie Krisis der gcgenxvörtigen Kultur. 267

wo nun cinmal die Arbeitswclt so geartet oder entartet ist, eine
notwendige Komplementär- und K o m p e n s a t i o n s w e l t?

Ja, aber zugleich die Trugwelt, die wir kennen gelernt haben, jene
Schein- und Jllusionswelt, jene Notwelt.

Und weshalb ist für diese doch entwurzelten nnd heimatlosen
großstädtischen Bevölkerungen nicht das Heim der Ort des Ausruhens und
der Stille und der Sammlung? Weil einmal die Familie und Ehe selber
in der Krisis der inneren Entleerung uud der Bodenlosigkcit stehen und
weil der moderne Mensch nicht mehr allein sein kann und es nicht
mehr mit sich allein aushält, ja vor sich slieht. So ist jene Welt des

Amüsements das Mittel, die Realität zu verdecken. Diese Realität heißt:
Verlust des „innern Fonds", letzten Endes Gottes. „Wenn man der
heutigen Menschheit die kuranten Vergnügungs- und Zerstreuungsmittel
wegdetreticren iviirde und sie wäre völlig auf ihren inneren Fonds
angewiesen — schauerlicher Gedanke!" (I, Burckhardt.) So denu ein Da-
hingegebensein an die sinnliche Welt mit ihren Gütern. Und zwar in
Gewinn- und Genußleben mit unendlicher, nie zu sättigender Begierde,
denn „materielle Wünsche sind unstillbar und wenn sie unaufhörlich
erfüllt werden, erst recht." Es liegt im modernen Wirtschaftsleben — in
Genuß- wie in Gewinngier — das Unendlichkeitsstreben, aber fixiert auf
die Endlichkeit und Vergänglichkeit. Und deshalb nicht fixiert, sondern
in ein sich stetsfort steigerndes Tempo des Lebensprozesses hineingerissen:
im Verkehr, im Güterumlauf, im Reisen, in der Nachrichtenübermittlung,

im Kapitalumschlag, in der Maschinenrotation, im Produktionsprozeß

überhaupt, im Wechsel der Mode, der Gebrauchsartikel, im
Abrollen des Films, im Drang nach Neuerung, in der Gesetzgebung, im
Gehen, Essen, Sprechen, in der geistigen Produktion. Die Zeit wird
immer wertvoller (weil sie Geld ist), deshalb 'in immer kürzere
Zeitspannen zerlegt, deshalb auch die Zeitmaßinstrumente immer minutiöser.
Damit das Erleben immer oberflächlicher, immer mehr auf „Zeitungen"
eingestellt, verhaftet an Vergänglichkeit und unempfänglich für das Ewige.
Dieser Übersteigerung des Vergänglichkeitslebcns muß früher oder später
die Krisis ein Halt gebieten, „Gott aber gab ihnen ihre Bitte, und
sandte ihnen genug, bis ihnen davon ekelte."

Im Mittelalter und z. T. noch lange darüber hinaus haben die
Akten des wirtschaftlichen und staatlicheu Lebens zum Zeichen, daß die
wirtschaftlichen und staatlichen Akte göttliche Legitimation verlangten,
ihre religiösen Vorzeichen gehabt. „Jesus Christus Maria" stand am
Kopf der Geschäftsbuchblättcr. „Iv vomins vommi" begann der Text
der Gesetze. Im Namen der Vernunft aber ist das moderne Europa
in der politisch-wirtschaftlichen Wirklichkeit heraufgekommen, genauer im
Namen der Interessen des Ich, des sich unbedingt, absolut setzenden

Ich. Sollte die heutige Krisis im Kern eben durch diesen Wandel
herbeigeführt sein, dann bestünde die Lösung darin, daß das souveräne —
in Wahrheit aber widergöttlichen, die Seele und letztlich auch dcn Leib
zerstörenden Mächten und Gewalten anheimgefallene — Ich sich wieder



268 lZans dorrodi

der Herrschaft Gottes unterstellte, dem Schöpfer und Erlöser der Seele,
aber auch des Leibes und der Sinnlichkeit, des ganzen Menschen. —

Damit gehen wir zum zweiten Teil unserer Darlegungen über, die

nun von den theoretischen Auffassungen von Sinn und Wesen des menschlichen

Daseins handeln sollen, vor allem soweit das durchschnittliche
Bewußtsein der Gebildeten, auch der akademisch Gebildeten in Betracht
kommt.

(Schluß folgt.)

Gthmar Gchoecks „Lebenbig begraben".
Von Hans Corrodi.

/^s ist eine Ironie des Zufalls, daß Othmar Schoecks letztes größeres
>^ Werk, die „Bierzehn Gesänge nach der Gedichtfolge „Lebendig
begraben" von Gottfried Keller" just in dem Augenblick erscheint, da die
schweizerische Heimat dem „großen Lyriker und Dramatiker" die schönste

Ehrung zuteil werden läßt, die sie vergeben kann, da ihm von der
philosophischen Fakultät I der Universität Zürich die Würde eines
Ehrendoktors verliehen wird. Wer Schoecks bisheriges Werk auch nur zum
Teil kennt, wer die unbedingte Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit dieses

Schaffens in Stunden seelischer Erhebung und Erschütterung an sich

erfahren hat, weiß, daß es sich hier nicht um spielerische musikalische
Stilübungen zu einem an phantastischer Groteskheit fast beispiellosen, bei
minderem Ernst und geringerem Können der Behandlung leicht dem

Kitsch und der Schauerromantik verfallenden Thema handeln kann; wer
gar in den Geist dieses Bekenntniswerkes eingedrungen ist, einen Hauch
der tiefen Trauer, der tragischen Vereinsamung verspürt hat, mag
angesichts der von echter Liebe und wahrer Begeisterung getragenen
Popularität, deren sich Schoecks Schaffen heute schon in der Schweiz erfreut,
vor einem Rätsel stehen. Und doch bildet gerade dieses Werk das schönste

Geschenk, mit dem der junge Meister seiner Heimat hätte danken können,
ist es doch das eigentlich schweizerische Werk Schoecks, das Werk,
in dem die Seele schweizerischer Natur, der Atem schweizerischen Lebens
sich in Musik löst, das Werk, in dem er mit einem wahren Zauberpinsel
das Bild der Heimat in den leuchtenden Nebel der Töne malt, das
Werk, in dem er sich mit der ganzen Inbrunst seines Musikantenherzens
neben Gottfried Keller, den großen „Schutzgeist der Heimat", stellt, daß
dessen bildersattes und gedankenschweres Wort, von allen Gluten seiner
Töne umstrahlt und durchleuchtet, uns doppelt mächtig zu Herzen spricht.

Verhältnismäßig spät, und erst nach schwerem Ringen hat der
Musiker Schoeck den Weg zu Keller gefunden; dem Menschen Schoeck

ist er seit den Jahren der Jugend so nahe gestanden, wie nur der große
Dichter eines Volkes, der dessen Seele Sprache verliehen, dessen Ahnen


	Die Krisis der gegenwärtigen Kultur

