
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 8 (1928-1929)

Heft: 5-6

Artikel: Katholik und Staat

Autor: Wick, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Welschschweizerischer Föderalismus. 23?

soll. 1918 hat den Schnitt quer durch das Volk der deutschen und
welschen Schweiz, die Trennung in cin Oben und ein Unten, die soziale
Kampfstellung gebracht. Seither spaltet neben dem konfessionellen auch
noch der soziale Gegensatz die deutsche Schweiz. Die Folge davon ist, daß
die deutsche Schweiz, bezw, ihre bisherige, den Staat von 1848 und 1874

tragende Mehrheit, um die Führung in diesem Staat gekommen ist.
Heute liegt die Führung bei einer aus Minderheiten zusammengesetzten
Mehrheit, von der jedes einzelne Glied gleicherweise an der Erhaltung
des Bestehenden, nicht aber an dessen Überschreitung und Weiterentwicklung

interessiert ist. Welcher Art wird eine künftige Mehrheit sein, die
das Rad wieder vorwärts zu drehen gewillt und entschlossen ist? Ob so

oder so beschaffen, wird sie nicht an den Fragen vorbeigehen können,
die durch das Buch Rameru's aufgeworfen werden.

Katholik unb Staat.
Von Karl Mick, Luzern.

enn an dieser Stelle in Kürze die Stellung des Katholiken zum
Staate umschrieben werden soll, so kann es sich doch wohl nicht

darum handeln, hier einen Grundriß katholischer Staatsauffassung zu
geben, sondern die Haltung des Katholiken zu charakterisieren, wie sie

sich aus seiner Doppelstellung als Mitglied der katholischen Kirche und
des gegenwärtigen säkularisierten Staates ergibt.

Diese Haltung in einer Zeitschrift zu umschreiben, die zum größten
Teil von Nichtkatholiken gelesen wird, ist aber umso schwieriger, als über
das Wesen der katholischen Kirche und über das Verhältnis des Katholizismus

zu den einzelnen Kulturgebieten, also auch zum Staate, in
diesen Kreisen Auffassungen herrschen, die der katholischen Auffassung
vielfach entgegengesetzt sind. Es ist eine unverkennbare Abneigung, wenn
nicht geradezu eine gewisse Angst vor der nicht erfaßbaren politischen
Macht des Katholizismus, die einen antirömischen Affekt erzeugt haben,
der in den kulturellen, politischen und kirchenpolitischen Fragen des

letzten und jetzigen Jahrhunderts immer wieder im nichtkatholischen
Lager zum Durchbruch kam, angefangen von der Bewegung um den

Syllabus durch den Kulturkampf hinauf bis zu den heutigen
Konkordatsbestrebungen. Jn allen diesen Bewegungen wurde und wird dem Katholiken

laut oder stillschweigend der Vorwurf gemacht, daß er in seiner
Doppelstellung als Mitglied der Kirche und des Staates, die beide
politische Gestalt besitzen, nicht ein unbedingt zuverlässiger Staatsbürger sein
könne. Das Schlagwort des „Ultramontanismus" ist der landläufigste
Ausdruck dieser Stimmung gegenüber dem Katholiken.

Die Kirche, die in ihrer zeitlichen und territorialen Universalität in
Kontinenten und Jahrhunderten denkt, kann sich nicht an die Vergänglichkeit

einer einzelnen Kultur binden. Man hat die Kirche als stcmts- und



226 Karl Wiek

kulturfeindlich bekämpft, als Pius IX. sich weigerte, sich mit dem
Liberalismus um die Mitte des letzten Jahrhunderts zu versöhnen, mit einem
Liberalismus, der damals ein Manchesterrum vertrat, das auch die
heutigen Liberalen nicht mehr vertreten. Man stelle sich die heutige Lage
der Kirche vor, die sich offiziell zu jenem Liberalismus bekannt hätte!
Sie wird ja heute noch mit den Fehlern belastet, die die mittelalterliche
Kultur bei allen Vorzügen auch hatte. Wiederum wurde die Kirche
bekämpft, als sie die feierliche Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit

vornahm, obwohl gerade diese Dogmatisierung und die mit ihr
zusammenhängenden vatikanischen Dekrete nach dem Urteil des
protestantischen Theologieprofessors G. Krüger (in seiner Schrift „Das Papsttum",

Tübingen 1907) „die wirksamste Schranke gegen Übergriffe des

Papsttums auf das weltliche Gebiet bedeuten". Auch heute noch lebt der
bloß gefühlsmäßige antirömische Affekt weiter und läßt beispielsweise
konfessionelle Ausnahmebestimmungen in der schweizerischen Bundesverfassung

weiter bestehen, die fich recht seltsam ausnehmen in einem Staate,
der sich gerne als Vorbild der Freiheit fühlt.

Bei allem guten Willen, mit dem man der Eigenart der Kirche
Rechnung tragen will, bleibt doch als Rest beim Nichtkatholiken immer
ein Mißtrauen gegen den Katholizismus übrig, den man nicht als
Garanten des modernen Staates, namentlich nicht als Garanten der
modernen Demokratie anerkennen will. Willy Hellpach, der
ehemalige badische Staatspräsident, hat aus diesem Mißtrauen heraus noch
1925 auf der Breslauer Tagung der demokratischen Partei erklärt, der
Katholik tonne wohl Bürger, aber nicht Bürge einer Demokratie
sein. Er hat diesen bösen Spruch in seiner „Politischen Prognose für
Deutschland" korrigiert: er habe eigentlich sagen wollen, daß der Katholik
Wohl Bürger, der Katholizismus aber nicht Bürge der Demokratie
sein könne. Das ist ja nun richtig, aber unrichtig wäre die Folgerung,
daß auch der Katholik nicht Bürge der Demokratie sein könne. Gewiß,
der Katholizismus verpflichtet niemanden zur Demokratie, verpflichtet
nur zur Treue zum Staate, soweit er Gottesgebote und Sittengesetz nicht
verletzt.

Die Kirche, der Katholizismus sind nicht Bürgen irgend einer Staatsform,

weder der Demokratie, noch irgend einer andern Staatsform. Die
Kirche braucht aber bei der Gestaltung neuer Staatsformen nicht an alten
Formen zu hangen, bei aller berechtigten Pietät gegenüber diesen
vergangenen Formen. Es erscheint daher verfehlt, wenn beispielsweise heute
katholische intellektuelle Kreise Österreichs die Verbindung des
Habsburgischen Thrones mit dem Altar als Gegenwarts- und Zukunftsausgabe

betrachten. Und es war ein Fehler beim Übergang der
mittelalterlichen sozialen und wirtschaftlichen Formen in die modernen
Gesellschaftsformen, die mittelalterlichen Formen in die Neuzeit herüberzunehmen

oder nach Konstituierung der neuen modernen Verhältnisse gar
eine mittelalterliche Gesellschaft rekonstruieren zu wollen, wie das im
Bestreben der katholischen Romantiker vor 100 Jahren der Fall war.
Das war auch der Fehler der katholisch-christlichsozialen Bewegung um



Katholik und Staat. 2Z7

die Mitte des letzten Jahrhunderts, die anfänglich im Fahrwasser dieser
katholischen Romantik segelte, bis sie sich in den Achtzigerjahren unter
dem Einfluß von Hertling und Hitze ziemlich resolut von ihr
lossagte und sich folgerichtig auf den Boden der bestehenden Staats- und
Gesellschaftsordnung stellte, auf dem heute auch die politisch und sozial
organisierten Schweizer Katholiken stehen.

Wir haben ein neuzeitliches Beispiel dafür, wie gefährlich cs werden
kann, an alten, aus katholischem Geist herausgewachsenen Formen
festzuhalten, wenn der katholische Geist aus diesen Formen sich verflüchtigt
hat, wenn also ein Kultur- und Staatskatholizismus gezüchtet wird, in
welchem die Priorität dem Begriffe Kultur und Staat zukommt, wir
meinen die Bewegung, die uns bekannt ist unter dem Namen der
„^.etiou fränsäise" mit ihrem Führer Charles Maurras. Jn
Maurras und seiner Bewegung liegen die Gefahren eines bloßen Kultur-
und Staatskatholizismus offen zutage. Hippolyte Taine ist der
Vater dieser Bewegung. Aus geschichtlichen, nicht religiösen Gründen
wurde Taine zum Verteidiger des Christentums in Staat und Gesellschaft

und sah im Katholizismus die große französische Tradition, zu
der er das französische Volk zurückrief. Maurras und seine „^.etion
trg,vcg,ise" sind ein ausgesprochenes Beispiel einer falschen Verbindung
von Kirche und Kultur, von Katholizismus und Staat. Die „^cticm
träitt)s.i8e" ist eine Herabwürdigung von Religion und Kirche zu bloßen
politischen Zwecken. Es ist letzten Endes Katholizismus für den
nationalistischen Heeresbedarf.

Maurras spricht einmal vom Katholizismus, „der das große
Verdienst hat, den semitischen Anarchismus des eigenen Stifters und seiner
Apostel unschädlich gemacht zu haben". Was also der Basler
Kirchenhistoriker Franz Overbeck der Kirche zum Vorwurf macht, was
der Rechtslehrer Rudolf Sohm als Sündenfall des Christentums
erklärte, was der Dichter Dostojewski) in seinem „Großinquisitor"
zum größten literarischen Schlage gegen die katholische Kirche formte,
bezeichnet Maurras als kirchlichen Ruhmestitel, Es fehlt allen diesen
Männern, so entgegengesetzt ihre Auffassungen sonst von Katholizismus
und Kirche sind, gemeinsam die Erkenntnis der Lebensfülle, wie sie sich

in der Kirche auswirkt. Die einen kennen nur den Inhalt, die andern
nur die Form, die einen verteidigen ein gestaltloses, formloses Christentum,

eine Religion ohne Kirche, die andern eine Kirche ohne
Religion.

Die katholische Kirche lehnt Maurras und Dostojewsky in gleich
entschiedener Weise ab, weil beide nur Teilerscheinungen der Kirche sehen.
Wohl ist die Kirche auch als religiöse Macht eine historische Beharrungskraft,

aber sie ist mehr als das, sie erhebt sich über das bloß Beharrende
des geschichtlichen Seins zu zeitlosen ewigen Gedanken. Wohl sind
Ausgangspunkt und Ziel der Kirche im Jenseits zu suchen, aber zwischen
Ausgangspunkt und Ziel liegt die Zeit, in der die Kirche zu wirken hat,
in der die gemeinschaftsbildende Energie des Christentums, ganz abgesehen

von der göttlichen Stiftung der Kirche, sich naturnotwendig eine



2ZS Karl Wick

Form geben mußte. Aber neben dieser Eigenform bestehen weitere
Formen menschlichen Zusammenlebens, uud je nach dem Geiste diesei
weitern Formen, die uns am bekanntesten sind als politische Form des

Staates und als soziale Form der Gesellschaft, wird die Kirche in festere
oder losere Verbindung mit diesen Formen treten können. Die Kirche
schützt also keine Kultur als solche, aber sie schützt sie und ermöglich!
sie als Durchgangsstadium der Einzel- und Gesamtseelenformung im
Sinne ihrer übernatürlichen Aufgabe. Das Interesse der Kirche und
des Katholizismus an der Kultur und an den einzelnen Staatsformev
ist also ein Interesse des Mittels und nicht ein Interesse des Ziels. Dae
Verhältnis der Kirche zu Kultur und Staat läßt sich also in gewissem
Sinne als katholischer Jndifferentismus bezeichnen.

Jn neuerer Zeit hat die Kirche wiederholt in einem bestimmten
Punkte des kulturellen Lebens diese Indifferenz betont, eben gerade in
der politischen Frage um Monarchie und Demokratie. Als man Papst
Leo XIII. veranlassen wollte, sich zugunsten des Royalismus
auszusprechen, da wies er auf das Kruzifix hin und erklärte, daß dies der
einzige Leichnam sei, an den sich die Kirche binde. Die Kirche hat sich

aber auch nicht an die Demokratie binden lassen, und als Marc
Sangnier im „Sillon" eine zu enge Verbindung von Demokratie und
Kirche herstellen wollte, wurde er von Pius X. desavouiert. Die
Stellungnahme Leos XIII. gegenüber der Monarchie und die Stellungnahme
Pius' X. gegenüber der Demokratie entsprangen der nämlichen
Grundhaltung: der Indifferenz der Kirche gegenüber den politischen Formen
Damit ist die Freiheit der Kirche gegenüber der Welt und der Zeit
ausgesprochen.

Die Kirche ist also in der Tat kein Bürge irgend einer Staatsform,
sie ist nur Bürge der Heilsgüter, die ihr von Christus anvertraut worden
sind. Das schließt nicht aus, daß der Katholik als Bürger Bürge seines
Staates sei, unabhängig von der Organisationsform seiner Kirche, weil
die religiöse und die politische Haltung in Bezug auf die Organisationsform

nicht gleichartig sein müssen. Der hierarchische Aufbau der Kirche
verlangt durchaus nicht, daß der Katholik auch einen hierarchischen Aufbau

des Staates postuliere, Ausgangspunkt und Ziel der Kirche sind
verschieden von Ausgangspunkt und Ziel des Staates, und es ist durchaus

falsch, wenn Hellpach meint, daß der einzelne Katholik nur dann als
Bürge der Demokratie gelten könne, „wenn er sich vom katholischen Lehr-
und Forderungssystem sehr weitgehend distanziert". Mit Recht wurde
demgegenüber betont, daß gerade die autoritäre Kirche, wenn sie

unabhängig vom Wandel des Volkswillens die Heilsgüter sicher stelle und
das Ziel der Menschheit unverrückbar festhalte, damit den Boden für
ein umso freieres Spiel der politischen Kräfte bereite. Aber es werden
gerade der Kirche in der freien Erfüllung ihrer Aufgabe immer wieder
Schwierigkeiten bereitet, fodaß dic politischen Kräfte des katholifchen
Volkes sich vielfach im kirchenpolitischen Kampfe aufzehren müssen.

Es ist bereits betont worden, daß die Kirche organisatorisch eine

Hierarchie darstellt, d. h. eine Organisation der Kirchengewalt, die



Katholik und Staat. 239

in Unterordnung unter den Papst die Kompetenzen in abgestufter Form
unter viele Organe, die Bischöfe, verteilt. Wesentlich ist' ihr das Fehlen
der juristischen Verantwortlichkeit gegenüber den Gläubigen. Die Hierarchie
ist also nicht Demokratie, weil nicht die Gemeinschaft der Gläubigen
Träger der Kirchengewalt ist; sie ist auch nicht Monarchie, weil die
bischöfliche Gewalt keine vom Papste delegierte ist, sondern iure äiviuo
besteht und nur vom Papste konfirmiert wird; sie ist auch nicht Aristokratie,

weil der Papst mit seinem Primat nicht wie ein Vorsteher im
Kollegium Gleichberechtigter ist, sondern eine übergeordnete Gewalt besitzt.

Es kann also weder eine demokratische, noch eine monarchische, noch
eine aristokratische Staatsform sich für ihre Richtigkeit auf die katholische
Kirche berufen, die. in ihrer gesellschaftlichen Form wesentlich von diesen
drei Formen sich unterscheidet.

Und dennoch bietet gerade die kirchliche Hierarchie dem Katholiken
wesentliche Elemente für eine demokratische Gestaltung des Staatslebens.
Das demokratische Grundprinzip heißt nicht allgemeine Gleichmacherei,
sondern lautet richtig formuliert: alle Menschen sind gleich geschaffen,
nicht an Form und Fähigkeiten, sondern an Anrecht sich zu entwickle«
und zu den Berufenen gezählt zu werden. Dieses Grundprinzip ermöglichte

es einem Holzhacker, zum größten Staatslenker Amerikas zu werden,
Jn einer aristokratischen oder monarchischen Umwelt aber wäre Abraham

Lincoln nie zu dieser Auslese gekommen.
Demokratie im eben angedeuteten Sinn, der weit entfernt ist von

der Rousseau'schen Auffassung der Demokratie, ist ein tief christliches
Prinzip, beruhend auf den katholischen Dogmen über die menschliche
Natur. Die Bewertung des Menschen in diesem christlichen Sinn hat
sich daher auch in der Weltgeschichte zugunsten des demokratischen
Staatsgedankens ausgewirkt. Auch der hierarchische Aufbau der Kirche
zeigt solche demokratische Elemente, soziologisch (nicht religiös, denn
religiös besteht, wie bereits betont, keine Demokratie mit Verantwortlichkeiten

gegenüber dem Volke oder dem einzelnen Gläubigen) eben aus
dem genannten Grundprinzip, wonach jeder seinen Standort erhält kraft
seines geistigen Ranges. Dieses Grundprinzip ermöglichte es, daß als
Nachfolger Leos XIII. aus adligem Geblüte, der einfache Bauernsohn
aus Riese, Josef Sarto, als Pius X. den päpstlichen Thron besteigen
konnte,

Demokratie im Sinne des christlichen Dogmas von der Menschen-
naiur bedeutet Protest gegen jede Art von Vergewaltigung, heißt, jeden,
auch den Geringsten, anhören. Als Papst Gregor I, (gestorben 604)
vernahm, daß in Rom ein Bettler Hungers gestorben sei, schloß er sich

aus Scham darüber einen Tag lang in sein Zimmer ein, ohne Speise
und Trank zu sich zu nehmen. Jn dieser neuen Haltung lag, wie F r. W.
Fo er st er in seiner „Politischen Ethik" sagt, die Wurzel zur modernen
Demokratie: daß nämlich auch die Stimme des armen Mannes nicht mehr
überhört werden dürfe. Jn diesem neuen Rechte auch der armseligsten
Stimme lag bereits der Keim für das allgemeine Stimmrecht. Diese
neue Bewertung der Einzelexistenz im Lichte der ewigen Bestimmung



240 Karl Wiek

der Seele hat als eine gewaltige weltgeschichtliche Triebkraft sich zugunsten
des demokratischen Gedankens ausgewirkt. Kann also die Kirche auch nicht
als Bürge der Demokratie in Anspruch genommen werden, so wird doch

auch niemals aus ihrem hierarchischen Ausbau ein Schluß gegen die
demokratische Staatsform gezogen werden können, wie Hellpach es getan
hat. Der Katholik ist in dieser Frage der Staatsform durchaus frei. Ob
er sich für diese oder jene Staatsform entscheiden will, hängt von
Faktoren ab, die außerhalb der katholischen Glaubenslehre liegen.

Zwar nimmt die Kirche aus dem Bewußtfein ihrer göttlichen
Sendung für sich das Recht in Anspruch, auch in politischen Fragen über
die Einhaltung des natürlichen Sittengesetzes zu wachen. Aber ihre
Autorität betätigt sich in diesem Fall nur negativ, indem sie im
Notfall eine Verfehlung des staatlichen Gesetzes feststellt. Sie erteilt
aber in solchen Fragen keinerlei positive politische Weisungen. Denn
nach kirchlicher Lehre besitzt der Staat eine selbständige

natürliche sittliche Aufgabe, die verschieden ist
von der Aufgabe der Kirche. So find nach kirchlicher Lehre
beide Gewalten, kirchliche und staatliche, im Prinzip voneinander
unabhängig. „Dträczue potestäs est iu suo gsuere msxiiiui", jede der beiden
Gewalten ist in ihrem spezifischen Bereiche die größte, sagt Leo XIII.
mit unmißverständlicher Klarheit. Jn ihrer spezifischen Sphäre haben
weder Kirche noch Staat eine höhere Gewalt (juristisch) anzuerkennen,
sind aber in geners alterius, in der Sphäre des andern voneinairoer
abhängig und haben in gemischten Fragen, die Kirche und Staat
zugleich berühren, sich zu verständigen zu suchen. Man führt gegen eine
derartige Verständigung in Form von Verträgen oder Konkordaten von
nichtkatholischer Seite vielfach das Argument der staatlichen Souveränität
ins Feld als der Kompetenz des Staates, seine rechtliche Wirksamkeit
selbst zu bestimmen. Dieses Argument ist hinfällig. Wesentlich für den
Staat ist die juristische Unabhängigkeit, die auch durch einen Vertrag

nicht angetastet wird. Aber diese juristische Unabhängigkeit schließt
eine moralische Abhängigkeit nicht aus. Staat und Gesetzgeber finden
unendlich viele Schranken, die sich aus Sitte und Geist der Nation, aus
geographischen und ökonomischen Verhältnissen ergeben. Diesen Schranken
gegenüber die Souveränität des Staates anzurufen, wäre ein Unding.
Gleichermaßen ist auch der Appell an die Souveränität des Staates
gegenüber den moralischen und religiösen Faktoren nicht zu rechtfertigen.

Es können nun aber im Einzelfall staatspolitische und
kirchenpolitische Interessen kollidieren, sodaß der Katholik in der Tat in einen
Gewissenskonflikt geraten kann. Er hat in diesem Falle sich nach der
Rangordnung der kollidierenden Interessen zu entscheiden. Wo es sich

um für Staat mnd Kirche gleich lebenswichtige Güter in irgend einer
Sache gemischten Rechtes handelt, hat er sich für das kirchliche Recht zu
entscheiden, nicht im Sinne eines aktiven Widerstandes gegen den Staat,
sondern im Sinne der Geltendmachung seiner bürgerlichen Rechte zur
Beeinflussung des Staatswillens. Denn fo sehr der Katholik nach kirchlicher

Lehre Staat und Kirche in ihrem Macht- und Zweckbereich als



Katholik und Staat. 241

selbständig anerkennt, so sind beide doch nicht an Würde und Erhabenheit

ranggleich, denn die Kirche überragt namentlich wegen ihres
übernatürlichen Charakters den Staat in der Rangordnung der Werte und
Zwecke. Jn solchen Konfliktsfällen gilt für den Katholiken: man muß
Gott mehr gehorchen als den Menschen! Das bedeutet keine Bedrohung
des Staates, ganz im Gegenteil, denn gerade aus dem von der Kirche
geschützten Gewissen erwächst auch die Solidarität des politischen
Gewissens. Auch ein Nichtkatholik, wie Fr. W. Fo er st er anerkennt, daß
der größte Kulturwert der Kirche darin liege, daß sie das Persönliche
Gewissen des einzelnen gegenüber dem sozialen Milieu und dem Staate
befestige. Auch Auguste Comte hat vom soziologischen Standpunkt
aus die staatliche Bedeutung einer vom Staate unabhängigen
geistigsittlichen Macht verteidigt und die Ansicht vertreten, daß das freie und
kritische Verhalten des modernen Menschen gegenüber dem Bestehenden
im wesentlichen nur dem mächtigen Rückhalt zu verdanken sei, den die
Kirche dem Individuum gegen die Staatsallmacht gegeben hat. M a ch i a-
velli meinte zwar, daß der Staat Menschen brauche, die ihr Vaterland

mehr lieben als ihre Seele, aber er vergißt dabei, daß wer sein
Vaterland über das Heil seiner Seele stellt, nur zu bald noch greifbarere
Interessen über das Vaterland stellt. Auch Bismarck, der sonst
gewohnt war, gewalttätig alle andern Interessen hinter die sogenannte
Staatsraison zurückzustellen, hat die Unmöglichkeit eingesehen, einseitig
mit äußern Machtmitteln der Kirche bezw. den Katholiken seinen Willen
aufzuzwingen. So erklärte er wörtlich in einer Landtagsrede vom 21. April
1887: „Am allerwenigsten ist dieses Ziel (die Herstellung des
kirchenpolitischen Friedens) dadurch zu erreichen, daß man ausschließlich mit
Staatsgesetzen dekretiert, womit der Katholizismus, resp, die andern
Bekenntnisse für ihre dogmatischen und konfessionellen Aufgaben zufrieden
zu sein haben... Ich wenigstens muß dem Versuche, unsere katholischen
Landsleute gegen ihren Willen dauernd zu vergewaltigen, meine
Mitwirkung versagen." So ist denn der gerade und vernünftige Weg, die
Verhältnisse von Kirche und Staat zu regeln, das gegenseitige
Einvernehmen, Übereinkünfte formeller Art, der Abschluß von Verträgen oder
Konkordaten. Der Staat fährt mit solchen Verträgen nicht schlecht. Georg
Iellin ek, einer der bedeutendsten deutschen Staatsrechtler des letzten
Halbjahrhunderts, bekannte selbst, „daß man aus den Konkordaten als
Akten der Kirche nicht die Stimme drohender, in ihren Rechten
gekränkter Erinnyen höre, sondern die Worte segnender Eumeniden."

Nun kann im Falle einer Kollision staatspolitischer und
kirchenpolitischer Interessen aber die Lage auch so sein, daß es sich für den

Staat, bezw. für das politische Leben um eine lebenswichtige Frage
handelt, während das in solchem Maße für die Kirche nicht der Fall ist.
Dann hat der Katholik keine Verpflichtung, etwa dem Rate
kirchlicher Behörden, und wäre es auch des Papstes, Folge zu leisten. Das
bekannteste historische Beispiel dieser Art ist die S e p t e n n a t s f r a g e.

1887 hat Leo XIII. im Interesse der kirchenpolitischen Beruhigung Deutschlands

der Zentrumspartei den Wunsch nahegelegt, für das Septennats-



242 Karl Wiek

gesetz, d. h. für einen siebenjährigen Militäretat, die Stimme abzugeben.
Die Zentrumspartei hatte gegen dieses Septennat gewichtige
staatspolitische Bedenken und wollte nur einem dreijährigen Etat die
Zustimmung geben. Sie ließ also nach Rom berichten, daß sie nichr in
der Lage sei, dem päpstlichen Wunsche zu entsprechen, trotzdem «auch

kirchenpolitische Interessen berührt würden, da Bismarck die römische
Kurie wissen ließ, daß bei Annahme des Septenuats durch die Zcntrums-
fraktion des Reichstags der kirchenpolitische Frieden gefördert würde.
Kardinalstaatssekretär Jakobini ließ hierauf die Zentrumspartei im
Auftrage des Papstes wissen, daß „dem Zentrum als einer politischen Partei
volle Handlungsfreiheit gelassen sei". Diese Freiheit haben sich die
politischen Organisationen der Katholiken überall gewahrt, und es läßt
sich kein Beispiel aus der neuern Geschichte anführen, das einer
Aberkennung dieser Freiheit durch die kirchlichen Instanzen gleichkäme.

Der Katholik erkennt und anerkennt also den Eigenwert
sowohl der Kirche als auch des Staates. Daraus ergibt sich,
daß es nicht eine katholische Politik in dem Sinne geben kann, daß von
den katholischen Glaubens- und Sittenlehren aus eine eindeutige und
verpflichtende Lösung für alle Fragen des politischen Lebens gefunden
werden könnte. Aus diesem Grunde hat der Katholik die Freiheit, sich
jenen politischen Parteien anzuschließen, die seiner persönlichen
Überzeugung gemäß das öffentliche Wohl am besten fördern. Aber er darf
sich keiner Partei anschließen, die in ihrem Programm oder in ihrer
Praxis sich mit den Grundsätzen der Kirche nicht verträgt. Namen sind
hier nebensächlich, auf die Sache kommt es an. Jn einem Lande kann
eine „konservative" Partei antikatholischen Charakter haben, in einem
andern Lande wiederum kann sie der politische Sammelpunkt der Katholiken

sein. Geschichte und Tradition spielen hier eine ausschlaggebende
Rolle. Wohl hat der Katholik aus seinem Glauben, aus leiblich-
seelischer Einheit heraus sich mit dem politischen Leben auseinanderzusetzen.

Aber was in einzelnen politischen Fragen mit dem Glauben
übereinstimmt und aus dem Glauben folgt, ist in rein politischen Fragen nicht
kirchlich autoritativ festgelegt und kann daher auch nicht einheitlich von
allen Gläubigen festgelegt werden. Eine einheitliche feste, autoritativ
festgelegte Linie hatten die Schweizer Katholiken bei der Kampagne um
die Vermögensabgabeinitiative. Hier stand ein kirchliches und göttliches
Gebot in Frage, das die Schweizer Katholiken in geschlossener Front
als Gegner dieser Initiative sah. Gespalten waren sie dagegen in der
Frage des Getreidemonopols, obwohl auch hier versucht wurde, mit dem
Schlagworte „Staatsfozialismus" eine religiös-ethische Frage daraus zu
machen. Es zeigt sich, daß auf dem Boden des einen religiösen Bekenntnisses

und Dogmas über diese oder jene politische Frage verschieden
geurteilt werden kann, nur darf dieses Urteil nicht kirchlichen und religiösen
Grundsätzen widersprechen, sondern hat diesen Grundsätzen konform zu
sein. Das ist Politik aus dem Glauben oder der viel angefochtene

„Polit i s che Katholizismu s". Es besagt dieser politische Kattholi-
zismus gar nichts anderes, als daß der Katholik seine katholifchen Grund-



Katholik und Staat. 243

sähe auch auf das öffentliche, gesellschaftliche und staatliche Leben
angewandt wissen will. In diesem Sinne ist Katholizismus so wenig bloße
Privatsache, als der Liberalismus und der Sozialismus keine bloße
Privatsache sind, nicht sein können, wollen sie nicht ihres Einflusses in
der Öffentlichkeit, im Staats- und Gesellschaftsleben verlustig gehen.
Politischer Katholizismus ist also einfach die Ubereinstimmung des
politischen Denkens und Handelns mit den katholischen Glaubeusüber-
zeugungen. Das ist nicht Mißbrauch der Religion zu politischen Zwecken,
sondern einfach Zusammenklang der persönlichen Glaubensüberzeugungen
mit den Zwecken des öffentlichen Lebens.

Literatur.
Dr. Peter Tischleder: Die Staatslehre Leos XIII. 533 S, M.-Gladbach. Volks¬

vereins-Verlag. Mit Quellen- und weiteren ausführlichen Literaturangaben.

Dr. Kart Böckenhoff, Dr. Albert M. Koeniger: Katholische Kirche und moderner
Staat. 208 S. Köln. Verlag I. P. Bachem.

Karl Neundörfer: Zwischen Kirche und Welt. 170 S. Frankfurt a. M. Verlag
der Carolusdruckerei.

Carl Schmitt: Römischer Katholizismus und Politische Form. 80 S, Hellerau,
Verlag Jakob Hegner.

Fr. W. Foerstcr: Autorität und Freiheit. München. Kösel'sche Verlagshandlung.

Rätoromanischer Selbstanöigkeitswille.
Von Ractus.

/L^s wurde seinerzeit auch in Graubünden mit Interesse davon Kenntnis
^> genommen, daß der Urner Landammann Lusser an den Bundesrat
das Begehren stellte, gegen die landesverräterische Arbeit des im Tessin
erscheinenden Blattes „Adula" einzuschreiten. Dieses Preßorgan treibt
seit Jahren eine irredentistische Hetze gegen die Schweiz, Es hat sogar
Italien zur Eroberung des Tessins aufgefordert, denn dieses von Italien
„vergessene Land" müsse aus der „Knechtschaft der Barbaren erlöst"
werden! Diese Stilprobe mag zur Kennzeichnung der systematischen
Minierarbeit der „Adula" genügen. Der Zweck seiner Schreibübungen
ist durchsichtig genug, ja derart provokatorisch, daß man sich nur wundern
muß, wie solchem Treiben auf Schweizerboden nicht schon lange Halt
geboten wurde. Solch unseliger Schreiberhand müßte schonungslos auf
die Finger geklopft merden. Im eigenen Hause sollten wir Schweizer
doch Meister sein, Oder wollen wir an verhängnisvollem Langmut die
einstige österreichische Regierung überbieten? Deren fabelhafte Vogel-
Strauß-Politik gegenüber dem italienischen Jrredentismus sollte für uns
ein warnendes Beispiel sein.

Daß der italienische Jrredentismus seit einer längeren Reihe von
Jahren auch auf die Schweiz sein Auge geworfen, ist mehr als offenes
Geheimnis. Der Handatlas der Geographie für die unteren Schulen


	Katholik und Staat

