
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 8 (1928-1929)

Heft: 1

Artikel: Rasse, Geist und Weltgeschichte. 2, Weltprobleme

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 Crich lZrocK

regelung der geheimen Abstimmung überhaupt, samt allen nötigen
Ausführungsbestimmungen, dem Volke in geheimer Abstimmung zum Entscheide vorzulegen.
Die Amtsdauer der Behörden geht nach bisherigen Bestimmungen, Diese
Beschlüsse treten sofort in Kraft, Entgegengesetzte Bestimmungen verlieren ihre
Wirkung,

Begründung:
Das Stimmrecht der Bürger bildet die Grundlage jeder Volksherrschaft,

Das Recht, seine Stimme für oder gegen die Gesetze abzugeben und bei den
Wahlen in die obersten Behörden mitzuwirken, ist eines der ersten und
wichtigsten Rechte und eine Bürgerpflicht im demokratischen Staatswesen, Die
Möglichkeit aber, diese Rechte auszuüben, wird heute zahlreichen Stimmfähigen im
Kanton entzogen. Die Entfernung des Landesgemeindeplatzes, die Kosten der
Fahrt und des Unterhaltes, die beruflichen Pflichten n. s, w,, verhindern heute
viele Hunderte Stimmberechtigte, an der Beratung der Gesetze und an den
Wahlen teilzunehmen. Für unbemittelte Mitbürger aus abgelegenen Tälern
und entfernten Ortschaften steht heute das Stimmrecht in kantonalen Angelegenheiten

auf dem Papier, Dieser Zustand ist ungerecht und gegenwärtigen
Verhältnissen und Ausichtcn nicht mehr angepaßt, Initiative und Rcfcrendnm bleiben
Wie bisher bewahrt. Ans diesen Gründen erstreben wir die Abschaffung der
Landesgemeinde und die N>.'uoro»u»g der damit zusammenhängenden ^-olae^, um
in geheimer Abstimmung nnd erleichternde» Umständen jedem Stimuiiähigen
Gelegenheit zu geben, am Staatswohle, an den Gesetzen und Wahlen mitzuraten
und mitzutaten. Wir wollen jedem Stimmberechtigten geben, was ihm gehört,
und von Rechts wegen die unbehinderte Ausübung seines Stimmrechts!"

So wird der erste Maisonntag für das Urnerlcmd ein folgenreicher
Tag werden!

Möge der gute Stern über dem Urncrvolte walten! Der
Landammann Föhn rast just durchs Reußtal und rüttelt an allen Läden
und Türen, dieser altehrwürdige Bergler, der ja so unzählige
Landesgemeinden zu Bötzlingen umtollte und das gesprochene Wort mit
forttrug, daß es kein Unheil schaffe,

Und mögen auch die „Landesgemeindetitti", dieses Zuckerbackwerk
in Puppenform, zu einem wunderlichen Sonnenkreis vereinigt, in irgend
einer Form für die Jugend fortbestehen, sollte die geheime Abstimmung
kommen, damit nach wie vor der Wahl- und Gesetzessonntag sein
festliches Gepräge beibehält. Denn jeder Wahltag sollte ein Landesfesttag
sein!

Ende März 1928.

Rasse. Geist unb Weltgeschichte.
Von Erich Brock.

2. Weltprobleme.

I.
^?>ie Einsicht, daß die Naturtatsachen, Rasse und Vererbung, eine ganz

andere Rolle für die Gestaltung des inneren Menschen spielen, wie
die vorhergehende rationalistische Zeit angenommen hatte, trifft heute mit
einem besonders starken Bedürfnis zusammen, sich über die allgemeine



Nasse, Seist und Zeitgeschichte. 29

Richtung der Kulturentwicklung klar zu werden und, falls diese negativ
sein sollte, sie zum Positiven hin zu beeinslussen. Diese Frage an die

Zukunft der Menschheit begann sich schon vor Spengler und vor dem

Kriege zu stellen. Die Geschichte lehrt, daß starke schöpferische Zeiten
sich wenig den Kopf über ihre Stellung im Ablauf der Geschichte
zerbrechen, und wenn sie es doch tun, fich irgendwie als unbedingt auffassen;
daß Zeiten, die von Fortschrittsbewußtsein hingerissen und berauscht sind,
in Wahrheit auf starken Rückbildungsvorgängen leben (so die Aufklärung
und die Zeit von 1860 bis 1890); und daß endlich Zeiten, denen sich das
bange Gefühl einsenkt, an großen Schicksalswenden zu stehen, dies, in
einem Kampfe des Auf- und Abstieges, wohl auch tatsächlich tun. Noch
nie aber war die Wucht der Schicksalsfrage so beängstigend wie heute,
weil noch nie alle Faktoren unseres Planeten, die in die Rechnung
eintreten könnten, so übersehbar und tatsächlich auch darin mitverhaftet waren
— noch nie so alle Geschichte Weltgeschichte war. Noch nie aber ist auch
die Ubersehbarkeit so als Beherrschbarkeit gedeutet worden, hat der menschliche

Geist trotz allem Pessimismus angesichts der Gefahr derart seine
exakte Berechnung als Ubermacht in sich gefühlt. Aber der Geist darf,
wenn er darüber nicht zu Fall kommen will, sich diese Freiheit nicht zu
billig erwerben. Hofft er nur durch mechanische Handhabung der körperlichen

Verknüpfungen zu siegen, ohne daß er seine Freiheit in ihm selber
gründet, dann wird er in diesem entscheidenden Punkt die Schlacht
verlieren.

Die rassentheoretische i) Kulturlehre argumentiert heute ungefähr
folgendermaßen; Der heutige biologische und kulturelle Abstieg der Menschheit

ist unleugbar. Im Gegensatz zur gangbaren Meinung beruht er nicht
auf einer „Plasmaermüduug", einem Altern der Lebenssubstanz, welche
das Altern der Kulturen hervorriefe. Die lebendigen Gewebe sind an
sich unsterblich; das zeigen die niedrigsten Organismen, das auch die
Züchtungen der Gewebe höherer Organismen außerhalb dieser. Es handelt
sich vielmehr darum, daß infolge der Kulturbedingungen die
minderwertigen Abwandlungen der Art nicht mehr ausgemerzt werden, sondern
sich fortpflanzen, ja daß durch die fortschreitende Umkehrung jener
Bedingungen ins Widernatürliche sogar die normalen und höherführenden
Ausformungen ausgemerzt werden. Durch Aufklärung müssen wir
erreichen, daß die natürlichen Bedingungen und die dadurch geübte Auslese

wiederhergestellt werden, und da das weitgehend nicht mehr möglich
ist, so muß soweit der menschliche Verstand durch seine bewußte
Wahltätigkeit die Auslese ersetzen. Dem dient die Rassenhygiene, welche die
Fortpflanzung der Minderwertigen einzuschränken, die der Höherwertigen
zu befördern trachtet.

Dieser Gedankengang enthüllt sich näherer Betrachtung als ein
naturwissenschaftlicher im bezeichnenden Sinne. Die Naturwissenschaft
als Einzelwissenschaft hat sinnvollerweise ihre Methode darin, die Natur-

l) Baur-Fischer-Lenz, Menschliche Erblichkeitslehre, München, I. F.
Lehmann. Umfassendes grundlegendes Werk, Zusammenfassend: Bauer, Rassenhygiene,
Quelle sc Meyer, Leipzig,



30 Crich lZrocK

gegenstände unter Absehung vom betrachtenden Subjekte ins Auge zu
fassen. Diese eingeschränkte Methode wird falsch, sobald die Betrachtung
sich zu Philosophischer Umfassendheit erhebt; und dann zeigt sich, daß die

Naturwissenschaft aus der Erfahrung die allgemeinsten Begriffe nicht zu
entnehmen vermag. Daher ihr Versagen, sobald sie letzte Zusammenhänge
beurteilt. So auch hier. Obwohl sie sonst den Gedanken der Willensfreiheit

nicht annimmt, wird hier die menschliche Kultur, alles was der
bewußte Verstand und Wille setzt und macht, als frei von allem
biologischen Zwang hingestellt — es trifft in seinen Wirkungen sozusagen

zufällig mit den Notwendigkeiten des Lebens zusammen und kann daher
nach Einsicht in die Folgen davon in andere Richtung gebogen werden.
Nichts berechtigt, in einer schlechthin umfassenden Betrachtung der
Weltgeschichte nach biologischen Gesichtspunkten, wie die Rassenlehre sie will,
Geist nnd Willen außerhalb der Betrachtung zu lassen. Es berechtigt
nichts, sobald beide in das Leben einbezogen werden, ihre Wirkungen
auf das Leben als Zufall in Bezug auf dieses anzusehen. So gut wie
das Leben in Keim und Anlage „weiß", welchen Weg es in deren
Ausbildung nehmen wird, so gut wird die Strebung des Lebens im Menschen
in einem organischen, nicht zufälligen Zusammenhang mit Geist und
Willen stehen, welche beide jedenfalls irgendwie auf und in ihr erwachsen.
Dann aber ist der Niedergang des Lebens an den mcnschengesetzten
Außenbedingungen dennoch ein letztlich eigengesetzlicher Niedergang des

Lebens, eine Plasmaermüdung.
Wie bricht das Leben aus seiner reinen Jnsichheit heraus? Das

Tier strebt nicht aus seinem Lebenskreise fort; gemeinhin vermöchte
niemand zu denken, es brauche Lebensformen, die es nicht hätte, oder hätte
solche, die es nicht brauchte.?) Der leidlich sinnvolle Anblick, welchen die
untermenschliche lebendige Welt darbietet, beruht (unter Absehung von
der Sinnlosigkeit, ihn als Zufall zu bezeichnen) auf einem geheimen
Einklang zwischen zweien: einerseits dem Leben selbst, welches eine
Breite von immer neu entstehenden erblichen Abwandlungen seiner
Formen (sogenannten Mutationen) darbietet, die schon in sich meist einen
positiven Sinn besitzen (denn davon, die sinnvoll geschlossene, sich sofort
tragende und die Bedingungen ihres Daseins mit sich führende, erst
in ihrer Vollendung lebensfähige organische Gestalt aus Anhäufung
kleinster Abweichungen zu erklären, kommt man doch allmählich ab). Und
andererseits den äußeren Bedingungen, welche eben von diesen Mutationen
nur die vollkommensten, ausgeglichensten, lebensfähigsten aufbewahren
und die anderen ausmerzen. Ob man die Wurzel dieses Einklangs ins
Leben selbst verlegen will, als seine eigene irgendwie hellseherische Weisheit,

oder in eine Macht, die von jenseits seiner her alles aufeinander
einspielt, bleibt frei. Auf jeden Fall funktioniert eines Tages dieser
Einklang allmählich nicht mehr: seine eine Seite, die der äußeren
Bedingungen, ist gestört. Und dies zwar nicht so, daß wie in Urzeiten

2) Nur der Mensch bringt es fertig, seinen Haustieren seinen eigenen tiefen
Bruch aufzuprägen und sie zu iustinkiarmcn, hilflosen und unangemessenen
Geschöpfen zu machen.



Nasse, Seist und Weltgeschichte. ZI

klimatische und Bodenbeschaffenheitsänderungen eintreten, sondern es ist
die Umwelt, welche sich der Mensch schasst, die ihn immer restloser um«
schließt und immer abhängiger von sich macht. Und diese Umwelt
entfernt sich von der natürlichen immer mehr und gegensätzlicher. Ihre
störende Rückwirkung aus das Leben ist von diesem also selbst verursacht.
Entweder es hat sie auf seinem instinktivem Wege positiv gewollt, dann
handelt es sich um eine Selbstzerstörung des Lebens. Oder es hat sie

nicht gewollt, dann war sein Instinkt (welcher normalerweise keine gegen
sich selbst gerichteten Entwicklungen im Umkreis des Lebewesens selbst

zuläßt) für die Wirkungen seines Tuns geschwächt, uud damit ist gleicherweise

ein Zerstörungsvorgang im Leben selbst aufgezeigt. Es wäre also
die Kultur, der Geist entweder cin Mittel, eine erlcsenc und umwegs-
hastc aber sichere Art des Lebens, sich selbst zugrunde zu richten und

zu töten; oder aber sie wären ein Anzeichen, eine Verkörperung
verlorenen Gleichgewichts, ein Gemenge von als solchen gesunden Wachstums-

und Formtrieben und ihrer Ablenkung durch wüste Grenz- und
Formlosigkeit; etwa eine Art Krebs oder Elephantiasis.

Wie kommen diese Krankheiten zustande? Dadurch, daß eine polare
Kraft des Lebens ihren Gegenspieler verliert und ins Halt- und Sinnlose

arbeitet. Das Leben und seine Gestalt ist nicht ein Ding, ein so

und so geschnitztes oder gebackenes, das hingestellt wird wie es ist.
Sondern es ist ein Gleichgewicht von Kräften, Es ist dies überhaupt
der letzte Typ alles gestalteten Seins: von Atom, Sonnensystem, Seele,
Gedanken, Gemeinschaft, Menschheit: immer gewinnt eine Kraft an der
andern Gestalt, und beide zusammen zeugen dadurch zwischen sich eine
höhere Ordnung, der sie selbst unterworfen sind. Im Lebewesen halten
sich die Erbeinheiten und die Organe durch ein System künstlicher
Einflüsse, Verkoppelungen, Abscheidungen gegenseitig in Wesen und
Teilfunktion. Jedes hat irgendwie einen blinden Drang zum Maßlosen und
wird erst an dem gegen es gespannten Gegenglicd zu Sinn und Formkraft.

Die lebendigen Wesen halten sich in den Grenzen der Rolle
ihrer Gattung, indem sie ihre Waffen gegeneinander stemmeu: Stärke
oder Schutzfärbung, Schnelligkeit oder ungeheure Vermehrung, Dornen
oder giftige Säfte — und was zuviel ist, wird aufgefressen oder geht
anderweit an den wechselweise gesetzten Umständen zugrunde. So steigert
sich jegliches bis zum Äußersten, was es hergibt; und was nicht über
die Grenze will, kommt nicht einmal an sie und wird vernichtet. Es ist
der Kunstgriff der Natur, jedem Lebenwesen das Absolute als vermeintliches

Ziel vorzuhalten, und es dadurch zu einem Höchsten, aber dennoch
Relativen zu bringen. Denn sie läßt jeden Keim, jedes Individuum, ja
jede Gattung fallen, wenn sie als folche gedient haben. Die Frage nach der
Letztlichkeit der Individualität ist dadurch aber noch nicht verneinend
entschieden, daß sie so durch Kreuzung allgemeiner Faktoren zu
entstehen scheint. Denn nichts hindert, auch in den Erbeinheiten eine
unendliche Feinstruktur anzunehmen. Von Positiver Bedeutung wird
die Ursprünglichkeit der Individualität erst, wo sie zu sich selbst kommt
und steht.



32 Crich lZrocK

Im Menschen erwacht das Sein zn sich selbst, es gewinnt Bewußtsein.

Das Ich ersteht; es weiß und will sich als absolut, als
NichtAllgemeinheit, sondern einziges in aller Ewigkeit, So ist der Mensch
als solcher gewissermaßen Christ. Er will nicht mehr die Auslese, die
auf die Einzelnen nur mittelbar zielt, indem sie, um diese auszurecken,
ihnen den Brotkorb hochhängt. Er wjll die Ausmerze ausmerzen und
das Ich bewahren als solches in Ewigkeit. Er will das Ich, fein
Ziel, nicht als Zusammenfügung von Darüberhinaus und Hemmung, von
Stoß und Gegenstoß, von gleichmäßiger Avstreuung eines weiten Feldes
und ihrer Determination durch die Umstände — sondern gradlinig. Er
will sich nicht vom Zufall nehmen, vom Jneinanderspiel der Allgemeinheiten:

von Bedingungen und Fruchtbarkeit — sondern er will bewußt,
unmittelbar und notwendig im Sein festhalten, was einmal
hineingetreten ist. Er will nicht das Dämonische/) d. h. das Schassen, das
durch Zerstören fortschreitet — sondern sich gegen die Grausamkeit der
Natur schützen. Er will das Vernünftige, den Sinn als in sich absoluten.
Er will Verstand und Willen, die nichts Dämonisches mehr haben, die
ganz menschlich, ganz human sind. Jedoch zerstört er gerade so die
Individualität, nicht sehend, daß sie sich eben nicht als notwendige,
fondern allein als Einschränkung des Allgemeinen, als dessen Zurück-
drängung durch die bloße Fülle, eben als Spannung zwischen zwei Polen
erzeugt. So gewinnt das Ich, nicht mehr gegen seine irrationalen
untermenschlichen Bedingungen gepreßt, Freiheit davon, aber eine leere
Freiheit; es wird selbst ein Allgemeines von höchster Blässe, cin Nichts.
Die geradlinige Festhaltung der Individualität ist so ein Gradmesser
für die fortschreitende Ermattung des Lebens. Es ist das letzte Wort
ganzer Kulturen, Jahrtausende, Metaphysiken und Religionen zum Welt-
Problem, daß die sich selbst wollende Individualität eine Schuld ist, daß
sie eine Verneinung und Einschränkung bedeutet (nämlich des Wesens
durch die Grobheit der Materie), welche schließlich dasselbe völlig
zunichte macht. Es scheint also hierzu eine biologische Begründung zu
geben. Der Mensch gelangt auf dem Wege des Willens zum Leben und
zum Ich dazu, fich äußere und innere Bedingungen zu schaffen, welche
beides einengen, schädigen, vernichten. Die lebendige Substanz, an sich

vielleicht unsterblich, geht in der Verunterschiedlichungsreihe eine
biologische Schuld ein. Je mehr Etwas etwas ist, desto weniger kann es

ein anderes sein; je bestimmter und besonderer es es selbst ist, desto

weniger ist es fruchtbar über sich hinaus. Fruchtbarkeit ist, daß etwas
ein anderes wird, ohne durchaus aufzuhören, es selbst zu sein.

Alles Leben ist Flutung, Umsatz, Anpassung, Neugeburt. Das ist
sein Weg der Selbstreinigung von der Veraltung, Verschlackung,
Verfälschung durch die Festlegung in der objektiven Gestalt. Altern ist eine

Erscheinung der Individualität. Wo es zu deren feinster Gültigkeit kommt,
da erstarrt das Leben am tiefsten und wendet sich gegen sich selbst. Im

^) Vgl. Tillich, Das Dämonische, Mohr, Tübingen, Diese wirklich neu-
schöpferische Schrift wiegt mit ihren 44 Seiten ganze Bibliotheken von
Neuerscheinungen der letzten Jahre auf.



Nasse, Seist und Weltgeschichte. 33

Matze ihrer Besonderung verlieren die Zellen das Teilungsvermögen;
die Organe die Möglichkeit der Wiederneubildung, die Individuen und
Völker die Fortpslanzungskraft; die Kulturen die geistige Hervorbringungs-
fähigkeit im ganz ursprünglich neuschöpferischen Sinne, Im Menschen
bedeutet Individualisierung Vergeistigung, Wird alles gestaltet,
ausgeformt, fest umrissen, zu Ende gedacht, so ist damit ein Ende erreicht.
Der geistige Mensch ist ein Ende. Das Licht sterilisiert. Und was hier
hinführt, was den Menschen auf oem Wege der Verunterfchiedlichung
voranstüßt, ist der unersättliche Lebensdrang, der Trieb zur Fülle. Der
Mensch ist das Tier, dem seine „natürliche" Lebensform nicht genügt,
der wesentlich über sein Wesen hinausgreift. Er findet Werkzeuge,
sich die Naturbedingungen zu erleichtern, die Maßstäbe zu ermäßigen, die
Auslese zu mildern. Die Entwicklung der gesamten Kultur ist grundsätzlich

schon im Feuersteinbeil vorweggenommen. Dieses ist der Idee
nach Sprengung der Naturform, und darin liegt bereits der Gedanke
einer unendlichen Selbstüberschreitung. Der Fortgang des Unendlichkeitsgedankens

geschieht aber im Wechsel zweier Stadien: Die bisherige
Lebensform erscheint eng und arm, indem sie schon im Gedanken aus
sich heraustritt und sich von außen, von der Möglichkeit eines Jenseits
anschaut. Damit wird dieses bald Wirklichkeit, Im neuen Kreise ergibt
sich eine neue geschlossene Formung mit ihrem Binnengefühl; Formung
des materiellen und geistigen Stoffes in Wechselwirkung. Wie schon im
Urzustände neue Erfindungen, neue Zivilisation Hand in Hand gehen
mit neuen Grenzüberschreitungen des Geisteslebens, neuer Kultur: so

bleibt es auch in der späteren Entwicklung, nur daß der Schwerpunkt
sich vom ersten aufs zweite zu verschieben scheint, was aber auch nur
an der veränderten Aufmerksamkeit und Ausdrucksfähigkeit für Geistiges
liegen kann. Jedenfalls erscheint in allen solchen Zuständen relativen
Jnsichseins der Umkreis des durch die Werkzeuge beherrschbaren
technischen Raumes wie derjenige der eben beschreitbaren Gedankenwelt nicht
als "Grenze, sondern als Form. Nur was Form war, kann Grenze
werden, indem es aufhört, Form zu sein. Wie kommt über diese Form
zustande?

Der Beginn geistigen Lebens ist vorzustellen als ein beginnendes
Praktisches Sichausrichten innerhalb einer Anhäufung von einmaligen
rem tatsächlichen irrationalen Elementen, Schon das Tier beginnt unter
dem Druck seiner verschiedenen Bedürfnisse bei Wahrnehmung von
Regelmäßigkeiten mit entsprechender Einführung von Richtpunkten, mit
instinktiver Aufstellung von Gesetzlichkeit, von Form. Es bildet Allgemeindegriffe,

aber sie sind nicht außerhalb des Instinktes frei beweglich. Die
Menschenwelt fährt mit diesem Prozesse durch Jahrzehntausende fort, bis
die angehäuften gesetzten und von Erfahrung und Leben bestätigten
Formen zu einem Ding wie Kultur sich aufgehöht und „er-gänzt" haben.
Es ist deren Wesen, daß ein Allgemeines, Rationales zusammentritt mit
dem besonderen Stoffe der inneren und äußeren Lebens- und geschichtlichen

Umstände eines Volkes und sich darin zu einer Gestalt verkörpert.
Während in der Frühzeit das Irrationale überwiegt und in der Spät-



34 Crich lZrocK

zeit das Rationale, so sind am Jdealpunkt der Kultur ihre beide Faktoren:
Ewiges und Einmaliges, Notwendiges und Zufälliges im Gleichgewicht.
Nennen wir dies das „Mittelalter". Beide sind dann fest verbunden:
die Form wird durch den Inhalt ganz lebendig und gegenwärtig; der
Inhalt durch die Form ganz notwendig und gültig. Solche Zeiten
schauen nicht über diese Verbundenheit hinaus; sie besitzen auch alles in
ihr und setzen sie daher unbedingt. Sie sind überzeugt, daß das
Unbedingte so und nicht anders aussieht, wie es sich ihnen formt; und sie
wissen es wohl auch den nachkommenden Zeiten gewissermaßen glaubhaft
zu machen, denn die größten ihrer hinterlassenen Werke könnten in der
Tat nicht anders sein als sie sind; sie find in ihrer Besonderheit schlechthin

unbedingt. Die großen Schöpfungszeiten der Kultur sind derart
sozusagen chiliastisch: immer wird das Ewige jetzt und hier, unter
den besonderen gegebenen Umständen als voll durchgebrochen und greifbar

verkörpert angesehen; und diese Umstände sind nicht Hemmung und
Abzug davon, sondern eben die Bedingung seiner Fleischwerdung, die
vorgeformte und vorsehungsgemäße Möglichkeit seiner Herabkunft, die
lang erwartete Gestirnstellung des Heils.

Soll der Weg darnach nicht zur Erstarrung, sondern zu neuen
Erweiterungen in neue lebendige Formen führen, so ist offenbar jeweils ein
Freiwerden des gebundenen Irrationalen, ein neues Naivwerden durch
weitgehende Einschmelzungsvorgänge der Form, in Fällen vorgeschrittener
Erschöpfung sogar durch Einreißung weiter Strecken der Bewußtheit
überhaupt, oder ihre Überwältigung durch neu hinzutretendes Naturgut
zur Gewinnung neuer Fruchtbarkeit nötig. Dies ist die biologische
Bedeutung der Völkerwanderung; auch der Aufstieg neuer sozialer Schichten
hat später oft ähnlich gewirkt. Ein Zeichen, daß die Möglichkeit zu
mangeln beginnt, in diesem Sinne in das Fließende und Ganzheitliche
der Natur zurückzutreten, ist die schon vor Rousseau langsam anschwellende
empfindsame Kulturflucht, Sehnsucht nach Natur und dem Urzustand.
Man bemerkt, daß die Überschreitung der jeweiligen Form nicht mehr
in umfassendere Lebendigkeit, fondern mehr und mehr über die Form
überhaupt hinausführt. Sie bedeutet dann eine immer schnellere Flucht
vor der erstarrenden Form, eine Vortäuschung von Befreiungen in die
Weite, welche doch keine sind, sondern nur noch endloses räumliches
Fortschreiten ohne positiven Sinn, den „Fortschritt". Es muß aus dem
toten Chaos doch wieder in eine tote mechanische Zwangsform
zurückflüchten, in der es aber kein Naivwerden mehr gibt. So fruchteten
Krieg und Umsturz nicht. Diese Abbauversuche der Menschheit, um
nach Zertrümmerung des Panzers wieder in frische Bewegtheit
hineinzugeraten, mußte scheitern, da das Bewußtsein an keiner Seite
unterbrochen oder gar abgeschüttelt werden konnte. Ja, diese beschleunigte
Niederreißung stehengebliebener Formen bedeutete noch eine Beschleunigung

des Prozesses selbst. So ist jetzt die Unendlichkeit kaum noch
von Irrationalem verkleidet; sie bricht als ein Unformbares herein,
ebnet alle Unterschiede ein, auf welchen eben die Möglichkeit der
besonderen Form beruht, entwurzelt, was Mittelpunkt von Kristallisationen



Nasse, Seist und Weltgeschichte. 25

sein könnte, macht Gestalt und Mythos unmöglich und richtet alles als
gleichmäßig strukturlosen Stoff für rein technisch-rationale Durchgliederung

zu. Was etwa Naturvölker noch an Lebensmaterial einzuschießen
hätten, an lebendiger Irrationalität der Kulturformen, fällt da ins
Leere. Nicht nur fehlt hier tieferes Verbundensein mit dem europäischen
Geiste, sondern dieser hat eben nun mit ungeheurer Systematik und
Zähigkeit sein Prinzip ergriffen, und was dies noch in eine Form
zwingen sollte, müßte jenseits, nicht diesseits seiner stehen. Und das
Zusammentreffen, das uns nichts nützt, vernichtet noch beim andern
Teil, was wir dort suchen könnten. Die europäisch-amerikanische
Formlosigkeit ist wie ein Gift, das alle organischen Formen bei bloßer
Berührung zerstört. Eine Überalterung der Kulturen der Naturvölker ist
bei ihrer Geschichtslosigkeit nicht vorhanden. Irgendwie muß eben schon
die europäische Z ivilisation, das gesammelte Ergebnis eines
mehrtausendjährigen Prozesses der Nationalisierung, Zentralisierung um dic

Vernunft her, der Ausscheidung irrationaler Boraussetzungen, der
analytischen Bewußtmachung des Aufrisses und der Methoden des Geistes,
einfach überwältigend wirken; derart, daß davon die nichts weniger als
rudimentären, aber wenig bewußten Lebensverfassungen der Naturvölker
heute mit einer Geschwindigkeit der Auflösung verfallen, die in der
Geschichte einzig dasteht.

Wenngleich bei dieser abgekürzten Entwicklung anscheinend meistens
durch unmittelbare Berührung der Extreme ein zerstörender Kurzschluß
eintritt, während bei der innereuropäischen Entwicklung die gewaltigen
im Spiel befindlichen Faktoren sich immer in einer gewissen positiven
Spannung hielten, so ist doch der Hergang grundsätzlich derselbe und
gleicherweise notwendig. Denn, sobald in jenem Gleichschweben des

Kulturhöhepunkts die gebundene Aktivität des Formprinzips zum
Selbstbewußtsein gelangt, erkennt, daß sie die Entwicklung bis dahin vortrieb,
so wird sie die ganze andere irrationale Hälfte, den Kulturstoff, als ihre
Bedingung, Begrenzung, Hemmung, Verunreinigung ansehen. Über die
derart begriffene Zufälligkeit des Stoffs hinaus strebt das Formprinzip
in eine reine Notwendigkeit. So streift es immer neue, bis dahin als
Wesen angesehene Schichten nun als bloße Hüllen von sich ab und endet
zuletzt im Nichts, im Nein zu allen Bedingungen, in der absoluten
Freiheit — welche der Wille ist. Der Wille ist die tragende Seelenkraft
der Gegenwart. Jedoch kommt dieser Ablauf nur in den ehrlichsten und
bewußtesten Geistern nahe an dieses Ende. Diese erfassen den Willen
überhaupt, als ganzen, in seiner Unbedingtheit — und vielleicht auch
seiner heroischen Tragik. Diesem Erfassen ist alles wirklich Große
der Gegenwart verdankt. Von allem Besitz befreit, unfähig, sich einen
Inhalt zu geben, besitzt der Wille sich selbst und ist sich selbst Inhalt.
Als ganzer inhalts- und ziellos und sich, über dic Naivität der
Einzelzielsetzungen hinwegschauend, hierüber klar geworden, macht er diese
dennoch zur Abtötung noch mit, zur Abtötung des entwurzelten
Irrationalen, des Gefühls, der unmöglich gewordenen gemüthaften
Formung. Hierin findet er mitten im kapitalistisch-kommerziell-technischen



36 Crich IZrocK

Getriebe oft objektiv und zuweilen auch subjektiv Echtheit und echte Größe.
Die Masse lebt aber im einzelnen weiter. Das feste Gerüst bieten die
einzelnen Willenszwecke, Der Wille ist hier rein technisch, seine Technik
verschlingt jede Frage nach ihrem letzten Ziel. Und wo diese Frage
nicht mehr umgangen werden kann, wird als selbstverständlich der
Lustzweck eingesetzt. Da hier der Wille also seine teuer erkaufte Freiheit an
die einzelnen Zwecke verloren hat, so bedarf es eines neuen Inhalts,
einer neuen Naivität. Aber sie kann nicht mehr naturhaft, zu organischer
Form bereit sein.

Eine gründliche Naivwerdung und Bewußtseinsabflachung scheint
von Amerika her vorzurücken. Es scheint, daß die amerikanische Kultur
nicht von denjenigen richtig beurteilt wird, welche wie Münsterberg oder
Driesch sich von bestimmten, irgendwie extensiven Außenseiten fortreißen
ließen, sondern eher von jenen andern, welche ihre Stimmen mehr und
mehr zu einem einheitlichen Bilde zusammenfügen, dessen Ähnlichkeit
innere Wahrscheinlichkeit besitzt und mit den Ausstrahlungen dieser
Kultur, wie sie dem Europäer täglich eindringlicher und umfangreicher
entgegentreten, übereinkommt. Es sind das die Lewis/) Scheffauer,
Mencken, Dreiser, Halfest^) und Hildebrand.«) Amerika erscheint hier
aussichtsreich für eine neue Barbarei, und diese nicht auf dem Wege des
bloß Instinktiven, sondern des bloß noch Objektiven. (Der einzige
Einwand gegen die Endgültigkeit dieses Bildes sind die darin Mitverhafteten,
die es selbst entworfen haben.) Dagegen scheint der Unterschied zu Europa
von diesen Kulturkritikern überschätzt zu werden, oder wenigstens
derjenige zu täglich machtvolleren Entwicklungstendenzen Europas. Auch
hier heißt es eben, zum bloßen Willen einen neuen Inhalt berzuzwingen.
Nach Zerstörung des auf den Geist angelegten Inhalts wächst ein neuer
in die Leere hinein, der nur noch aus sich selbst, aus dem dumpfen
Erfüllungsdrang des Gemüts aufwuchert: zunächst der ungeheure Salat
aller Kulturbesonderheiten, Stile, Seeleneinstellungen, welcher seinen
Höhepunkt in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts fand; aber diese
alle nun jeder Gültigkeit, Gemeinschaft, Verpflichtung, Absolutheit und
Ausschließlichkeit, und so natürlich des Sinnes überhaupt beraubt. Weithin

fehlt aber die Empfindung für diese Unvereinbarkeit, sondern man
sucht eben am Feiertag, vom Willen ausruhend, gerade einen breiten
ineinander fließenden Lebensstoff von Gefühl und Ergießung, jeder
Form und ihres Zwanges entbunden, aber mit der Form wahllos
geschmückt, um auch den Geist noch für den vorherrschenden reinen Lustzweck

einzuspannen und sich auch noch in seinem Besitze zu fühlen. So
gehört auch heute noch das Herz der Vielen dem Abglanz jener Jahrzehnte

des barbarischen Gemenges; es schlägt, wo es sich selbst gehören

4) Z, B, „Babbitt", Es ist zu empfehlen, dies geniale Werk, im Original
schwierig, unter Zuhilfenahme der an sich nicht restlos gelungenen Übersetzung
(K. Wolff, München) zu lesen,

6) Amerika und der Amerikanismus. Jena, Diederichs, Vortrefflich, nur
durch übergroße Breite und unaufhörlich explodierende Werturteile beeinträchtigt.

°) Vgl. „Neue Schweizer Rundschau", 1927.



Nasse, Seist und Weltgeschichte. 37

dars, wie ein Blick in jede „Gute Stube" lehrt, für die Möbel und
Ornamentik jener Zeit. Seitdem nun in geistigen Kreisen die Wendung
zum Ehrlichkeitswillen und damit zur Absage an die Üppigkeit des
Ausdrucks, der eben kein Ausdruck mehr ist, erfolgte, ist damit ein neuer
Bruch zwischen den Ständen wirklich geworden. Noch verliest wird er
aber gerade, wo in breiteren Kreisen man zu folgen beginnt, wo sich

Sachlichkeit und Formstrenge auch hier auferlegt. Unverkennbar ist, daß
der Bourgeois als der, welcher den Geist ewig zum Mittel macht und
ihn dafür nachbildet, noch nie einen so scharfen Instinkt für das Glaubhafte

hatte. Er begreift, daß man heute seine Breite verbergen muß,
sich in die Sachwendung, die Berhaltenheit des doch nur gestaltungslosen

Gefühls hineinzwängen muß, wie in ein zu enges Korsett —
gerade wenn er, wie ihm wesentlich, schmarotzerisch über seine Verhältnisse
hinaus leben will.

Daß trotzdem zweifellos weiteste Kreise positiv und ehrlich den Sinn
der heutigen Sachlichkeit suchen, ermöglicht gerade die rapide Ausbreitung
unserer gegenwärtigen Lebens- und Gestaltungsformen über dic ganze
Welt: sie sind eben in der Tat „sachlich", „vernünftig". Es gilt zweifellos

von der (besonders weiblichen) Kleidung, den Gebrauchsgegenständen,
den Bauten und den Verkehrsformen, daß sie noch niemals so

sachangemessen, in gewisser Weise natürlich, und gefällig waren. Das Ganze
zeigt die Vorgeschrittenheit des ungeheuren Versuchs Europas, das Sinnhafte,

Durchsichtige, Gradlinige immer feiner und tiefer aus den Dingen
zu nehmen, ohne aber ihr Irrationales, Eingrenzendes und Bindendes.
Jn der Tat sind ja durch Antike, Mittelalter und Neuzeit hindurch im
Abendlande das Vernünftige und das Natürliche der Forderung nach
gleichbedeutend; insbesondere lief die ganze Renaissance auf dieser
Gleichsetzung. Beide sind das Sachliche; dieses ist aber erkenntnistheoretisch
nichts Greifbares; seine Substanz ist der Sachwille, der Wille, sich der
Einzelsache einzuordnen und sie dadurch technisch zu beherrschen. Diese
Einstellung ist gewisserweise eigentlich angelsächsisch; in dem auf Willen
beruhenden Menschen- und besonders auch Bornehmbeitsideal') des
Angelsachsen mit allen Folgerungen findet sich die Welt mehr und mehr
zusammen. Es scheint als ob eine Einheit der Weltanschauung sich anbahnt,
welche über die letzte derartige in der Aufklärung weit hinausgeht. Höchstens

daß die Romanen vorläufig noch hartnäckig an ihren „historischen"
oder Jugendstilen festhalten, während dem Deutschen in diesem Prozeß
die Aufgabe zugefallen zu fein scheint, das „geistige" Cachet, das scheinbar

Jrrational-Kulturhafte beizusteuern. Es bleibt aber nur scheinbar
und Sehnsucht; da man nicht daran glaubt noch auch sich hineinstellt,

ist es nur Schöngeisterei. Nochmals also der Versuch, dem Jr-

5) Zugleich mit dem angelsächsischen ist das eigenste Bornehmhcitsideal der
nordischen Rasse vor die Hunde gekommen, Jn allen Zeitschriften und Anschlägen
des letzten Borstadtfriseurladens sind es heute ausnahmslos rein nordrassische
Männer und Frauen, welche auf den Anpreisungen und Werbezeichnungen mit
einem spezifischen Aristokratismus die Vorzüge von Eßwaren und Kleidungsstücken,
besonders aber Riechwaren und Hautsalben sinnfällig machen müssen.



33 Crich lZrocK

rationalen selber seinen eigentlichsten Duft, sein Ernährendes abzuschöpfen
als bloße Form, als Ratio, als vernünftigerweise zum Leben
Erforderliches, jedoch ohne Hingabe.

Immerhin gibt es einige, die die dämonische Tragik dieses
Unternehmens, alles in Form und Sinn hinüberzunehmen, einsehen und
wissen, daß von Vernunft und Sinn her die Tiefe des Tatsächlichen
nicht zu bezwingen ist, sondern daß deren Gegendruck mit dem Wachsen
des Druckes der Form so übermächtig wird, daß schließlich alles
zusammenstürzt. Was sollen diese Menschen für sich tun? Sollen sie auf
die Seite des Rationalen oder des Irrationalen sich stellen? Sie sehen
sich da vor einem Entweder — oder: das Nichts oder die Lüge. Sie
sehen alle Kulturgestalten, die sich heute bieten, als ein Noch, als etwas,
das keine feste zentrale Wurzel im Leben der Zeit mehr hat und nur
noch auf überdauernde Flecken von Naivität sich gründet, die, von allen
Seiten angefressen, sich trotz verbissener Gegenwehr oder sehnsüchtiger
Bemühung täglich verkleinern. Bedenkt man, daß erst im 18. Jahrhundert
breitere Schichten tastend in den rationalen Bezirk eindrangen, erst am
Ende der Biedermeierzeit der große Absturz von Instinkt, von formender
und haltender Gemeinschaft kam; bedenkt man, mit welchen Beständen
noch Volksreligiosität, Volkslied, Volkssitte, Volksmärchen, patriarchalische
Bindung (einige äußerlich greifbare Flutmarken) — etwa vergleichbar
den damals noch das Bild ihrer alten Ganzheit zeigenden Städten —
in die Beschleunigung der Zerstörung um '1840 eintraten: so begreift
sich, daß, bei Zurateziehung alles übersehbaren, es mißlich ist, auf einen
unabwendbar versinkenden Boden zu treten — daß es auch, gesetzt, er
trüge noch ein Geschlecht, für grundsätzlich und auf weite Zukunft
Eingestellte unbefriedigend ist. Diese sehen aber auch, daß hier das

Bedürfnis nach neuem Boden die Befriedigung nicht gewährleistet,
daß zumal nicht aus Zweckmäßigkeits-Erwägungen ein Besitzt erreicht
werden kann, der sich nur dem Volke gab, welches sich selbst dafür tauschte.
Man kann nicht zugleich diesseits und jenseits stehen. Man kann nicht,
wie etwa Barrös und nach ihm viele wollten, religiös, heimatlich,
kulturgebunden sein wollen, weil es für das Volk wesentlich, gesund und national
ist. Man kann etwa hier und da Trachten beleben, Volksgebräuchen das
Leben verlängern, Volksarten aus Verschüttung fast neu erbauen. Aber
das wird von Seiten des eigentlichen Menschenmaterials Fügsamkeit
sein, Wille sich abzugrenzen, zu bleiben was man ist, Einsicht in
Politische Notwendigkeit oder gar bloßer Eigensinn — aber nicht mehr
restlos darin gefaßtes Erleben und Schaffen des Ewigen unter seinem
einzig möglichen Bilde. Und für die Intellektuellen, die jenes ausgraben
und propagieren, ist es das Anzünden eines Feuers in einer Eislandschaft;

vorne wird man gebraten und hinten erfriert man doch. Das
unterscheidet sich nur gradweise von dem heutigen überbordwerfen der
älteren, ganz dünn und allerweltsmäßig gewordenen Tänze gegen die
Volksrhythmen der Neger; hier sucht man aus der eigenen Verblasen-
heit das andere Extrem, das möglichst Rohe und Unbehauene. Aber
tvenigstens Blut, wie die Schatten Homers, oder Blutnähe wie der



Nasse, Seist und Weltgeschichte. 39

König David, als er sich auf dem Totenbette die junge Sunamitin
beilegen ließ, um zu erwarmen. Doch er erkannte sie nicht (1. Kön. 1, 4)
— und so wird nichts daraus. Und Odyfseus braucht nur das Schwert
des listenreichen Verstandes zu schwingen, so weichen die Schatten zurück.

Es scheint also, um die unreine Lüge zu fliehen, nur die Rettung
in die Reinheit des Todes zu bleiben: stoßen, was fallen will, und den

Nachzüglern des ganzen Ablaufs ungeduldig vorausstürmen. Spengler
befürwortete das vielleicht zuerst. Er bezeichnete alle „mittelalterlichen"
Kuliurträume als Provinzlerei und Romantik. Es heiße, sich mit beiden
Füßen auf das kommende Zeitalter des Willens, der Organisation und
der cäsarischen Beherrschung des strukturlosen Fellachentums zu stellen.
Später kamen aus den Gebieten der Kunst ähnliche Stimmen: Es gelte
nur noch Wahrheit. Alle Form sei „mittelalterlich" und habe ihre Wahrheit

im Zeitabschnitt der reinen Dekoration verloren. Kunst habe nur
uoch Gebrauchssinn; und, fügte man hinzu, darin bestehe ihre Schönheit;

oder andere: daraus werde die Schönheit neu entstehen. Dies galt
besonders für Baukunst und Kunstgewerbe, doch auch für andere Geistesgebiete.

So überlegen diese Stellungnahme dem vorhergegangenen
Zeitabschnitte war, stand sie doch keineswegs dort, wo sie selbst glaubte.
Man wolltc sich nicht mehr im Leeren zwischen Ich und Sache,
selbstgenügsamer Form und Gebrauchssinn tummeln, sondern, da eine Klafterung

über beide nicht mehr möglich war, den einen Pol entschlossen
wegschneiden und sich allein und ehrlich auf den anderen gründen: das
Ding und seine Wahrhaftigkeit. Aber man vergaß, daß es nur beide
Pole oder keinen gibt; wer das andere nicht hat, hat auch das
eine nicht. Nicht kommt zu einem Einfachen, sobald es in sich gut ist,
ein Anderes hinzu, sondern Ich und Sache, Inhalt und Form sind
durcheinander, sind dialektisch. So geraten eben diese Asketen von der anderen
Seite in die Reihen jener Nachzügler und Provinzialen, die noch nicht
begriffen haben, daß das Einzelne, auch das einzelne Ding in seinem
Gebrauch, da es nicht mehr das Unbedingte bedeutet, im geistigen
Sinne nichts mehr ist und wir hoffnungslos jenseits seiner stehen.
Sie sind da in Gesellschaft etwa jener vielzuvielen Philosophen, welche
sich heute, hundert Jahre nach Hegel, unter großem Zulauf damit
belustigen, die Folgerungen und Dialektiken einer Polaren Stellung
nimmermüde gegen die andere auszuspielen, worauf der Gegner an den
Apparat tritt und ihn mit demselben edlen Feuer in umgekehrtem Sinne
in Bewegung setzt. Dies ist auch der Typus der geltenden Kunstideale.
Erst suchte man die Wahrheit der Sache: heißt Realismus; dann wieder
die des Ichs: heißt Expressionismus; dann wieder die der Sache: neue
Sachlichkeit. Man sah nicht, daß das „Mittelalter" eines durch, mit
und im anderen besaß. Jn der Baukunst sucht man, nach Ablauf der
Zeit, in welcher die Fassade Alles war, nun vom Jnnenraum her zu
gestalten, welcher enge Beziehung zu Gebrauch und Nützlichkeit hat, was
mit der Zeitbestrebung zusammengeht. Man fühlt sich über den Widerstand

des Publikums erhaben und vergißt, daß das „Mittelalter" der



40 Crich lZrocK

Fassade, dem Jnnenraum und der städtebaulichen Ganzheit in Einem,
und jedem durch das andere, zu dienen und genugzutun gewußt hatte.
Jn der Musik suchte die erlahmende Kraft erst die bloß sinnliche Schönheit,

Harmonie und Instrumental klang bunt und rauschhaft zu mischen,
bis alles nur noch ein Brei war. Dann erklärte man dies, wie alles
was es auch nur mit besaß, für Romantik und Gefühlsduselei und
suchte mathematische Architektonik, ohne auf das harmonische Verhältnis
der Einzellinien untereinander Rücksicht zu nehmen. Die Hörer müssen
Hartes hinnehmen, weil sie nicht vergessen, daß etwa Bach z. B. im
langsamen Satz der C-dur-Sonate für zwei Geigen und Continuo ein
Stück von strengster Konstruktivität und betörendster Sinnenfülle des
Gemütes geliefert hatte — in den Goldberg-Variationen vielleicht
überhaupt oas Werk der demütigsten Einordnung in kunstvolle Formgesetze
und der gelöstesten Erlebnisnähe.s) Und das Wesentliche: Dies alles war
keine quantitative Kraftentfaltung im Sinne eines Jongleurs, eine
kombinatorische Zusammenzwingung von willkürlich aufgestellten Richtlinien,
derart, daß man es auch hätte darunter tun können. Sondern es war
eine prästabilierte Einheit der beiden Dimensionen, welche der Geist und
alle von ihm geschaffene wirkliche Kultur eben befitzen, und welche sich

nur theoretisch auseinanderhalten lassen.
So sind wir noch nirgends über das Abwechseln der Gegensätze

hinaus zur Einheit, die eine neue Kulturformung fein könnte, gelangt.
Die dahin gespannte romantisch-anarchische Bewegung, in welche man
sich durch das Nachkriegschaos hineingleiten lassen wollte, trug nicht.
Sie war nur das Durcheinandersacken eines Trümmerhaufens, der dann
bald rationell aussortiert war. Man floh dann (um 1924) ins Feste
hinein, suchte sich, um die Einheit an einem Punkte zu erwerben,
in das Nichts zusammenzuziehen — weil heute alle Entfaltung und
Gestaltung von innen heraus Lüge ist. Da keine Form organisch wurde,
war sich der formlose Wille selbst Form. Dies ist der Typus der
Barthianer, der katholischen Jntegralisten, des Fascismus und vieler
anderer heutiger Dinge: ungeachtet inhaltlicherer Hintergründe am
bezeichnenden Punkte ein Willenskrampf. Aber niemand floh in die Wüste,
welche von da aus nur noch übrig blieb. Was tun denn die, welche
vorgeben, ohne Kulturform leben zu können, um nicht kitschig zu werden?
Wie leben Menschen und Völker, die am weitesten amerikanisiert, in
Abtötung des Irrationalen durch den Willen und Absage an Provinzial-
romantik am vorgeschrittensten sind? Wovon leben sie? Im wesentlichen
vom selben Punkte her wie die andern, nur nicht gerade und ehrlich.
Sie lesen in ihrer freien Zeit Romane, gehen ins Kino und zum Tanz
und haben für den Feiertag eine himmelblaue Lebensphilosophie von
Selbstlosigkeit und Gefühl. Wenn dies nicht ganz die verachtete Romantik
ist, so nur darum, weil sie hier faul, falsch, abgestanden und formlos

6) Das Grundsätzlichste bietet hier die „Kunst der Fuge", Jn einer Form,
die einem Kölner Dom aus Kork in einer enghülsigen Arzneiflasche gleicht, den
einer in der freien Zeit von dreißig Jahren geschnitzt hat, regt sich ohne Zwang
etwas, dessen leisester Atem alle Form wie ein Häuslein Spreu ins All bläst.



Nasse, Seist und Weltgeschichte. 41

ist, weil sie das Gefühl zum bloßen Mittel der Zerstreuung und der
Selbstauspolsterung macht. Und wenn diese Leute ganz tüchtig in der
Willenssachlichkeit sind, dann kaufen sie mit dem Ertrag ihrer
Schweinefettherstellung oder anderer innerweltlichen Askese Namen, Titel, Häuser,
Bilder, Möbel, von denen man ihnen sagt, daß sie den Menschen in den

Geruch eines mitten in ununterbrochener Überlieferung und sachgemäß
in der „Romantik" Jnnestehenden bringen. Und schließlich, selbst wenn
einer folgerichtig bliebe und sein ganzes Leben in den Kreis der äußeren
und inneren Gebrauchsgegenstände einspannte — wozu dient dies alles?
Muß nicht Wille schließlich einen letzten Zweck haben? Sollte es der
sein, es den andern äußerlich angenehm und leichter zu machen? Dies
wäre dann der alte Knoten des asketischen Altruismus. Man rottet Dinge
in sich und um sich aus, damit die anderen sie desto reichlicher und
fehlerhafter haben. Es bliebe nur die unausgesprochene Antwort der
kapitalistischen Mönche von New Harmony: Daß der ganze kapitalistischtechnische

Apparat nur eine ungeheure Maschine zur Ausrottung der
bösen Lust sei.

Also wieder zurück? Nein, aber allerdings bleibt nur eine ziemlich
schmale und nicht kompromißlose Stellung in der Mitte: Zurückhaltung,
Sichverfagen der UnWahrhaftigkeit und Unkeuschheit, feines Hinhorchen
auf jeden falschen Ton; Standquartier in der Sach- und Gebrauchswahrheit.

Aber unaufhörliche Bereitschaft gegenüber allem, was noch
in tieferem Sinne angibt, knappe Form, welche sich nicht weit
vorwagt, und ihrem Schwung und ihrer freien Triebkraft mißtraut, aber
doch ihrer geistigen Würde gläubig gewiß bleibt. Doch ist diese Position
als wirkliche nur durch die Verteidigung nach beiden Seiten
festgelegt, und hat ihre Wurzeln nur im Geforderten, Sie muß diese
sobald als möglich unter sich in die Wirklichkeit treiben.

Simon Gfeller unb bie Berner.'
Von Josef Remhart, Solothurn.

/Aimon Gfeller ist, eh er Schriftsteller geworden, Landschulmeister,
Familien-, Armen- und Bienenva,ter gewesen; auch hat er seinen

Bauern manchen Herbst den Obstsegen verwerten helfen. Deshalb ist er
im Grunde gar nicht literarisch, bekümmert sich auch nicht darum, was
eben Mode ist, und wenn die Bienen krank sind im Umkreis der Egg, so

hat er keine Zeit zum Schreiben oder Lesen, Mir scheint, ihm ist das
Leben wichtiger als das Papier. Das macht es, daß man ihn, auch wo
man ganz auf die Fremde und das Kosmische eingestellt ist, trotzdem
er „nur" Mundart schreibt, von Anfang ernst nehmen mußte. Als der
Vierziger sein erstes Buch „Heimisbach" herausgab, sühlte jeder:
dahinter steckt mehr als bloßer Heimatschutz im landläufigen Sinne; ein

*) Am 8. April beging Simon Gfeller seinen 60, Geburtstag.


	Rasse, Geist und Weltgeschichte. 2, Weltprobleme

