
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 7 (1927-1928)

Heft: 11

Artikel: Die Knabenschaften : ein Beitrag zur Volkskunde

Autor: Wechlin, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


614 i?. Wechsln

Die Knabenschasten.
Ein Beitrag zur Dolttkvnbe.)

Von H. Wechlin, Bern.

(?^ie Knabenschasten sind eine Art Genossenschaft, die ursprünglich über

ganz Europa verbreitet war und deren Borhandensein bis ins Altertum

zurückreicht. Wenn sie in Granbünden heute noch in reinster Form
enthalten sind, so hängt das damit zusammen, daß dieser Kanton wohl
den ausgeprägtesten föderalistischen Charakter trägt und damit das
Individuum dem Staat gegenüber auch am meisten zur Geltung kommt.

Die Knabenschasten, d, h. die Vereinigung der ledigen Männer,
welche innerhalb der verschiedenen Männerverbände die bedeutendste Rolle
spielen, haben sich, wie maßgebende Gelehrte feststellen konnten, als die
eigentlichen Träger fast aller höheren gesellschaftlichen Entwicklung
erwiesen. Dabei muß, wenn man dem ganzen Fragenkomplex, der sich

hiebet von selbst aufrollt, gerecht werden will, festgestellt werden, daß
im Leben der Völker das Weib einen viel weniger ausgesprochenen
Gesellschaftssinn besitzt als der Mann. Die Frau ist wohl in erster Linie
Vertreterin des Geschlechtslebens im weitesten Sinne des Ausdrucks,
während der Mann dem rein geselligen Dasein viel mehr Verständnis
entgegenbringt. Der Mann ist also in erster Linie dafür vorbestimmt,
sich einer Gemeinschaft anzuschließen, und man darf diese Tatsache auch
im Zeitalter der sog. Emanzipation der Frau, die ja in erster Linie
wirtschaftlich bedingt ist, nicht außer Acht lassen.

Ein kurzer Abstecher zu den primitiven Völkern wird diese Behauptung

ohne weiteres erhärten. Es stehen sich, wie Heinrich Schurtz in
seiner grundlegenden Arbeit über Altersklassen und Männerbünde darlegt,
bei den Primitiven drei Altersklassen von verschiedener Eigenart gegenüber:

Die unreifen Kinder, die mannbare Jugend mit freier Liebe und
die ältere Generation mit festen ehelichen Verbänden. Betrachten wir
die Verhältnisse genauer, so ergibt sich, daß die Klasse der ledigen Männer
stets die ausgeprägteste und am besten organisierte ist und daß weitere
gesellschaftliche Formen in Menge aus ihr hervorgehen, während die
Klasse der Mädchen nur als schwache Nachahmung, sozusagen als blasseres
Spiegelbild der Jünglingsklassen gelten kann. Da nun der Bund der
Krieger und Jäger, wie man die Jünglinge meist nennen darf, die rein
gesellschaftlichen Neigungen des Mannes in sich verkörpert, so tritt er
auch in diesem Sinne in starken Gegensatz zur Klasse der Verheirateten
mit ihren vorwaltenden Familieninteressen und gewinnt dadurch eine
Bedeutung für den Weiterbau der Gesellschaft, die kaum zu überschätzen ist.
So ist denn auch die Feier der Jünglingsweihe meist viel
großartiger und von weit längerer Dauer als die der Ehe.

Die Knabenweihen sind für die Menschheitsgeschichte im allgemeinen

*) Die nachfolgende Arbeit war ursprünglich bedeutend umfangreicher ab»

gefaßt; sie kann aber hier aus Raumgründen nur in gekürzter Form erscheinen.



vis Knabenschasten. 615

und für die Altersklafsen im besonderen von hoher Wichtigkeit. Vor allem
wird die Entstehung der Geheimbünde nur auf diesem Wege verständlich.
Durch die Weihe tritt der Knabe in Beziehungen zu den Geistern des

Stammes, ja er erhält selbst einen neuen Geist, er stirbt und wird wieder
geboren und tritt nun in die Reihe derer, die imstande sind, neue Wesen
zu zeugen und den Stamm fortzupflanzen. Der Brauch des Maskentragens

mit den Sitten, die sich an ihn knüpfen und mit all dem Treiben
maskierter Geheimbündler geht ebenfalls auf die Knabenweihe zurück.
Es gibt Stämme, die mit ihrer mehrjährigen gründlichen Vorbereitung
der Knaben auf das Weihefest und dem Eintritt in die Männergesellschaft,

an die Einrichtungen der höchstentwickelten Kulturvölker erinnern
mit ihrem Schulzwang bis zur Konfirmation, der christlichen Pubertätsweihe,

Die Bedeutung der Knabenschasten wird durch die Art ihrer O r-
ganisation ins rechte Licht gerückt. Unsere studentischen
Verbindungen, die Burschenschaften und Landsmannschaften sind der gleichen
Wurzel entsprungen, ohne diese Unterlage alter und lebendiger Bolkssitte
wären diese eigentümlichen Gebilde des Hochschullebens undenkbar.

Schon in vielen griechischen Städten finden wir die jungen Leute,
die epheboi und neoi (d. h, die heranwachsenden Jünglinge im Alter von
16—18 Jahren) zu geschlossenen Verbanden vereinigt. Am bekanntesten
ist das Institut der athenischen Ephebie. Sie ist nicht aus dem Volke
heraus hervorgegangen, sondern ist eine staatliche Einrichtung, eine
politische und militärische Vorschule der künftigen Bürger. Eine wesentliche
Umbildung erfuhr das Institut dadurch, daß es in unmittelbare
Verbindung mit der höheren Jugendbildung gesetzt wurde. So wurde es zu
einer Universitätskorporation, und die Folge war u. a., daß auch Fremde,
welche auf der hohen Schule Griechenlands Bildung suchten, Aufnahme
fanden. Die Rolle, welche die athenische Ephebie innerhalb des Gottesdienstes

spielte, beweist, daß sie auf eine ältere Grundlage zurückgeht.
Die Epheben treten im Gottesdienst als geschlossene Körperschaft auf, nicht
nur bei den Prozessionen und indem sie im eigenen Namen sich an den

Opfern des Staates beteiligen; es fallen ihnen auch die besonderen
Obliegenheiten zu, wie Abholung und Geleit der Dionhsosbilder und der
eleusischen Heiligtümer, die Begehung von Erinnerungsfesten an die

Großtaten der Vorfahren, vor allem waren sie die Träger zahlreicher
Festspiele, wie der Fackelläufe, der Schiffskämpfe u. f. w. Auch nach den

Ephebenjahren schloffen sich die jungen Leute zu Genossenschaften
zusammen, welche sich der regelmäßigen Betreibung gymnastischer Übungen
Hingaben. Jn den Ländern lateinischer Zunge sehen wir gleichfalls
allenthalben (bis auf Afrika und Britannien) die iuvenes zu festen
Verbänden zusammengeschlossen. tüoUe^ium iuvsnum bezeichnet den
genossenschaftlichen Verband. Er steht unter der Aufsicht gewisser Beamter. Gegenüber

diesen amtlich eingesetzten Vorstehern zeigt die Jugendschaft durchwegs

das Bedürfnis, durch selbstgewählte kooptierte patroni, etwa
Ehrenmitglieder, Fühlung mit den oberen Schichten der Gesellschaft zu suchen
und der Körperschaft Glanz und Ansehen zn sichern.



bis tZ. XVechlin

Für die politische Einigung der germanischen Stämme ist es

höchst wichtig gewesen, daß sich aus der Jünglingsklasse heraus die von
allem Sippenwesen getrennte, nur ihrem Heerführer unmittelbar
verpflichtete kriegerische Gefolgschaft der Fürsten bildete, die als erster
Männerbund die höheren einigenden Gesichtspunkte gegenüber den in
Eifersüchteleien und Fehden zersplitterten Sippen vertrat. Wie es scheint,
fand bei den Germanen in jedem Frühling eine Knaben- und Jünglingsweihe

statt, die zugleich ein großer Festtag für die Altersklassen der
mannbaren Junggesellen und Mädchen war. An einem bestimmten Tag
wurden die zu weihenden Jünglinge in festlichem Zuge aus dem Walde,
wohin sie sich (ganz ähnlich wie bei den primitiven Völkern) vielleicht
schon längere Zeit vorher begeben hatten, abgeholt und in das Dorf
geleitet, wobei der Jünglingsbund in allerlei Maskeraden auftrat und die
Kandidaten selbst, wahrscheinlich in Blattwerk gehüllt, als Waldgeister
erschienen. Die bis zur Gegenwart erhaltenen Jugendbünde lassen darauf
schließen, daß auch bei den alten Germanen die mannbaren Jünglinge
eine mehr oder weniger festgeschlossene Gruppe bildeten, der dann die
verheirateten Männer als höhere Schicht gegenüberstanden, die aber durch
ihre Zugehörigkeit zur Familie und Sippe, einen weniger einheitlichen
Charakter trug.

Der deutsche Junggesellenverband umfaßt durchwegs die
der Schule entwachsene mannbare Jugend bis zur Verheiratung. Er stellt
sich dar als eine Vorschule für die höhere, bereits volle Selbständigkeit
fordernde Stufe, den Verein der Verheirateten und Hausbesitzer, die

Nachbarschaft. Man tritt aus der Burschenschaft, wann und indem
man selbständiges Mitglied der Nachbarschaft wird. Die Burschenschaft hat
aber eine besondere Bedeutung als Trägerin des alten Kults. Aus
einem sog. Tanzbriefe des Jahres 1655 geht hervor, daß der Besuch
gewisser Tanzfeste für die Mitglieder der Burschenschaft obligatorisch war.
Diese Tänze sollen, heißt es da, gültig sein, so lang die Burschenschaft
besteht. Wer fich von den Buben dazu am Sonntag nach den heiligen
drei Königen, am Fastnachtsdienstag, oder am Kirchweihsonntag nicht
einfand, wurde mit zwei Pfund Wachs bestraft, d. h, mit dem fast
hundertfachen Betrage der Buße, welche auf das Versäumnis des
Gottesdienstes gesetzt war. Der Zusammenhang mit dem alten Kultus tritt noch
deutlicher in der K ir ch w e i h f e i e r, wie sie bei Franken und
Thüringern üblich ist, dem sog. Plantanz, zu Tage. Jn feierlichem Zug
ziehen die Jünglinge, der Vorstand voran, jeder sein Mädchen an der
Hand, zum Dorfplatz. Dort tanzt jeder nach einer durchs Los
festgesetzten Reihenfolge mit seinem Mädchen dreimal um die Linde.

Die jungen Burschen jeder Gemeinde am Niederrhein bilden eine

Innung, welche sich selbst ihren Schultheiß, ihre Schreiber und Schöffen
wählt. Die Aufnahme fetzt Mannbarkeit voraus und wird gelegentlich
in scherzhafter Weise, wie durch Bartscheren, vollzogen. — Die gewöhnlichste

Bezeichnung der Mitglieder der Burschen- oder Bruderschaft in
Siebenbürgen ist Reih jungen: darin ist der Hauptzweck des
Verbandes, die Aufführung des festlichen Reigens, ausgesprochen. — Der



Die Knabenschatten. 617

fränkische Plantanz, bei dem den Junggesellen die führende Rolle
zufällt, ist ebenfalls aus dem heidnischen Gottesdienst hervorgegangen. Jede
sächsische Gemeinde hat eine Bruderschaft, welche alle Knechte, d. h.
ledige Burschen von der Konfirmation ab bis zum Eintritt in die
Nachbarschaft umfaßt. Am zweiten Sonntag nach Ostern werden an der
Kirchentüre die Konfirmanden des Jahres zur Versammlung der Burschen
geladen und dann meist mit Neckereien eingeführt. Durch förmliche
Gesetze, Bruderschaftartikel werden Sitte und Anstand in allen Beziehungen
in und außerhalb der Bruderschaft, in der Kirche und auf der Straße,
namentlich gegenüber dem weiblichen Geschlecht, aufrecht erhalten. Die
öffentliche Lustbarkeit des Tanzes ist nach bester und strenger Ordnung
geregelt. Jeden zweiten oder dritten Sonntag tritt die Bruderschaft zu
einer Sitzung, „Zugang" genannt, zusammen, die nach der Kirche
ausgeschrieen wird und nach Tisch beginnt. Es wird dabei ein Rügegericht
abgehalten. Dreimal ergeht die Aufforderung, sich zu verklagen (wodurch
die Strafe um die Hälfte gemildert wird), dann treten die sog,
Amtsknechte vor und melden ihre Klagen, ohne eines Zeugen zu bedürfen.
Gewöhnliche Brüder haben ihre Klagen durch sieben Zeugen zu erhärten,
vor der Abstimmung tritt der Beklagte ab. Hat er Einwendungen, so

erfährt er im Falle erneuter Verurteilung doppelte Buße. Vor dem
Abendmahl findet ein feierlicher Versöhnungsabend statt, wobei nach
Abhaltung des Rügetages mit feststehenden Ansprachen und Antworten
die gegenseitige Versöhnung besiegelt wird.

Was dem Städter Theater, Konzert, Klub oder Wirtshaus war,
das gewährte der Dorfjugend die SPinnstube: die Unterhaltung. An
Stelle dieser Spinnstuben sind später die Strickstuben getreten. Einige
Mädchen kommen abwechslungsweise einmal in diesem, einmal in jenem
Hause zusammen. So entwickeln sich die Spinnstubengesellschaften, deren
Grundlage der Fleiß war. Von Zeit zu Zeit fand ein Wettspinnen statt.
Aber nicht immer konnte der Fleiß auf seine Rechnung kommen. Denn
die Mädchen wurden von der männlichen Jugend, welche in die Spinnstube

drang, in ihrer Arbeit gestört. Man unterhielt sich auf ernste und
auf heitere Weise. Aber mit der Zeit arten diese Spinnstubengesellschaften
in ihren Bräuchen aus, sodaß die Behörden eingreifen müssen. Zwei
Erbschaften hinterlassen sie dem volkskundlichen Forscher: das Spinnlied
und das Spinnstubenspiel.

Wie sich aus dem Weihefest regelmäßig wiederkehrende Maskeraden
entwickeln können, zeigt das Treiben der geheimen Gesellschaften, die in
ihren Hauptzügen alle auf die Bräuche des Pubertätsfestes und der dazu
gehörenden Vorbereitungszeit zurückgehen. Auch bei den Kulturvölkern
sind es häufig besondere Korporationen, die schließlich die Feier des

Frühlingsfestes mit samt dem unvermeidlichen Mummenschanz übernehmen,
so in London die Schornsteinfeger, in Zürich die Zünfte. Viele
mittelalterlichen Gilden wählten ihren eigenen Maigrafen, der als eine
veredelte Form des Pfingstlümmels gelten darf. Kultgebräuche, die sich auf
den Frühling, auf das Gedeihen der Saaten und des Viehs, auf die
wiedererwachende Sonne beziehen, sind eng verknüpft worden mit den



öl 8 fZ, Wechlin

Sitten, dic aus den Pubertätsweihen und dem Treiben der männlichen
Jugend und ihrem Verhältnisse zur entsprechenden weiblichen Klasse
erwachsen.

Diese allgemeinen Ausführungen möchten wir mit der
Erwähnung eines Brauches, der für das Verständnis der Knabenschaft nicht
unwesentlich ist, abschließen. Das Am recht, so nennt sich dieser Brauch,
war eine Feierlichkeit, welche in Luxemburg alljährlich die Burschenschaft
eines Ortes auf einem freien Platz beging. Gewöhnlich sechs Wochen vor
der Kirmeß trat die Burschenschaft an jedem Samstag-Abend,
ausnahmsweise am Sonntag nach dem Vesper zusammen. Am ersten Abend
der Zusammenkunft wurden die Vorsteher gewählt, die trotz der
verschiedenen, oft modernisierten Bezeichnungen ihrem Wesen nach überall
so ziemlich dieselben sind. Jeden Abend, wenn die Amrechtsbrüder
versammelt waren, zündete man sieben Feuer auf dem Platze an und trug
hernach diese Feuer in eines zusammen. Dazu mußte jeder Amrechtsbrüder

ein Scheit Holz mitbringen. Dann steckte der Dichtmeister den
Kreis ab, die Pfähle wurden eingeschlagen und der Kreis bis auf den

Eingang mit einem Seil umzogen. Obgleich diese wöchentlichen Versammlungen

nur eine Probe zum Hauptfeste waren, so wurden doch hier
Klagen vorgebracht, Urteile gesprochen und vollzogen. Wer ohne
begründete Ursachen einer Übung nicht beiwohnte oder zu spät kam,
erhielt eine Geldstrafe oder Prügel. Das Amrecht hatte die Aufsicht über
Felder, über die reifenden Früchte, die der Ernte harrten. Garten-,
Feld- und Waldfrevel wurden äußerst streng geahndet, auch hatte das
Amrecht Polizeigewalt über die Amrechtsbrüder und verhängte
Geldstrafen für alle Vergehen gegen die Sitten.

Vergehen gegen die Amrechtsregel waren folgende: solange das
Amrecht dauerte (vom weißen Sonntag bis zu Michaelis), durfte kein

Jüngling mehr als ans sechs Schritte einem Mädchen nahen. Keiner
durfte sich betrinken, keiner durfte unnütze Reden führen oder die
Mitglieder anders als mit „Gelobt sei Jesus Christus" anreden, keine

Schimpfwörter gegen andere aussprechen, keiner bei einer Versammlung
fehlen oder sich eines Ungehorsams gegen die Vorgesetzten des Amrechts
schuldig machen. Am Sonntag vor Kirmeß wurde an einer Art Vorfeier

einem dazu mit vier Kronen bezahlten Manne als symbolisches
Zeichen der Enthauptung der Hut abgeschlagen.

Das Ergebnis unserer allgemeinen Betrachtungen läßt sich

dahin zusammenfassen, daß die Knabenschasten im Leben der Völker von
jeher eine bedeutende Rolle gespielt haben. Als festorganisierte Genossenschaften

sind sie die Träger der Volksfeste, gewichtige Mitglieder der
Kulthandlungen, Sittenpolizei und Sittenrichter; ihre Bedeutung hat
aber auch militärischen und politischen Charakter. Schließlich greifen sie

in bedeutendem Maß ins Rechtsleben des Staates ein. Der Literatur
aber ist aus diesen Bräuchen heraus eine Menge von Liedern erwachsen
und das ursprüngliche Gerichthalten hat später dem Gerichtsspiel Platz
gemacht.



Die Knabenschasten. 619

Wie wir schon zu Ansang unserer Betrachtung angedeutet haben,
repräsentiert Graubünden historisch in politischer Hinsicht den extremen
Föderalismus, in sozialer Richtung die Entwicklung eines ausgeprägten
Individualismus. So finden wir wohl nirgends in der Schweiz dic
Institution der Knabenschasten so rein erhalten wie in alt fry Rätien.

Jn der alten Zeit war das Itt. Lebensjahr das Eintrittsjahr in die
Knabenschaft (romanisch: ils mats) und zwar deshalb, weil dann der
Bündner stimmberechtigt und zugleich militärpflichtig wurde. Die Knaben-
fchaften hatten denn auch vorwiegend militärischen Charakter, denn
die freie Gemeinde bedurfte in der gewalttätigen Fcudalzeit sowohl zum
Schutze ihrer Marken und Rechte nach außen, als auch zur Erhaltung
der Ordnung im Innern einer stets schlagfertigen Mannschaft. Jn den

freien Stadtgemcinden läßt sich die militärische Organisation der
Jungmannschaft zn dem Zwecke historisch nachweisen. Jn Zeiten politischer
Aufregung übten die Knabenschasten ihre Rolle in terroristischer Weise
aus, wenn sie nicht in Parteien gespalten waren. Im Prätigan, Oberland,

Engadin und anderwärts bildeten sie gleichsam die Leibwache der
Parteihünpter. Der sog, „Heerochse", d. h. der stärkste dieser Wache, in
vielen Fällen der Hauptmann der Knabenschaft, begleitete unter Zuzug
seiner Leute jene Parteiführer, wenn sie an Landsgemeindcn auftraten
oder sich auch in gegnerische Ortschaften z. B. zu Gerichtssitzungen
begaben. Bei solchen Anlässen kam es wie z. B. 1728 und 17ö2 im Prätigau
zu furchtbaren Raufereien mit den Knabenschasten anderer Gemeinden,
wobei mehrere Personen das Leben verloren.

Die meisten Festlichkeiten verdanken ihren Ursprung oder ihre
Ausgestaltung und Leitung den Knabenschasten. So auch beispielsweise
die Neujahrsfeier im Prätigau: Einige Abende vor Schluß des Altjcchres
kommt die Burschenschaft im Schulhaus zusammen, um unter der Leitung
des Schulmeisters das Neujahrslied einzuüben. Das Lied hat außer zwei
drei Strophen, die überall Passen, auch verschiedene einzelnen Ständen
und Umständen angepaßte. Am Neujahrstage versammeln sich dann die
„Neujahrer" an einem bestimmten Ort und beginnen von dort ihre
Sängerfahrt. Wo die Häuser zerstreut sind, wird vor jedem einzelnen
Haus gesungen, in Ortschaften mit geschlossenen Häusergruppcn werden
diese berücksichtigt. Ein Pistolenschuß kündet dem Hausbewohner an, daß
die Sänger da sind. Obrigkeitlichen Personen und den Jungfrauen werden
besondere Strophen gewidmet. Dann ziehen die Sänger weiter, bis auf
einen, der eine mit den schönsten Glückwünschen versehene Rede hält. Der
Hausvater beantwortet den Spruch und überreicht dem Wünschenden eine
in Papier bereit gehaltene Geldgabe. Bis 10 Uhr ist das Singen fertig
Die Sänger werden mit sog, „Rötheli" (einer Komposition von Schnaps,
gequetschten dürren Kirchen und Zimmet) reguliert. Von 11—12 Uhr
wird darauf das alte Jahr ausgeläutet und von 12 bis 1 Uhr das neue
Jahr eingeläutet. Nach dem Läuten geht jeder Bursch zu seinem Schatz.
Am Neujahrsmorgen begibt sich alles zur Kirche. Im gastlichen Hause
sammeln fich die Neujahrer. Heute aber sind die Burschen nicht allein,
sondern jeder führt am Arm ein Mädchen, das er für den heutigen Fest-



620 lZ. Wechlm

und Ehrentag, oft mit vieler Mühe und vorheriger Einheimsung
verschiedener Körbe gewonnen hat, denn ein Mädchen besinnt sich zweimal,
bevor es sich zu diesem öffentlichen Aufzug entschließt. Bei diesem
Aufmarsch der Knabenschaft zur Kirche bildet das Publikum Spalier, denn
es will sehen, „was für Eine" jeder hat. Zu indiskrete Annäherungen
werden durch die aus den Reihen des Zuges krachenden Schüsse
verhindert. Nach der Kirche versammelt man sich zum frohen Mahl, dessen

Kosten aus dem am vorhergehenden Tage ersungenen Gelde bestritten
wird. Nach einigen Wochen kann jeder Bursch bei seinem Mädchen einen
„Blätz" holen (irgend ein Kleidungsstück),

Das wichtigste Fest im Jahre ist aber die „Bs atz ig" (Tagsatzung):
Tag der Obrigkeitswahlen für das Hochgericht am 1. Sonntag des

Monats Mai. Jn Splügen ging es dabei folgendermaßen zu: am
Ostermontag wird durch Los jedem Knaben ein Mädchen als Begleiterin zur
Landsgemeinde bestimmt. Die Nacht vor der Feier wird getanzt. Am
Sonntag beginnt der feierliche Zug aller fünf Gemeinden des Rheinwalds
nach der Ebene, wo schon die Vorfahren das Gelübde gegenseitiger Treue
durch Handschlag dem Schirmherrn leisteten und von ihm empfingen.
Jeder Knabe hatte sein Mädchen zu Pferde auf seinen Saumsattel
genommen und so war der Zug zur Landsgemeinde gelangt, die Spielleute

voraus; ebenso geht es am Abend wieder nach Hause zurück. Dann
fängt Tanz und Schmaus an nnd dauert Tag und Nacht fort,
gewöhnlich bis zum 4. oder 5. Tage der Woche. Die Kosten bezahlen die
Knaben allein. Sie betragen für jeden wenigstens ein Louis d'or. Das
Mädchen schenkt seinem Begleiter ein Hemd oder etwas dergl. als
Erkenntlichkeit.

Aus heidnischer Zeit stammt das Scheibenwerfen, das im
Anfang des 19. Jahrhunderts noch in vielen Gemeinden des Oberlandes,
namentlich in Wedels, Disentis, sodann im Gericht „Im Boden" im
äußeren Prätigau in den fünf Dörfern allgemein üblich war. Ursprünglich

an der Sommersonnenwende, später während der Fastnacht, begaben
sich die Knaben abends auf eine Anhöhe über dem Dorfe, zündeten an
einem hohen, für diesen Zweck errichteten Scheiterhaufen hölzerne, in
der Mitte durchlöcherte Scheiben vom Durchmesser eines Schuhes an, die
sie mittelst eines aus Haselholz geschnitzten Stabes in der Luft
umherschwangen und unter dem Rufe: „Schibä, Schibä, die Schibä soll mim
Anneli syn" in weitem Bogen den Berg hinabwarfen. Unten standen die
Mädchen, vernahmen die galanten Rufe, die ihnen galten und nahmen
die Scheiben in Empfang. Ihr Dank bestand in einer Lukmilch oder
anderer Speise, die sie mit den Knaben gemeinschaftlich verzehrten. —
Diese Sitte gehört zweifellos dem keltischen Altertum an und versinnbildlichte

das Niedergehen der Sonnenscheibe. Die gioläiitä Nurs, die nur
im Münstertal und Engadin vorkommt (eirlgnäse rnärtiae), wurde am
1. März so gefeiert, daß die Jugend schon früh am Tage mit Kuhglocken,
Pfeifen u. f. w. durch die Dörfer zogen und aus Leibeskräften mit ihren
Schellen läuteten. Dieser Brauch sollte die Nähe des Lenzes verkünden
und zugleich den Segen der Götter auf Häuser und Flur herabbringen.



Die Knabenschasten, 621

Wie wir sahen, üben die Knabenschasten in hervorragender Weise
die Funktionen einer Tittenpolizei aus, Sie sind denn auch die typischen
Vertreter der Boltsjustiz. Jn erster Linie haben die Knabenschasten
die Aufsicht über das sittliche Verhalten ihrer Mitglieder, Wer fluchte
oder schwor, sich betrank, unanständig redete oder sich ausführte, ohne
Licht nachts bei einem Mädchen verweilte, eheliche Anticipation nahm,
Streitigkeiten provozierte u, s, w,, mnßte an die Gcsellschaftskassc eine
größere oder kleinere Summe bezahlen, neben derjenigen, dic für gewisse
Vergehen vom Gerichte diktiert wurden. Diebstahl, auch der geringsten
Kleinigkeit, schloß den Täter sofort von der Gesellschaft aus. Aus«
genommen davon war das Obst. — Die Knabenschaft übt aber auch
nach außen ihr strafrichterliches Amt aus und zwar gegen Verheiratete
oder Witwer, namentlich aber auch gegen Fremde, wenn sie sich irgendwie
gegen die Ehre der Dorfmädchen vergriffen haben. Die Feylbaren wurden
oft auch bei strengster Winterkälte in den Dorfbrunnen getaucht. Schon
bestrafte Ehemänner mußten vielerorts von der ihnen drohenden Strafe
des Ausschellens durch Spendung eines Fäßchen Weins sich loskaufen.
Aus dem Erlös der Geldbußen (die später allerdings zum Teil auch
erpreßt werden) wurden ost hübsche Vermögen, aus Gütern und Kapitalien
bestehend, erworben, deren Zinsen gewöhnlich zu Veranstaltungen von
Mahlzeiten am Neujahr und an der Fastnacht, zuweilen auch für die
Aussteuer armer Mädchen verwendet wurden.

Wie weit Volksbräuche führen und wie tief verwurzelt einmal
eingefleischte Traditionen sind, beweist folgender Vorfall, der sich noch zu
Beginn des 20. Jahrhundert im Jahre 1900 abspielte. Jn Lugnez ist
es ein unbestrittenes Recht der Knaben, nachts in die Kammern der
Mädchen zu dringen, um sich zu vergewissern, ob sich dort nicht etwa ein
glücklicherer Nebenbuhler befindet. Bei dieser Gelegenheit ist es leicht,
etwas mitlaufen zu lassen. Das geschah auch im vorliegenden Falle und
da einer der Teilnehmer auch Geld entwendete, wurde der Fehlbare vom
bündnerischen Kantonsgericht verknurrt. Im Urteil heißt es dann weiter:
„Dem Kreisamt Lugnez sollen die an den lumperias beteiligten Genossen
des Delinquenten verzeigt werden. Das wird hoffentlich dazu dienen,
jener in Vigenz und anderswo herrschenden Unsitte ein Ende zu machen."
Unter lumperias versteht man nicht nur nächtlichen Lärm, sondern ein
wenig Diebstahl gehört auch dazu. Aus die Veröffentlichung dieses Urteils
im „Freien Rätier" erhielt diese Zeitung von der Knabenschaft in Vigenz
ein höchst energisches Schreiben, in dem sie aufgefordert wird, alles, was
sie über die lumperias geschrieben, zu revozieren, ansonst sie gerichtlich
belangt werde. Die Tatsachen, von denen der „Freie Rätier" berichtet
hatte, waren aber durch den Prozeß einwandfrei konstatiert worden. Der
Protest der Knabenschaft war also gänzlich unberechtigt, aber in seiner
Art außerordentlich typisch. Ebenso bezeichnend für die Denkweise jener
Knabenschaft ist, daß ihr Protest vom Gemeindevorsteher von Vigenz
unterzeichnet und mit dem Stempel versehen war.

Man muß sich vergegenwärtigen, wie eng verbunden von jeher Kult
und Gericht miteinander waren, weshalb z. B, bei den alten Germanen



622 f5. Wechlin

die Opferstätte zugleich auch Richtstätte war, um die Freude der Jugend
am Gerichthalten zu verstehen. Diese war tatsächlich so ausgesprochen,
daß die Jugend sich darin auch außerhalb des Ernstfalles häufig übte.
Insbesondere wurde in der Fastnacht zur allgemeinen Volksbelustigung
ein Gerichtsspiel mit eingebildeten scherzhasten Tatbeständen
aufgeführt. Diesem Gerichtsspiel, das sich also aus dem Gerichthalten
herausentwickelt hat, seien unsere abschließenden Betrachtungen gewidmet.
Freilich ist es, wie Tuor ausführt, manchmal nicht leicht, von einem
überlieferten Fall zu sagen, ob er der Wirklichkeit oder dem Scherze
angehörte. Aus einem Gerichtsspiel hervorgegangen ist eines dcr bemerkenswertesten

Denkmäler der rätoromanischen Literatur: die lZsrtFirä
väU8eKu (das böse Gericht). Dieses Schauspiel ist herausgewachsen aus
Bräuchen, durch die der Wechsel der Jahreszeiten gefeiert wurde. Bereits
in jenen Aufzügen und Darstellungen, die dem Vegetationsdämon
geweiht waren, findet man zahlreiche Ansätze zu einem Drama von
lebendiger Handlung. Jn der Darstellung des Streites zwischen Sommer
und Winter traten allmählich Fasching und Fastenzeit an Stelle von
Sommer und Winter, da in jener Zeit der strengen Beobachtung der
Fastengebote der Gegensatz zwischen dem Fasching und der Fastenzeit
sehr ausgesprochen war. So vertrieb, begrub und verbrannte man die
Fastnacht statt des Winters. Jn Scewies im Oberland wurde ein den
Fasching (Scheiver) darstellender Strohmann von dcr Knabenschaft durch
das Dorf getragen; alt und jung liefen laut klagend nach bis zum
Hügel mitten in der Gemeinde, wo der Mann begraben wurde, wobei
man allerlei satirische Leichenreden hielt, Jn dcr Darstellung des Streites
zwischen Herrn Scheiver und Frau Charisma (Fastenzeit) wurden diese
bei den romanischen Völkern als zwei Feldherrn gedacht, die ihre Scharen
gegeneinander führen: auf der einen Seite starke Ochsen, Mastkälber,
Widder, Hähne und Weinfässer, auf der andern Seite Fische, Lauch,
Zwiebel und Schnittlauch. — Den Streit zwischen Fasching und Fastenzeit

behandelt übrigens auch das deutsche Fastnachtsspiel des 15.
Jahrhunderts.

Bei der stolzen Vorliebe der Rätoromanen für das eigene im Ring
sich abspielende Gerichtswesen mußte der Brauch zu einem regelrechten,
peinlichen Prozeß sich entfalten. Man dachte sich die äertuira nuuseks,
vor der Obrigkeit des Gerichtes von Disentis aufgeführt, I>u <üa.cli, die
Talgemeinde, die bei der Gründung des grauen Bundes an erster Stelle
mitwirkte, hatte sich bereits im 15. Jahrhundert ihre Freiheit und
Unabhängigkeit errungen. Regelmäßig wurden im Frühling unter den
Linden und dann in den großen Ratsstuben in Disentis die Gerichtssitzungen

gehalten. Nach der Reformation und der Einführung des

40stündigen Gebetes wurde auch regelmäßig am schmutzigen Donnerstag
Gericht gehalten.

Literatur.
H. Morgan: Die Urgeschichte.
Heinrich Schurtz: Altersklassen und Männerbüudc, Eine Darstellung der Grund¬

formen der Gesellschaft,



Die Knabenschasten. b23

Moritz Zeller: Die Knabenweihen,
Hermann Usener: Über vergleichende Sitten und Rechtsgeschichte. (Hessische Blätter

für Volkskunde, Bd, 1,)
Dr, A, Knabenhans: Die politische Organisation bei dcn australischen Ein¬

geborenen,
Richard Andreas: Braunschweiger Volkskunde,
schweizerisches Archiv für Volkskunde,
A, v, Sprecher: Geschichte der Republik der drei Bünde,
Bündnerisches Monatsblatt,
Vündner Kalender für das Jahr 1878,
Der Freie Rätier, Jahrgang 1900,
Dr, I, Desax: Organisation der Kriminalgerichte im Gebiete des grauen Bundes,
H, Lehmann: Die Republik Graubünden, historisch-geographisch-statistisch dar¬

gestellt,
G, Leonhardi: Rätischc Sitten und Gebräuche,
P, Christofsel: las ««Oistss äs msts st lur clert^ires ususekäs.
Peter Tuor: Rätoromanische Rechtsdenkmäler, (Festgabe für Ulrich Lambert,)
Decurtins: Rätoromanische Chrestomatie, 1, Ergänzungsband: SsrtAirs nkwsekä.

Gelegentlich neuer Schweizer Lyrik.
Von Arnold Büchli, Aarburg.

il^in empfundenes Gedicht von künstlerischem Rang — noch vor hundert^ Jahren konnten bestandene Männer darüber in begeisterte Freude
ausbrechen, konnte der Vortrag einer packenden Ballade dem Poeten
aufopfernde Freundschaft gewinnen, und das Erscheinen eines Bändchens
echter Verse bestaunten in deutschen Landen Tausende als ein Ereignis.
Aber schon 1860 beklagt Treitschke, daß die gesamte lyrische Dichtung
lediglich von den Frauen gelesen werde und „nur selten ein Mann von
Geist in verschämter Stille" an Horaz oder Goethe sich erquicke. Und
er schon schiebt diese Wandlung des öffentlichen Geschmacks und Urteils
auf die Härte und Aufregung des modernen Lebens, aber auch er schon

auf die poetische Überproduktion.
Heute scheinen auch auf dem Lesetisch der Frauen Versbücher selten

mehr Gastrech:t zu genießen, und die ehedem so leicht begeisterte Jugend
um zwanzig wendet sich erst recht von ihnen ab. Heute, wo aller
überlaut verkündeten Menschheitsverbrüderung zum Trotz die innere
Vereinzelung des Gebildeten immer fühlbarer wird, wo die Parteiung
auch im Geistesleben so schroff ausgeprägt ist, daß selbst in unsern
kleinen Verhältnissen Gleichstrebende nurmehr ausnahmsweise freundschaftlich

aufeinander blicken, heute muß die Lyrik noch schüchterner seitab
stehen. Ein Blick in irgend einen der großen literarischen Weihnachtskataloge

auch Deutschlands tut es unzweifelhaft dar: Gedichte sind nur
in erklärten „Klassiker"-Ausgaben oder in Anthologien marktfähig. Von
den Millionen, die ihre geistige Nahrung aus den zahllosen Illustrierten
holen, ganz zu schweigen! Und wer wagte den Vorwurf zu erheben, daß
sie im Unrecht sind? Das liberale Ideal der allgemeinen Schulung hat


	Die Knabenschaften : ein Beitrag zur Volkskunde

