
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 7 (1927-1928)

Heft: 5-6

Artikel: Vom Sinn und Unsinn politischer Ideen

Autor: Boos, Roman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn und Unsinn politischer ^jdeen. 307

Vom Sinn und Anflnn politischer Abeen.
Von Roman Boos, Münchenstein.

1 Überall dort, wo es aufs Tun ankommt, hat der Handelnde das Recht,
4-4 jede erkenntnis th e o r e ti s ch e Debatte mit dem Goethe'schen Satz
abzuschneiden: „Wahr ist, was als fruchtbar sich erweist!"

Alles, was einer naturwissenschaftlichen Disziplin ihren Glanz
verleiht — logische Geschlossenheit im Ganzen, treue Beobachtung im
Einzelnen — kann bei einem politischen Jdeengebilde niemals den Mangel
an Fruchtbarkeit, die Sterilität, aufwiegen. Sollte z. B, die Behauptung
zutreffen, die in den letzten Jahren schon fast zum politischen Modesatz
geworden ist, daß die „Idee der Demokratie" unfruchtbar sei, so würden
alle Aufwände an Logik und Einzelwissen diese Idee nicht vor dem
welthistorischen Schicksal bewahren, dessen Vollstreckung Mussolini
begonnen zu haben glaubt, indem er mit dem Liktorenbeil jede Debatte
für diese „abgewirtschaftete Idee" abschnitt, um für sein Handeln freie
Bahn zu bekommen. Jn der philosophischen Begleitmusik, die Giovanni
Gentile zu dieser Hinrichtung der theoretisierenden, parlamentari-
sierenden Methoden verfaßt hat, im „iäsalismo ättusle", im Tat-Idealismus,

wird ja denu auch das Denken überhaupt gründlich zugunsten der
„Tat", die „Theorie" zugunsten der „Praxis" abgedankt. Nach dcm
Rezept: man muß die Menschen köpfen, damit sie besser handeln
und füßeln können.

Wer mit unpraktisch-akademischen Theorien im Kopf versucht hat,
an greifbare Lebensaufgaben heranzukommen oder sie gar zu meistern,
der kann ja auch gar nicht ohne Sympathie diese Versuche betrachten,
das Glied, das einen ärgert — und wenn's der Kopf selber wäre! —
auszureißen. Hätten die Theoretiker sich etwas weniger bemüht, die
„praktische Vernunft" theoretisch von der „reinen Vernunft" zu scheiden,
dafür aber etwas mehr, sie praktisch gegen die „unpraktische Vernunft"
zu schützen, so hätten sie den Kopf vor Händen und Füßen nicht so

blamiert, daß ihn die „Praktiker" heute so gern als blinden Passagier
bewerten. Die Entwicklung des Natur Wissens in den letzten
Jahrhunderten — also eines nachdenklichen, eines e p i metheischen Denkens
— hat uns Abendländern das Tatwissen, das P r o metheische Denken
geraubt. Nicht konkrete Bilder, die uns anschaulich sagen, was wir im
gegebenen Fall zu verwirklichen haben, stellen sich uns vors Seelenauge,

wenn wir vor einer bestimmten Aufgabe stehen; sondern Erinnerungen

an vergangene Beobachtungen, die untereinander durch ein
Gespinst epimetheischen Denkens versponnen sind. Weil diese Gespinste aber
nicht bildhaft das Tun leiten, müssen sie als Imperative kategorisch
auftrumpfen. Aber trotz aller „Erhabenheit", in die sich die unpraktischen
Gebote der „praktischen Vernunft" zu kleiden pflegen, — oder gerade
ihretwegen? — kommen sie dem Lauf der Wirklichkeit nicht nach. Wie
sollte auch ein auf Kothurnen schreitendes Ideal dem Handelsgott Merkur
zuvorkommen können, der sich Flügel statt Kothurne zur Fußbekleidung
gewählt. Wie sollte ein Wilson einen Lloyd George erwischen.



308 Nomon Doos

Seine Kvthurne aber sind es, die das demokratische Ideal vor der
Welt blamiert haben. Das; cs immcr zn spät kommt, wenn fixe Jünger
Mcrkurs oder brutale Marsanbetcr das Checkbuch oder das Schwert
zücken, hat es in Mißkredit gebracht. Die Niederlagen, dic immcr wieder
die unpraktische „praktische Vernunft" durch die praktische Uuvernunst
erlitten hat, haben auch „dic Demokratie" zum Gespött fascistischer Ge-
wciltanbcter und zum willigen Schlcppträger angelsächsischer
Finanzmagnaten gemacht.

Aber — so müsseu wir fragen — gilt der Satz „Kleider machen
Ideale" für das ganze Ideal? Kanu es nicht so sein, daß ein
Geschöpf wirklicher praktischer Vernunft, eiu wahrer kleiner Prometheus,
von den Ungeheuern dcr unpraktischen Vernunft in Theatertostümc
gezwängt worden ist, die ihn jeden Wettlauf mit den Gesellen der
praktischen Unvernunft verlieren machen? Ist das demokratische Ideal wirklich

nur der weltfremde Homunkulus, deu durch vier Jahrhunderte westliche

Staatsphilosophen in ihren Naturrechtslaboratorien aus tausend
Mixturen herausdestilliert haben?

Die Antwort aber ist: Nein! Dic Geschichte der demokratischen
Jdeencntwicklung ist die Geschichte eines Kindsranbs, Jn der Mitte
Europas — dem nord-ostfranzösisch-dcutschcn, norditalisch-deutschen,
westslawisch-deutschen und eigentlich deutschen Gebiet — waren im
Spätmittelalter politisch-soziale Erneuerungskräfte hervorgebrochen, die sich

durch das ganze Gebiet wie ein kraftvoller Sprößling des mittelalterlichen

Soziallebcns auszuleben begannen. Das Volk, dcr mit
umfassenderen Kräften wiedergeborene „Demos" des Altertums, begann sich

zu regen. Dies geschichtlich-organisch erwachsene Kind des starken
mitteleuropäischen Mittelalters wurde aber von dcr Mitte schlecht behütet. Das
politische Vcrsagen der Luther'schen Reformation hat die Hauptschuld.
Vor lauter „Rechtfertigung durch den Glauben" wurde der politischsoziale

Impuls (in dem übrigens allein diese Rechtfertiguugsidee ihre
dauerhafte diesseitige Basis hätte finden können) der ueuen Zeit
vernachlässigt. Und er wurde vom Westen geraubt. Er wurde als Calviuist
erzogen. Und als Calvinist zog er nach vier Jahrhunderten gegen seine
Urheimat, die europäische Mitte, mit Wilson in den Krieg. Jn
Versailles machte er sich vor Merkur und Mars lächerlich, Jn Genf, dcr
Stadt seines Adoptivvaters, versucht er verzweifelt, sich zu rehabilitieren.
Sein Baterland verleugnet ihn, weil es ihn im westlichen Kleid nicht
als eigenen Sproß erkennen kann.

Die geschichtliche Leistung der Schweiz (die auch im schweizerischen

Genf weniger calvinistisch ist als im internationalen Genf) kann
darin erblickt werden: daß sie dic Demokratie in dem Geist bewahrte,
aus dem sie im Aufgang dcr neuen Zeit geboren wurde; und ihre Aufgabe

für die Zukunft darin: dcm demokratischen Ideal mit dcr
Aufklärung über seine Herkunft den Charakter als romanisch-angelsächsischer
Wcchsclbalg zu nehmen, der es zum Gespött und willigen Werkzeug
trüber Mächte und übler Gesellen gemacht hat und daran hindert, aus



Vom Sinn und Unsinn politischer Zdeen. Z0?

der Mitte heraus die Krast zu eutsciltcn, die allein einen wirklichen
Frieden zustandcbringen wird: einen Frieden im Sinne praktischer
Vernunft, nicht im Sinne von 14 Punkten aus unpraktischer Vernunft oder
von 11,000 Kuhhändeln aus praktischer Unvernunft,

„Das schweizerische Recht hat sich gleichmäßiger, organischer
entwickelt als das deutsche, Vergleichen wir es mit einem Lichtstrahl, der
vom Orte A zum ^)rtc B gelangen will, so läßt sich fagcu: es ist scltcncr
ans scincr Bahn hcrausgcworfcn worden. Es hat weniger Abirrungen
(Aberrationen) erdulden müssen. Es ist sicherer und rascher an scin

Zicl gclcingt, Dcn vornchmstcn Grund für diese interessante Tatsache
bildet dic Verankerung des Rechts im Volke,,." schreibt Haus Fehr
in scincm — kürzlich in dieser Zeitschrift besprochenen — Büchlein
„Schweizerischer und deutscher Volksgcist in dcr Rechtseutwicklnng"
(S. !tt). Man könnte auch sagen: Praktische Vernunft (im praktischen
und im vernünstigcn Sinne!) hat stets aus den „Aberrationen" in dic
Unpraris und iu die Unvernnnst (die ja auch nicht fehlten) rasch wieder
hcrausgesunden.

Auf cinc sprcchcnde Parallele zu der von Fehr so meisterhaft
gezeichneten Recht s entwicklung bin ich in einem Brief des Generals
Carl von Clausewitz an Johann Gottlieb Fichte, als den Verfasser
des Aufsatzes über Machiavell im ersten Bande der „Vesta" (1807)
gestoßen, uud zwar im Feld des Kriegswesens, Clausewitz schrieb:

„.. Was aber Machiavells eigentliches Buch über die Kriegskunst
betrifft, so erinnere ich mich, darin das freie, unabhängige Urteil vermißt
zu haben, wodurch sich seine politischen Schriften so sehr anszeiclmen.
Die Kriegskunst der Alten hatte ihn nicht nur durch ihreu Geist, sondern
auch in allen ihren Formen zu sehr angezogen. Im Mittelalter konnte
sich leicht cin Vorurteil über die Kriegskunst der Griechen und Römer
erzeugen. Damals war die Kriegskunst in einem besonders tiefen Verfall

uud zu cincm Handwcrkswesen heruutergesuuken, wovon dic von
dcn Fcldhcrren gemieteten Heere das beste Zeugnis ablegten. — Dic
sorgfältigste Ausbildung des Kriegswesens vor der Periode der Schweizer
fand sich noch bei der schweren Kavallerie der Ritter und war hier
durch eine falsche Richtung in steter Vermehrung der Schutzwaffen zn
einer kleinlichen Manier verbildet. („Aberration"!) Vortrefflich ist
deswegen auch die Meinung des Machiavell, die ich im Johannes Müller
gelesen habe, daß im frühern Mittelalter (vor dem allgemeinen
Gebrauch der Feucrgewehre) die Kriegskunst mcit mehr zu Hause war bei
den Völkern, die gar keine zu haben schienen, als bei denen, die sich

in Erfindungen darin erschöpften. Durch nichts mehr wurden die
Schweizer, denen die alten Beispiele griechischer und römischer Taktik
unbekannt waren, Wiederhcrsteller der bessern Kriegsmanier, als weil
die Lage ihres Landes und ihre Armut sie nötigten, zu Fuß und ohne
andere Verteidigungswaffen als Heldensinn den Krieg zu führen, und
weil die Waldstätte in glücklicher Unwissenheit vieler verkehrter
Gewohnheiten andrer Völker durch ihren gesunden Verstand besser
unterrichtet wurden."



310 Noman lZoos

„.. durch ihren gesunden Verstand besser unterrichtet...!"; — wie
die schweizerische Gesetzgebung der neuesten Zeit durch die nie
abgerissene „Verankerung des Rechts im Volk" (durch die Volksgerichtc); —
wie die schweizerische Demokratie durch ihre Verwurzelung in den
Kantonen und Gemeinden.

Aber auch die Brücke zwischen der Fehr'schcn Charakteristik der
R e ch t s entwicklung und dem Clausewitz'schen Lob der Kriegskunst
der Schweizer kann gefunden werden: An Wilibald Pirkheimer,
kaiserlichen Rat in Nürnberg, der als romanistisch geschulter Jurist (er
hatte sieben Jahre lang in Padua und Pavia römisches Recht studiert)
an der Rezeption des römischen Rechts beteiligt war, der auch als kaiserlicher

Feldherr selbst gegen die Schweizer im Schwabenkrieg — diesem
Schweizer Abwehrkrieg gegen das römische Recht! — aktiv kommandiert
hatte, und der dann in seinem „Lg11u.ro. 8u.itsv.8e" das Lob der Schweizer
Kriegskunst — gewürzt mit eigener Ersahruug! — gesungen hat, — an
diesen Wilibald Pirkheimer hat sein bester Freund Albrecht Dürer
seine „Vier Bücher von der menschlichen Proportion" (15Z8) mit
herzlicher Widmung gerichtet. Im ästhetischen Exkurs am Ende des dritten
Buches dieser Proportionslchre finden wir einen merkwürdigen Satz, —
vom Maler-Zeichner an den Juristen-Feldherrn gerichtet. Handelt es

sich um den Niederschlag von Gesprächen der beiden Männer (die Dürer
im bekannten Prager Rosenkranzbild nebeneinander hinter Kaiser
Maximilian porträtiert hat)? Von Gesprächen über „Kunst" und „Gerechtigkeit",

vielleicht auch über Kriegserlebnisse? Aus gleichen Nöten, auf dem
Weg zu gleichem Ziel? Aus den Nöten unvernünftig-handwerksmäßig
gewordenen mittelalterlichen Kunst-, Rechts- und Kriegsbrauchs uud
unpraktisch-gelehrt heraufdrängender neuzeitlicher Kunst-, Rechts- und
Kriegstheorie? Zum Ziel: Handeln und Wissen zu praktischer Vernuust
und vernünftiger Praxis zu vereinen?

„.. so du wol messen hast gelernt (schreibt Dürer), und den
Verstand mitsammt dem Brauch uberkummen, also daß du ein Ding aus
freier Gwißheit kannst machen und weißt einem jedlichen Ding recht zu
thon, alsdann ist nit allweg Not, ein jedlich Ding allweg zu messen,
dann dein uberkummene Kunst macht dir ein gute Augenmaß, alsdann ist
die geübt Hand gehorsam. Dann so vertreibt der Gewalt der Kunst
den Irrthum von deinem Werk und wehret dir die Falschheit zu
machen... Und diese Behendigkeit macht, daß du dich nit lang bedenken

darfst, so dir der Kopf voll Kunst steckt. Und durch Solichs erscheint
dein Werk künstlich, lieblich, gewaltig, frei und gut, wirdet löblich von
Mänrnglich, dann die Gerechtigkeit ist mit eingemischt. — Aber so

du kein rechten Grund hast, so ist es nit müglich, daß du etwas Ge-
rechts und Guts machst, und ob du gleich den größten Gebrauch der
Welt hättest in Freiheit der Hand. .."

Spricht sich in diesen Kernsätzen des Dürer'schen Kunststrebens nicht
zugleich auch dic Stimmung aus, die jene Romanisten erfüllte, die am
römischen Recht wollten „messen lernen", um „einem jedlichen Ding
recht zu thon"? Die aus dcm spitzwinkligen „Gebrauch der Hand" des



Vom Sinn und Unsinn politischer ^deen. 311

sich zersetzenden alten Rechts dcn Ausweg in die „Gerechtigkeit"
suchten? Was den deutschen Renaissancekünstlcrn dic klassischcu Pro-
portionsregeln, das waren den Juristen die römischen Rechtsbegrissc:
Mittel zur „Gerechtigkeit". Und an antiker Feldherrnkunst suchte die
Zeit Erlösung aus dem „Handwcrtswesen" in deu „gemieteten Heeren".

Aber es spricht auch die Tragik dcr deutschen Geistes-
gc schichte aus diesen Dürcrworten: durch all dies Rückwärtsblickcn
der Reformation, dcr Renaissance, der Rezeption gelang es dem
deutschen Geist nicht, für seine welthistorischen Aufgaben den Geburtshelfer

zu finden, der aus dem Schoß des lebendigen Volkstums zur
rechten Zeit den gcistesstarken deutschen Prometheus hätte lösen können,
dcn alle Zeichen der Zeit — man denke an Huttens Gesänge! —
verkündeten. Von den geistigen Gewalten, die damals das deutsche Volk
durchstürmten, mag man so gut denken, als man will. Eines haben sie
dem deutschen Volk nicht gebracht: „daß du ein Ding aus freier Gwiß-
hcit kannst machen und weißt einem jedlichen Ding recht zu thon.. ."

Durch allzuvicles Messen und Wägen — durch all das Tun, dem

Dürers „Mclcncolia" zwischen Zirkel, Richtscheit, Wage und Mühlstein
nachsinnt — hat das deutsche Geistesleben der Renaissance die einstmals
so reich im deutschen Leben — in Kunst, Rechtsleben, Kriegswcscn —
sich offenbarende Empfindung für das Unmeßbare und Unwägbare
verloren. Oder, wenn nicht die Empfindung, so doch die Fähigkeit, sie ins
Tun ausströmen zu lassen, sie in tatkrast-entzündende Bilder zu fassen.
Dic Klage Dürers — ein Selbst-Kommentar zur „Melencolia"! —
„Ach, wie oft sich' ich große Kunst und gut Ding im Schlofc,
desgleichen mir wachend nit fürkuinmt. Aber so ich erwach, so verleurt
mirs die Gedächtnus", — diese Klage spricht die Not der Seele
erschütternd aus, die Nicht-Meßbares und Nicht-Wägbares noch im Traum
erfühlen, im Wachen aber nicht mehr fassen kann. Die aus den Tiefen
des Deutschtums sich hcraufringenden Impulse wurden gewaltig
empfunden. Aber Proportionskunst, römisches Recht, Territorialfürstentum
mit Religions-Gesetzgebung, Landsknechtsbrauch und alle die andern
Handmerksmittel, die wir aus den Jahrzehnten bis zum Dreißigjährigen
Krieg kennen, mußten versageu. Nach schwerer Geburt wurde dcr Sproß
der deutschen Geschichte vom Westen geraubt. —

„Wahr ist, was als fruchtbar sich erweist," sagt Goethe. Er sagt
nicht: „... was als nützlich sich erweist". Das Nützliche ist die
„Erweisung" des „Richtigen", des durch Messen und Wägen als „gerecht",
als „gesetzmäßig" (im weitesten Sinn) Bestimmten, Das Fruchtbare
aber ist immcr die „Erweisung" eines Jmponderablen und Jmmensu-
rablen. Richtigkeit ist der Ursprung der Technik. Wahrheit ist der
Ursprung des Lebens. Die Technik nützt, das Leben fruchtet. Jn der
Zucht des Westens ist der Geistessproß der deutschen Geschichte, der zu
fruchtbarem Leben bestimmt erschien, zum nützlichen Sozialtechniker
verzogen worden. Die Demokratie des Westens ist soziale Technik, nicht
soziales Leben. Den Völkern, die im Richtigen und Nützlichen finden,
was andere im Wahren und Fruchtbaren suchen, kann soziale Technik



Zl2 Nomon lZoos

genügen. Den Völkern der Mitte nicht. Bis in dic monarchistische Sucht,
ja bis in die hakenkrcuzlerische Seuche hinein können wir heute im
Deutschtum als edlen Kern die Suche nach dcn Quellen sozialen
Lebens erblicken. Die Demokratie des Westens kann diese Sucht
und diese Seuche zwar „richten" — nach ihren Maßstäben und
Gesetzen —, aber sie kann die Suche nicht befruchten. Hat sie sich doch
selbst immer nur nützlicher Gerechtigkeit, nicht aber fruchtender Lebenskraft

beflissen!
Der gut deutsch — nicht welsch und auch uicht englisch —

gesprochene demokratische Kraftspruch der Schweizer nach dcr Schlacht von
Dornach (durch dic sich dic Schwciz vom römischen Reich löste): „. die
Edlen müssen by den Purrcu belibcn, uud (wir) tonnens wol selbst
vergraben ,", — dieser Kraftfpruch ist ja nur die rauhe Außenseite eines
demokratischen Leben«, das sich, von außen zwar gestört, aus dem

Innern aber nie verraten, aus der eigenen Lebenskraft herans durch die
Jahrhunderte als fruchtbar erwies.

Im Reich spürt man, daß in unserem kleinen Land gegenwarts-
gcschichtliche Lebenswertc liegen. Während ein Herr vom Schlag der im
Schwabenkrieg Geschlagenen — der Darmstädter Graf Keyserling —
dagegen remonstriert („... mit der Schwciz ist es nun im Sinuc möglicher
historischer Weiterentwicklung wirklich aus ..."), sprechen lebenskräftigere
Denker — wie Karl C. von Loesch im Oktoberheft 19SL der „Deutschen
Rundschau" — von der Schwciz „als Mustcrland".

Niemand in der Schweiz wird sich dem Wahn hingeben, daß die
Schweizer Verfassungsformen als solche für reichsdeutsche Verhältnisse
übernommen werden könnten. Aber das Wesentliche ist: daß dic Schweizer
Rechts- und Berfassungsformcn, wenn sich um sie im Reich eine kräftige
Debatte entwickelt, als Wegweiser für die Gedanken und vielleicht
auch einst fürs Schaffen uud Tun dienen können, — als Wegweiser
nach den Quellen des Unmeßbaren und Unwägbaren, ans dem allein
für dic Mitte die Befruchtung des öffentlichen Lebens erfolgen kann.

Praktische Vernunft, — Vernunft, die sich zu wahrer und fruchtbarer

Lebenspraxis verdichtet, tut not! Wir müssen die Kraft erringen,
durch das Netzwerk der nur richtigeu Begriffe zu lebendigen
Begriffs b ild ern durchzustoßen, mit denen es sich „so verhält daß
man ihnen gegenüber so zu stehen hat, wie man etwa — sagen wir —
einem werdenden Menschen gegenübersteht. Man hat das allgemeine
Gefühl: der wird dieses oder jenes Tüchtige leisten können. Man kann
dann vielleicht sich Vorstellungen darüber machen, wie cr das Betreffende
leistet. Diese Vorstellungen aber, wie er es leistet, die brauchen ja nicht
immcr zutreffend zu sein. Der Betreffende kann das auf andere Weise
leisten,. ." (Rudolf Steiner in einem Bortrag seines nationalökonomischcn
Kurses.)

Solche Begriffsbilder, dic sich am Leben selbst messen und wägen,
gibt aber nur ein Denken her, das den Mut hat, sich mit dem

Willen zu verbinden. „Denk-Wille ist dasjenige (sagte der soeben

zitierte Denker 1919 in einem Vortrag), was der heutigen Menschheit



Vom Sinn und Unsinn politischer Ideen. 313

am meisten fehlt, Dcnk-Wille entwickelt sich aber nicht in solchen
Gegenden, in denen man „Die drei Zigeuner" dichtet. Das ist ein sehr
schönes Gedicht, aber es ist gedichtet in der Ebene, Heute braucht der
Mensch nicht E b e n e n - Gesinnnng, heute braucht der Mensch schon G e-
b i r g s - Gesinnung, Deshalb könnte aus den schweizerischen Bergen
Vieles herauskommen. ."

Die großen Ausgaben der Gegenwart — als eine der größtem dcr
Geisteskampf zwischen Demokratie uud Fascismus! — werden umso
kraftvoller auch von den großen Mächten der Gegenwart für dic
Zukunft gelöst werden, je weniger dic kleinen Mächte, wie unsere Schweiz,
sich auf dic Verherrlichung dcr cigcncn schwerflüssigen Vergangenheit
oder gar dünnflüssiger großninchtiger Gcgenwartsmoden beschränken, —
je mehr die Kleinen im Geisteslcunpf zwischen Sinn und Unsinn anch

ihren Mann stellen.

Politische Rundschau
Schweizerische Amschau.

Die beiden Genf.

Zweifach ist die Rolle, die Genf während einer MOjährigen Geschichte
im Leben Europas gespielt hat. Als gallisch-römische F e st u n g riegelt
es zur Römerzeit das römische Rhone>Gallien gegen Einbrüche aus dem
schweizerischen Miltelland her ab, Casar verweigert hier deu keltischen Helvetiern
den Eingang ins mittlere und untere Rhonetal, Es bleibt bei Rhone-Gallien,
auch als Rom mit der Provinz Oberdeutschlaud seinen militärischen Machtbereich

über Burgund und das schweizerische Mittelland bis an den Rhein
und zeitweise darüber hinaus vorschiebt. Im zusammenbrechenden Römerreich
wird die Rhone-Stadt Mittelpunkt eines ersten Burgunderreiches,

das den vordringenden Alemannen an der Burgunder Pforte und
im schweizerischen Mittelland westwärts der Aare Halt gebietet. Auch in einem
zweiten Burgunderreich, das sich nach der Dreiteilung des fränkischen Reiches
über das ganze Rhonestromgebiet nnd das angrenzende Rheinstromgebiet im
schweizerischen Mittelland erstreckt, bildet es zeitweilig den Mittelpunkt, Erst
die Bereinigung des letzteren mit dem „Reiche deutscher Ratio n" führt
zum entscheidenden Wechsel in Genfs Geschichte, Genf gehört jetzt einem
politischen Raum an, der sich über ganz Mitteleuropa einschließlich Rhein-,
Rhone- und Po-Gebiet erstreckt. Die Reichsgrenze verlauft von der Nordsee
am Westrand des Rheinstromgebietes längs der Schelde und oberen Maas und
von dort an oder westwärts von Saüne-Rhone zum Mittelmeer, Genf wirb zum
großen llmschlagplan des mittelalterlichen Handelsverkehrs von Donau zu Rhone,
von Po zu (Nieder-) Rhein, Es ist die Zeit der blühenden Genfer Messen.

Mit der Abbröckelnng des West- nnd Südrandes des mittelalterlichen
Mitteleuropa ändert sich auch Genss Lage wieder. Frankreich stößt vom Seinebecken

her ins mittlere und untere Rhonetal vor. Die von ihm in Lyon
errichteten Messen bringen Genf binnen kurzem um seine bisherige europäische
Wirtschaftsstellung. Jn dem Kampf zwischen Burgund — das deutsches Reichsgebiet

im Rhein- und Rhonestromgebiet und französisches Lehen zu einem
geschlossenen europäischen Zmischenreich zusammenfassen will — und den im
Reichsauftrag kämpfenden Eidgenossen steht die Bischofsstadt Genf, mit ihrem


	Vom Sinn und Unsinn politischer Ideen

