
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 7 (1927-1928)

Heft: 2

Artikel: Die Wende der Psychologie durch Nietzsche und Klages

Autor: Ninck, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wende der Psychologie durch Tlietzsche und Klages. YS

Die Wende der Psychologie durch Nietzsche
und Klages.
Von Martin Ninck.

C?>,ie Psychologie hat in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts
eine Krise durchgemacht, die nicht nur all ihre bisherigen Ergebnisse

in Frage stellte, sondern an ältesten Systemen, an unumstößlichen
Wahrheitssätzen und scheinbar fest bewiesenen Meinungen zugleich rüttelte.
Man sah stolzeste Tempel in den Grundfesten wanken, die Nutz- und
Zweckbauten einer hohlen Aufklärung stürzten in sich zusammen, und
manch luftiges Kartenhaus, in dem sich wirklichkeitsfremde Ideologen
eingenistet, ward wie vom Sturmwind weggeweht.

Es bleibt immer eine der erstaunlichsten Tatsachen, daß die zünftige
Wissenschaft, ja alle, die es im näheren anging, davon nichts merkten,
vielmehr nichts merken wollten, ja alsbald alles daran setzten, den
einzigen Ruhestörer, der die ganze Revolution ins Werk gesetzt hatte, mit
welchen Mitteln auch immer unschädlich zu machen. Die gefährlichen
Tendenzen des Historismus und der Atomisieruug des Wissensstoffes sind
seither nur schärfer hervorgetreten, Kant- und Hegelianer haben sich

enger und wie zu einer undurchstößlichen Phalanx zusammengeschlossen,
und, weit entfernt, dem Leben zu dienen, hat sich das Wissen den
fragwürdigsten Kulturbestrebungen einer machtgierigen Zeit verkauft.

Wenige nur haben es mit jener Revolution ernst genommen. Bleibt
es zu verwundern, daß eine lächerliche Angst, eine blinde Bestürzung
und das Geschrei hilflosester Not fast jedesmal entstand, wenn einer
von ihnen sich hervorwagte? Der geradezu symptomatische Fall Spengler
haftet Wohl noch in aller Erinnerung. Nnd doch läge eine Rechtfertigung
ihres Auftretens schon darin, daß sie aus strengem Wahrheitsbewußtsein

sich nicht scheuten, ein gleiches Geschick wie Nietzsche auf sich zu
nehmen. Man könnte mit größerem Recht Ludwig Klages nennen, und
mancher Zug seines Werks würde ein plötzliches Licht erhalten. Nicht
darüber aber wollen wir hier uns verbreiten, vielmehr der Frage näher
treten, wie weit eben Klages mit jener Bewegung in Beziehung steht
und welche Wende sie etwa durch ihn genommen haben möchte. Dafür
sei vorerst die Krise genauer gekennzeichnet!

Man braucht Nietzsches gedrängtes Schrifttum nur obenhin
anzusehen, um zu erkennen, daß in ihm mit einer Schärfe und einer Helligkeit,

wie die Geistesgeschichte ihresgleichen kaum mehr hat, der Protest
des Instinkts laut und lauter ward gegen eine Kultur, die sich,
weil einseitig dem Geiste versklavt und seinem starren Gesetzeszwang
blindlings untertänig, mit beängstigender Schnelligkeit zersetzt. Sein
Wahrheitsgewissen, gewöhnt, nur dem Rufe des Schicksals zu folgen,
empörte sich gegen die wohlfeilen Weltdeutungen eines anmaßlichen
Rechenverstandes, sein innerstes Sittlichkeitspathos gegen die seichten
Moralforderungen einer verlebten Religionsübung, sein selbstschöpferisches
Formempfinden gegen die Erzeugnisse einer Kunst, die das Ressentiment



95 Martin NincK

zum großem Teile geschaffen hatte. In seiner Erstlingsschrift mit ihren
entdeckerischen Tiefblicken auf die Werkstätte des schaffenden Bildnertums,
mit ihrer bedeutsamen Wende zum Mythischen und der Aufhellung des

Tragischen, des Heroischen und des Musikalisch-Lyrischen hatte er sich als
Anwalt des stärksten Lebens, als Priester des Lösers und Fesselnsprengers
Dionysos frohlockend bekannt, und von dieser Stellung eröffnete er in
der Folge einen Kampf, der ihn Schritt für Schritt zur Verneinung
fast aller gegenwärtigen Kulturtendenzen führte und führen mußte. Mit
einem Spürsinn, der ihn sicher auf allen Fährten leitete, witterte er in
Systemen, Einrichtungen und ältesten Glaubensüberzeugungen die Schäden,

an welchen sie krankten; und mit einer Unerbittlichkeit, welche in
Wahrheitsfragen nicht vor den letzten Schritten zurückschreckte, riß er
die gleißenden Schalen hinweg, wenn er mürbes Kernholz und Wurmfraß

darunter entdeckte. Dies schätzte er selber nachmals als erstes seiner
Verdienste, daß er des alteingesessenen Rückschlusses vom Werk auf den
Täter sich nicht schuldig gemacht. Wohl mag cin Werk von der Fülle
des Schöpfers zeugen, der es geschaffen; wer aber hätte nicht bemerkt,
daß es die täuschende Maske auch darstellen könne, erfunden, um einen
Notstand trügerisch vor der Welt zu verstecken? Die Enttäuschung am
Wahrheitswillen der Moral und der Wissenschaft, die tiefste Enttäuschung
an Wagner bestätigten ihm den Satz, daß die Nützlichkeit oder
Tauglichkeit eines Systems, der Glanz und die Ausdruckskraft eines Kunstwerks

nicht das Geringste für ihren Lebensgehalt bewiesen, ja entpreßten
ihm die schneidenden Paradoxa: „Ideale sind heiliggesprochene Lügen"
und „der Erfolg war immer der größte Lügner". Nirgends erweist sich

das Leben so geschäftig und in Listen erfinderisch als dort, wo es eine

Blöße zu verdecken und die Aufmerksamkeit abzulenken gilt, und die

Entsagung, die Unschuld, das Heiligste wie das Höchste sind mißbraucht
worden, die Mit- und die Nachwelt zu blenden, ja sie den Götzen dienstbar

zu machen, welche der Mangel geschaffen hatte. Die Arglosigkeit
andererseits im Volk ist grenzenlos; keine Lüge, die bei ihm nicht
Glauben fände und der es nicht knechtisch sich unterwürfe, teils aus alter
Gewohnheit, vor jedem Nimbus die Knie zu beugen, teils, weil oft ein
ähnlicher Notstand in ihm antwortet. So wird „im Sohne schon

Überzeugung, was im Vater noch Lüge war", und mit Inbrunst verehrt er
das täuschende Scheinbild, wenn es ihm nur den Stempel des

Ehrwürdigen trägt.
Im Kampfgedränge, das ihn zwang, seine Waffen immer härter

zu schmieden, die Pfeile immer schärfer zu spitzen, war Nietzsche
unversehens zum Psychologen herangereift: zum Psychologen wider Willen,
dann zum Psychologen aus Überzeugung, der nunmehr ohne
vorgeschobene Nebenabsichten (seinem offiziellen Schrifttum nach seit „Menschliches

Allzumenschliches") alle überkommenen Allgemeinbegriffe auf ihren
Lebenswert hin prüfte und abwog. Es war die Geburtsstunde der

exakten Psychologie. Nicht zwar ihrem systematischen Aufbau nach.

Dafür blieb diesem Wieland und Thor nicht Ruhe und Rast, seine
feuergeborenen Keile noch unter sich zu vernieten, wenn sie nur trafen. Wohl



Die Wende der Psychologie durch Nietzsche und Klages. 97

aber der Methode nach, welche Nietzsche immer folgerichtiger in sich
ausbildete. Sie liegt deutlich vor aller Augen, nur daß sie so leicht
nicht zu handhaben, wie es vielleicht den Anschein hat.

Gesellschaft, Staat, Moral und Philosophie, sie haben Jahrtausende
laug das Leben gcmaßregelt durch Aufstellung willkürlicher Wertetafeln,
die nicht so sehr dem Lebensschutz als dem Selbstzweck jener Institutionen
dienten. Sie propagierten und züchteten gewisse komplexe Herdeneigen-
schasten, wie Gerechtigkeit, Ehrlichkeit, Fleiß und Friedfertigkeit, Demut
und Nächstenliebe, und schnitten aufs grausamste, als Regung eines
gefährlichen Individualismus, die natürlichen Instinkte zurück, welche sich

immer wieder dagegen erhoben. Es gilt jene Wertvorurteile zu
zertrümmern, um deu Blick für die Persönlichkeit freizubekommen,
es gilt über alle Gemeinbegriffe hinweg wieder vorzudringen bis zu
der Stelle, wo nur uoch der Mensch dem Menschen gegenübersteht.
Darauf beruht zunächst die wichtigste und, weil sie das Odium der
herrschenden Massen gegen sich hat, die mühsamste, verfänglichste Arbeit
der Charakterkunde, dic doch Nietzsches entschlossenes Einsetzen am
gründlichsten leistete. Nun erst kann die Frage nach den Lebensantrieben
gestellt werden, welche hinter den Formen und hinter den Handlungen,
also auch hinter jenen Institutionen am Werke stehen, und es ermöglicht

sich, die wahren Wesenszüge von Menschen, Völkern, Zeiten
nachzuzeichnen. Feinster Organe für alle seelischen Essenzen, der Kraft eines
starken, ursprünglichen Eigencrlebens und der Fähigkeit, am verkleinerten
Spiegel eigener Spannungen die Gewalten und Mächte abzulesen, welche
Sitten, Stilen und Zeiten die Richtung wiesen, bedarf es, um dieser
Aufgabe voll zu genügen, und sie stellt den eigentlichen Prüfstein dar
für die innerste Berufung eines Psychologen.

Nun hat gewiß seit Jean Paul unter den Deutschen keiner mehr
einen solchen Schatz feingeschroteter, aus allen Schächten der
Menschheitsgeschichte zusammengetragener Goldkörner zu scharfgeschliffenen
psychologischen Wahrheiten ausgemünzt wie Friedrich Nietzsche, und
seine Schriften werden für jeden Denker und Forscher auf diesem
Gebiet eine unausschöpfliche Fundgrube bleiben. Er hat, um nur die
wichtigsten seiner Funde zu nennen, zuerst die mechanistische
Grundrichtung nicht nur unserer Wissenschaft, sondern der meisten Systeme des

abendländischen Denkens aufgedeckt und sie aus dem zäh festgehaltenen
Satz vom Grunde, dem Ecksatz alles kausalen Denkens, hergeleitet, den
er als unzulänglich zu jeglicher Erklärung von Lebens v o r g ä n g e n
schlagend nachgewiesen. Er entwertete damit das Experiment, an welchem
alle Gesetze der Physik hingen und das neuere Forscher eben auch in
die Geisteswissenschaft einzuführen versuchten. Er erledigte endgültig
den Formalismus in Kunst und Ästhetik, indem er die vom Klassizismus
geprägten Gegensatzbegriffe Inhalt und Form auflöste und den schöpferischen

Akt wieder als Einheit innen und außen faßte und übrigens
von dämonischen Mächten abhängig erklärte, denen mit lessingischen
Argumenten nicht beizukommen. Er berichtigte die Ethik durch Nachweis

folgenschwerster psychologischer Verwechslungen, die sich die Mo-



?s Martin NincK

ralisten und Sektenstifter hatten zu Schulden kommen lassen, und lehrte
neu unterscheiden die Ruhe der Erschöpfung und die Ruhe der
Selbstbeherrschung, den überquellenden Schaffensdrang des Lebensreichen und
die äußerlich oft kaum unterschiedene Werkgeschäftigkeit des Hysterikers,
die Selbstverstümmelung des Lebenshassers und die strenge Askese des

starken Weisen,
Indessen tritt fordernd die Frage an uns heran, ob Nietzsche, der

Kritiker und Dialektiker, der Zertrümmerer der Allgemeinbegriffe und
llmwerter aller Werte, selbst bis zuletzt ein unverfälschtes Bild vom
Leben und seinen tiefsten Forderungen in sich getragen uud das
unanfechtbare Beispiel gegeben habe, nach welchem Steuer das Lebensschiff
zu richten, damit es unbedroht an allen Gefahren vorüberschiffe und
nicht den nämlichen Verführungen verfalle wie ehedem. Würde man
sein späteres Schrifttum daraufhin untersuchen, so erhielte man
nochmals eine herrliche Nachlese von Wahrheiten und Wetterblicken, die
den dunkeln Grund des Geschehens in uns und außer uns blitzartig
aufhellen, und dennoch könnte niemandem entgehen, daß ein quälender
Selbstwiderspruch mehr und mehr diese Schriften zerspaltet und stellenweise

mit einer Spannung darüberbrütet, daß nicht nur der Sinn im
Innersten zerrissen wird, sondern das Wort noch in grelle Dissonanzen
auseinanderbricht. Der die Tugend der schenkenden Liebe besang, hat
Selbstschutz- und Selbsterweiterungsgefühle wie Rache-, Macht- und
Ausbeutungshunger als leitende Motive in alle menschlichen Handlungen
eingefälscht; der die zeugende Schöpfergewalt des Mythos wiederentdeckte,

hat ihn später als überlebten Priesterunfug gescholten; der die

urtümliche Weisheit der Sprachsymbole erkannte, warnte vor ihnen als
Verführern zu irrigen Weltauslegungen; der die Wahrheit als Optik und
Relation faßte und all ihre Ansprüche auf Allgemeinverbindlichkeit
zurückwies, ist abermals fanatisch für die exakte Wahrheit eingetreten;
der dem Dionysos opferte, hat eine neue Lehre der Uberwindung,
Entsagung und der sieben Einsamkeiten aufgestellt und der die Mannigfaltigkeit

des Lebens lehrte und die Musterbilder der Moralisten darum
antastete, ereiferte sich für ein neues Ideal, stark im Guten wie im
Bösen, vornehm, stolz, unerbittlich gegen sich und gegen andere, von
der Güte Zarathustras, aber ebenso von der Härte eines Napoleon, von
der rücksichtslosen, verbrecherischen Gewalttätigkeit eines Cesare Borgia.

Unter die wenigen, die Nietzsches Bedeutung für die wissenschaftliche

Psychologie zuerst und im tiefsten erkannten, gehört Ludwig Klages.
Während die Schulpsychologie sich aufs Experimentieren verwarf und
damit ostentativ bekundete, daß sie von den einschneidenden Entdeckungen
des Umstürzlers nichts wissen wolle, ging Klages alsbald daran,
Nietzsches Methode der Seelenforschung systematisch auszubauen und

zur Grundlage einer streng wissenschaftlich fundierten Charakterologie
zu machen. Er hat mit Nietzsche andauernd eine Art Kriegskameradschaft

unterhalten und eine kaum übersehbare Fülle von Einzelergebnissen

aufgegriffen, um sie iu schärfer herausgestellten Zusammenhängen
erst fruchtbar zu machen. Man übersieht jetzt den ganzen Fragenbereich



Die Wende der Psychologie durch Nietzsche und Klage». 9?

am deutlichsten in den letzten beiden Veröffentlichungen, die Klages
ausgeben ließ, den „Grundlagen der Charakterkunde" (in stark
umgearbeiteter vierter Auflage bei Ambrosius Barth 1926 erschienen) und
den „Psychologischen Errungenschaften Friedrich Nietzsches" (1926
ebendaselbst). Vielleicht hat keiner, der mit Nietzsche ehrlich gerungen,
zugleich ihn so gründlich überwunden und das Netz seiner Widersprüche
durchbrochen wie Klages. Das übrige Werk des Verfassers, welches im
Grunde ganz unabhängig gewachsen, gibt davon Zeugnis, und zeigt,
daß die Berührung nichts weiter denn eine befruchtende Begegnung
war, welche selbständige Befunde des Verfassers überraschend bestätigte
uud die Anregung zu neuartigen Beleuchtungen bot.

Mit der methodischen Frage der Wesensfindung befaßt sich die

„Charakterkunde" eingehend. „Den Stoff zur Erkenntnis fremder Wesen

liefert das eigene Wesen," alle Charakterforschung gründet letzterdings
in der Befähigung „abstrahierender Selbstbesinnung", und die Erkenntnis
fremder Charaktere gelingt gerade nur so weit, als wir in uns selbst
Erlebnisse zu spiegeln vermögen, die denen der Fremdcharaktere wesensähnlich

sind. Im Grunde ist es das Fremd-Jch, über das wir zuerst ins
Klare kommen, bevor wir über uns selbst das Geringste aussagen können,
und den Charakter des Fremd-Jchs lesen wir ab an seinen Lebens-
äußerungen, an der Zeichensprache seiner Bewegungen wie der
geronnenen Ausdruckszüge, Die Deutung nämlich dieser Bewegungen
wird uns ermöglicht durch Gegenantriebe zu Bewegungen, die sich im
Anschauen lebendiger Bilder jedesmal in uns bemerkbar machen und
unser eigenes Erleben in Mitschwingung setzen. Dank seiner
Allverbundenheit ist der Primitive oder Unverbildete der instinktiven
Charakterausdeutung im weitesten Ausmaß fähig, gemeinhin erheblich weiter als
der reflektierte Geistesträger, woher es sich denn schreibt, daß die auf
der Fremdbesinnung beruhende Menschenkenntnis schon in der Jugend
der Völker wie selbstverständlich sich findet und praktisch geübt wird,
lang ehe sich eine wissenschaftliche Lehre von den Charakteren ausbildete.

Die Kritik von Klages setzt ein beim „Willen zur Macht", jenes
Begrisfs, der schlagwortartig die letzten Schriften Nietzsches beherrscht
und seither fo ernsthafte Verwirrung in den Köpfen gewiegtester Denker
und Forscher angerichtet hat. Ist „Leben wesentlich Aneignung,
Verletzung, Überwältigung des Fremden und Schwächeren, Unterdrückung,
Härte, und mindestens Ausbeutung"? Können die letzten
Lebensursachen, die Grundinstinkte der Lebensbejahung, die Antriebe, welche

zur Gottesverehrung, zur Kunst oder zur Gemeinfchaftsbildung führten,
aus dem nackten Machtwillen abgeleitet werden? Ja, dürfte selbst die

animalische Welt oder das Reich des Anorganischen aus dem „unersättlichen

Verlangen nach Bezeigung, nach Verwendung und Ausübung
der Macht" oder dem adäquaten „Willen, sich gegen Vergewaltigung
zu wehren", ausgedeutet werden, und wäre der Sinn der Natur in der
Tat kein anderer als jener Kampf ums Dasein, den man von Darwin
genugsam kennt? Nietzsche hat selbst an dieser ungeheuerlichen Erklärung
zuweilen gezweifelt und triftige Gründe gegen den Engländer zu Felde



100 Martin NincK

geführt, seine eigene Formel freilich nicht wesentlich verbessert, daß er
jegliche Freiheit und Zweckbestimmtheit im „Willen" leugnete und hinter
ihm einen schöpferischen Drang oder das Fatum selbst am Werke
vermutete.

Klages beschränkt zunächst scharf den Machtwillcn auf den Bereich
des geschichtlichen Menschentums. Hier allerdings zeigt sich, je länger
je mörderischer, ein Kampf aller gegen alle, ein Kampf um kleinsten
Gewinn und Vorteil, cin Kampf der einzelnen, der Parteien und Staaten,
der mit allen Methoden und Listen geführt wird, und endlich ein Kampf
bis aufs Messer gegen alles, was nicht Mensch oder besser Weltbürger
heißt und daher seinem Machtanspruch nach „tiefer" steht, als Pflanzen,
Tiere und Primitive, welche bereits ausgerottet sind, soweit sie dem
baren Nutzen sich nicht dienstbar erwiesen. Der Einwand, daß auch die
Fährte der Tiere mit Blutspuren dunkel bezeichnet sei, ist nicht
stichhaltig; ist doch gleich anzumerken, daß hier der Kampf noch nie bis zu
völliger Vernichtung ganzer Rassen und Gattungen geführt wurde.
Mit wunderbarer Ökonomie sorgt die Natur für die Erhaltung ihrer
geringsten Geschöpfe, und die Gier ist nirgends so groß, daß sie das
Leben an der Wurzel bedrohen könnte. Soweit nicht siderische oder
tellurische Veränderungen stattgefunden haben, herrscht über Jahrtausende
hin ein kaum sich verändernder Gleichgewichtszustand, und die
merkwürdigsten Gesetze eines unbewußt waltenden Ausgleichs sind bis in die
Lebenszone des Menschen hinauf zu beobachten.

Andererseits fehlt, wie leicht offenbar wird, im Tierreich jegliche
Absichtlichkeit. Es ist töricht, ein Raubtier für seine Jagdgelüste und
Jagdopfer verantwortlich zu machen, weil es dem Zwang des Bedürfnisses

folgt, während der Mensch allerdings mit Vorbedacht zu Werke
geht und möglicherweise auf Mord oder Raub sinnt, wenn er durch
Not dazu gar nicht getrieben wird. Man muß sich ganz deutlich machen,
was das Wort Machtwille eigentlich besage, um alsbald einzusehen,
daß es eine Fälschung sei, wenn man den Begriff in die Tierwelt schon

einschmuggle. Machtwille ist Wille zur Erweiterung der persönlichen
Einfluß- oder Herrschaftssphäre, kurz Herrschtrieb und zielt eben darum
immer auf Unterdrückung des andern. Im Überwinden feiert er seine

Triumphe, und nur das Gefühl, sich höher, stärker, mächtiger als andere

zu wissen, gibt ihm Befriedigung. Wenn sich freilich Stände und Staat
mit Herren und Knechten daraus ableiten, so sind wir jetzt darüber
hinaus, eine gleiche Gesellschaftsordnung auch bei den Tieren zu suchen,
und Aesop fetzt sie dort voraus, weil er, maskiert, — den Menschen
zeichnen wollte.

Aber selbst innerhalb der jahrtausendealten Menschheitsgeschichte
tritt ein ausgesprochener Machtwille erst sehr spät hervor. Wer
unvoreingenommen von gefälschten und bösartig entstellten Berichten die

Grundhaltung des Durchschnittswilden vom dunkelsten Afrika mit der
Haltung des tonangebenden Unternehmers von heute vergleicht, dürfte
gar bald zu dem Schlüsse kommen, daß an kaltem Uberwindungswillen
jener von diesem weit übertroffen wird. Zwischen den Zeiten, da in



Die Wende der Psychologie durch Nietzsche und Klages. I0l

jenem das Raubtier gleichsam hervorbricht, kennt er lange Pausen der
gutmütigen, friedfertigen Indolenz, während dieser ruhelos Tag und
Nacht von einem Beginnen zum andern stürmt, nur immer von dem
Gedanken gepeitscht, wie er, um Geld und Erfolg zu häufen, seinen
Konkurrenten im Geschäft, im Spiel, im Sport oder Wissen aussteche;
uud mag jener zuweilen zu den Waffen greifen, um sich Nahrung, Recht
oder Rache zu schaffen, so kennt dieser tausend Methoden, das Leben
langsam Hinzumartern. Schlaglichtartig erhellt aber der fragliche Gegensatz

aus der Tatsache, daß jener nämliche Gleichgewichtszustand, den

wir im Tierreich kennen gelernt, jahrtausendelang auch in Gebieten
herrschte, die nur erst von Primitiven besiedelt waren, während er
gestört ist genau seit Eröffnung der Weltgeschichte, psychologisch gesprochen
mit Heraufkunst des Fortschrittsgedankens, der das Leben vom Muttergrunde

löst und einseitig nun in einer Richtung wegtreibt. Wer
vermöchte denn angesichts der allerjüngsten Entwicklung sich dem furchtbaren

Ernst der Nietzsche'schen Worte entziehen, daß „sich unsere ganze
europäische Kultur seit langem schon mit einer Tortur der Spannung,
die von Jahrzehnt zu Jahrzehnt wächst, wie auf eine Katastrophe
losbewegt: unruhig, gewaltsam, überstürzt: wie ein Strom, der ans
Ende will, der sich nicht mehr besinnt, der Furcht davor hat, sich zu
besinnen"?

Wenn somit im Reich des natürlichen Werdens eine zerstörende
Kraft wirkend erkannt werden muß, die nirgends das Leben gefährdet,
vielmehr im Dienste desselben steht, weil das Werden des Vergehens
bedarf und beide polarisch zusammengehören, damit jenes nicht ins
Maßlose auswachse, so aufersteht im geschichtlichen Menschen ein neues

Prinzip, welches ins Leben eingreift, ohne daß dieses eine Schutzwehr

dagegen fände. Beide Mächte bedienen sich ähnlicher Waffen,
beide aber haben nicht das Geringste miteinander zu tun, und wenn
jenes zum Leben gehört wie die Nacht zum Tag, wie der Winter
zum Sommer oder der Niedergang zum Aufgang, so kann doch dieses
von dieser Welt, vom Reich der Erscheinung, des Werdens und Fließens,
des Lösens und Knüpfens, des Zerstörens und ewigen Wiederherstellens
nicht sein. Und damit hätten wir denn den Satz ausgesprochen,
der die eigenartigste und weitaus folgenschwerste Entdeckung von Klages
darstellt, mit dessen Aufnahme und strenger Durchführung eine neue
Phase der Geistesgeschichte beginnt, der zu tausend und abertausend
Rätseln den Schlüssel bietet und der denn auch Klages bereits
befähigte, ein System der Welt- und Geschichtsdeutung zu weben, in dem
sich die Widersprüche Nietzsches spielend entknoteten. Weit entfernt,
dem Leben zu dienen, stellt der Wille vielmehr den wirkenden Pol
jenes weltfremden Vernichtungsprinzipes dar und ist aufs schärfste zu
trennen vom Instinkt, durch welchen das Leben ursprünglich zur
Befriedigung seiner Triebe gelangt. Durch ein Wunder, an dem hier nicht
weiter zu rühren, gelingt es ihm freilich, fast alle Instinkte allmählich
von sich in Abhängigkeit zu bringen, um sie zu zersetzen und zu
verflüchtigen. Der Nihilismus, die Entsinnlichung und Vernichtigung im



102 Martin NincK

doppelten Sinn einer zunehmenden Abstumpfung des Gefühls für den

Wirklichkeitscharakter der Welt, wie einer Entfremdung ihren innersten
Sinneswerten gegenüber, ist das Ende, welchem die Menschheit unfehlbar

entgegentreibt, sollte sie nicht in letzter Stunde noch den Irrtum
gewahr werden, daß der Wille nicht ein Elixier, wohl aber ein
gefährlichster Schädling und Parasit am Lebensbaume ist. Bald sind
Wille und Leib allein nur noch übrig; dazwischen liegt hingemordet
die Seele, die Seele, welche die Urzeit als Pol des Leibes erkannte,
als Sinn der Gestalt und Erscheinung, wie Klages wiederentdeckte,
die Seele, welche als höchstes Prinzip über dem Leben waltete, mit
freier Sicherheit die Instinkte lenkte und, vom Träger als Nötigung
dunkel erfühlt, sein innerstes Tun und Lassen bestimmte, die Seele,
welche als Moira, als Teil einer Gestaltenkette, mit der Gattung, ja dem

All in Berührung stand und in rieselnden Stimmungen und Gefühlen
dem Träger von den Bewegungen des schaffenden, zeugenden Kosmos,
von seinen Werdelüsten und Werdewehen etwas kundtat, ja ihn in den

Allverband, in die Chöre tanzender Mächte und Gestalten wieder
mitaufnahm, daß er, selbst zur schwingenden Saite geworden, von jenem
Klangmeer etwas wiedertöne.

Die Überredungskraft des Willens bleibt unverständlich, solange
unausgesprochen ist, daß in ihm sich die Wirkung der Transzendentalmacht

nicht erschöpft, sondern ihm angekoppelt bleibt der Gei st, der
das Bewußtsein im Menschen setzt und damit in ihm erst das Ich
begründet. Es hieße die Grenzen dieser Arbeit weit überschreiten, sollte
der Einleibung des Geistes wie seiner schrittweisen Erstarkung hier bis
ins einzelne nachgegangen werden, und ich verweise besser auf die
grundlegende Schrift „Vom Wesen des Bewußtseins", in der Klages die
Entwicklung in schärfsten Umrißlinien gezeichnet hat. Ohne umständlichen
Beweis sei denn nur festgestellt, daß das Bewußtsein so spät erst ins
kosmische Leben eingreift wie der Wille, nämlich im geschichtlichen
Menschen erst erscheint, der Erinnerungen von sich bewahrt und zum
ersten Mal als Persönlichkeit auftritt. Der Kulturprozeß wird
häufig als ein allmähliches Erwachen der Völker gekennzeichnet,
worin sich deutlich das Gefühl dafür ausspricht, daß die Jugend der
Völker wie die Jugend des Menschen von einem Lebenszustand
beherrscht sei, der mehr einem unbewußten Schweisen und Träumen denn
einem hellen Tagwachen gleichzuachten sei.

Das Bewußtsein, wenn es sich deutlich entschieden, stützt sich auf
Urteile und Begriffe, will sagen es greift aus dem wandelbaren, nie
sich genau wiederholenden Wellenstrom des Geschehens durch Ablösung
(Abstraktion) denkidentische Dinge heraus, die es dem Ich entgegensetzt

und damit das Urteil begründet: Ich denke, sehe ein Ding: jetzt,
also gegenwärtig, dort, also gegenständlich, mir gegenüber.
Was dem Tiere noch eins ist, was dem Kinde ungeschieden nebeneinander
liegt, Umwelt nämlich und Innenwelt, tritt jetzt in scharfen Gegensätzen

auseinander, und je stärker das Ich sich fühlt, je bestimmter es

sich der stets fließenden Leiblichkeit gegenüber als das Beharrende



Die Wende der Psychologie durch Nietzsche und Klages. 103

empfindet, desto entschiedener geht es darauf aus, die ganze Umwelt
zu objektivieren und durch Spiegelung des eigenen Ich nun auch ihr
den Charakter des Beharrenden aufzudrängen, „Ich bin derselbige,
gestern wie heute und soweit ich mich überhaupt denken kann; also ist auch
der Baum, die Sonne, der Fluß derselbige", so lautet sein Trugschluß,
der, ob auch tausendmal vom Geschehen widerlegt, so oft von ihm wiederholt

wird, bis er sich schließlich unerschütterlich in ihm festgesetzt
hat. Unversehens ist das Ich in alle Dinge der Umwelt eingefälscht
und mit ihm tausend Motive und Eigenschaften, die den Anspruch
erheben, die Welt zu erklären, nun aber uns immer nur — vom Ich
erzählen. Eine Welt der Begriffe und Dinge ersteht, verführerisch freilich,
weil sie ein ewiges Sein vortäuscht, wo alles nur flüchtiger Wandel
scheint, weil sie zur Lebensnachäffung Dienste leistet in Produkten eines
listigen Rechenverstandes, weil sie zur Knechtung und schrankenlosen
Ausbeutung der Natur die zweifelhaften Mittel reicht. Wie muß es

doch dem Philister schmeicheln, wenn ihm das Gestampf und Geklapper
all seiner tausend Maschinen nun täglich in Erinnerung hämmert, wie
herrlich weit es der Mensch gebracht, oder wenn er sich gar einreden
sollte, sein Geist habe dies alles aus sich erzeugt, von welcher Anmaß-
lichkeit ja schließlich ein weiter Weg nicht mehr ist bis zu dcm naiveren,
philosophischen Geständnis, die ganze Welt müsse tale quäle aus dem
Geist oder Ich entsprungen sein wie weiland Minerva aus Jupiters
Haupt,

Deutlicher noch als am Willen wird am Geiste sichtbar, daß sie
beide einer lebensfremden, ja lebensfeindlichen Macht verpflichtet sind:
alle Abstraktion wird immer nur um den Preis der Wirklichkeitsminderung

und damit der Lebensverdrängung feil. Jedes Gesetz, das
Physikalische, ethische oder ästhetische, verhält sich zur Wirklichkeit wie der
mathematische Kreis zu den Kreisurbildern im Reich der Erscheinung,
d. h. an Stelle immer nur ähnlicher Fälle wird der identische
Fall gesetzt, der nur im Reiche des Geistes existiert und zwar als
Beziehungsform auf das Wirkliche. Ein Gesetz aufstellen heißt
eine Erscheinung einseitig zwängen und isolieren, heißt sie des Sinnes
berauben, den sie als immer nur einmaliges Teilganzes im
Lebenszusammenhange besitzt; ein Gesetz durchsetzen heißt vollends dem Leben
Gewalt antun, heißt Willkürschranken aufrichten, die ihren Blutzoll
unweigerlich fordern.

Die Teilhaberschaft des Geistes am Willen, des Willens am Geiste
wird jetzt offenbar. Beide wirken als Seiten eines Prinzips. Ist
jener Selbstbewußtsein und Jchgefühl, so ist dieser Selbstbehauptungsdrang

oder Wille zur Durchsetzung des Ichs, Beide begründen
erst die Persönlichkeit, indem sie neben der Lebensmitte ein neues
Zentrum mit eigenen Ansprüchen und Forderungen aufrichten, und der
innere Widerstreit der beiden Mächtegruppen eröffnet das mannigfaltige,
leidenschaftlich erregte Spiel der Charaktere, wie es die Geschichte
zumal auf ihren Höhepunkten der Antike oder der Renaissance bietet.
Jetzt öffnet sich frei der Blick auf den Ermöglichungsgrund einer Wissen-



104 Martin NincK

schuft, Welche vor Nietzsche kaum den Anfängen nach bekannt war und
durch ihn zwar stärkste Anregungen empfing, ohne daß es ihm doch

hätte gelingen können, eine allseitig tragfähige Unterlage für einen
systematischen Aufbau derselben zu schaffen: die Charakterkunde. In den

genannten „Grundlagen" hat Klages den Entwurf dieses Systems
zur Tat gemacht, welches denn, seitdem es 1910 in erster Auflage
erschienen, längst seine Feuerprobe bestanden und übrigens auf dem Felde
der Graphologie seine innere Tauglichkeit schlagend bewiesen hat.

Die Richtachse muß durchaus jener tiefgreifende Gegensatz von
Leben und Geist bleiben, und die Charaktere wären im letzten Grunde
darnach zu scheiden, ob sie näher an diesem oder näher an jenem
ständen. An die Enden sind jene äußersten Fälle zu setzen, in denen
das eine Zentrum solches Ubergewicht erhält, daß das andere ihm
gegenüber erlischt, ein Zustand, der jedesmal ein durchaus generelles
Aussehen trägt, weil in ihm der Begriff der Persönlichkeit eigentlich
sich selbst auflöst. Einer ungemischten, schlichten und willkürlosen
Lebendigkeit steht der Primitive, der Myste oder Ekstatiker wenigstens
noch nahe, während das Mittelalter seine ganze Leidenschaft für das
Ideal des rein geistigen Menschen einsetzte. Dagegen zerbricht der vitale
Rohstoff in die ganze Fülle möglicher Charakterprägungen dort, wo
Geist uud Seele im Zueinander zusammenstoßen, wobei sich als Merkmal

des stets aktiven Geistes eine bindende Kraft ergibt, die das
Ich wie die Welt mehr und mehr zu vergegenständlichen und dem Willen
untertänig zu machen strebt, als Merkmal der passiven Seele
dagegen ein eingeborener Gegenzug, die Fesseln des Geistes zu lösen, zu
sprengen und der Freiheit, Wirklichkeitstiefe, Bildfreudigkeit und einigenden

Liebe des Lebens wieder zuzuführen. Im Dienste des Geistes
an sich führt jene Bindekraft zu parteiloser allgemeiner Vernünftigkeit,

im Solde des eingeleibten Geistes oder des Ichs zu jenem
ausgebreiteten und spielartenreichen System der Egoismen, von denen
kein Geistesträger ganz frei zu nennen und welche je länger je mehr
die Beziehungen der Menschen untereinander vergiften. Das Leben setzt

seinen Hingebungsdrang dagegen, die außerpersönliche Liebe zur
Wahrheit, Schönheit und wahren Gerechtigkeit und die persönliche zur
Heimat, zur Natur, zum Mitmenschen und zum inneren Beruf.

Es ergibt sich jetzt ohne weiteres, wo der Selbstwiderspruch
Nietzsches ansitzt. Mit einer Jnstinktsicherheit und Schärfe, welche nur
daraus zu erklären, daß in ihm selber der Kampf zwischen Geist und
Leben zerstörend wütete, hat Nietzsche alle Verheerungen des
Lebensparasiten aufgedeckt, — ohne den Gegner selber stellen und sich gegen
ihn schützen zu können. Er hat sein Leben lang — und das gibt diesem
Ringen den unheimlich dämonischen Unterton — gegen einen namenlosen

Feind im eigenen Hause gefochten. Schließlich sah er keinen Ausweg,

als das Leben selber anzuschwärzen und den allgemeinen Niedergang

als Erschöpfungs- und Auflösungserscheinung zu deuten, wie sie
dem rhythmisch pulsierenden Lebensstrom nichts fremdes sei, ja
vielmehr als Anzeichen dafür genommen werden müsse, daß ein neuer



Die Wende der Psychologie durch Nietzsche und Klages. I0S

Aufschwung bevorstehe. Sehen wir davon ab, daß dann die Angst vor
dem Nihilismus und die fiebernde Leidenschaft, mit der Nietzsche den

Kampf gegen alle Arten der Entartung aufnahm, sinnlos würde, so

haben wir jetzt vernommen, daß die Völker, als Gattungen, am Wechsel
des ständigen Auf- und Niedergangs niemals teilhaben. Kein Volk
steigt zur Kulturhöhe und fällt in den Naturzustand zurück, um den

Kreislauf von vorne wieder zu beginnen, es sei denn, daß sein Blut
durch günstige Mischung von Grund aus wieder aufgefrischt wurde.
Hätte Nietzsche sich darauf besonnen, er würde sich wohl gehütet haben,
so Willen wie Willkür heilig zu sprechen, den blinden Machthunger
geflissentlich zu züchten und vor der „Wahrheit des Lebens" neue
Tafeln uud Schranken aufzurichten.

Dagegen hat Klages den Gegner gezeichnet und damit von vorneherein

sich den Vorteil einer unzweideutigen Einstellung dem Leben
gegenüber gesichert. Nicht nur daß er den Geist in seine Schranken
wies, daß er eine neue Bewußtseins- und Willenslehre begründete, er
hat ebenso sehr nach der anderen Seite hin die Biologie erweitert
und ihr neue und ganz ungeahnte Aussichten eröffnet, die eine
Berichtigung unseres Weltbildes über kurz oder lang gebieterisch fordern.
Darüber ist jüngstens in diesen Heften einiges verlautet worden,') und
wir können für heute den Borhang ziehen, in der Hoffnung, daß
mancher von sich aus einen Streifzug wage, der ihn von selber vor
jene Aussichten führe.

Politische Rundschau
Schweizerische Amschan.

Die schweizerisch>russische» Beziehungen. — DaS Berhtltuis zu Frankreich.

Das wichtigste Ereignis in der schweizerischen Außenpolitik der letzten
Wochen ist die Beilegung des Streitfalles, der aus Anlaß der Ermordung
Worowskys seit Jahren zwischen der Schweiz und Rußland bestanden hatte.
Schon seit längerem war aus Zeitungsnachrichten zu entnehmen, daß
entsprechende Bemühungen im Gang seien. Bald wurde der deutschen Regierung
die Initiative dazu zugeschrieben, bald war von Verhandlungen des schweizerischen

Gesandten in Berlin mit russischen Vertretern die Rede. In den Oster-
tagen ist die schweizerische Öffentlichkeit dann vor die vollendete Tatsache der
Beilegung des Streitfalles gestellt worden.

Erinnert man sich der Verhandlungen, die im Winter vorigen Jahres
während reichlich sieben Wochen dem gleichen Gegenstand gewidmet waren, so

frägt man sich unwillkürlich, warum nicht damals schon zum Ziele führen konnte,
was jetzt scheinbar so mühe- und schmerzlos gelungen ist. Die Bedingungen der
Schweiz für die Beilegung sind damals genau die gleichen gewesen, unter denen
jetzt die Beilegung erfolgt ist. Entweder hat es also an der Vermittlung
gelegen, die damals auf die Verständigung der beiden Gegner ungünstig einwirkte,

') Vergl. den Aufsatz von W. Deubel über Johann Jakob Bachofen uud die
Gegenwart im Novemberheft 19S6.


	Die Wende der Psychologie durch Nietzsche und Klages

