
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 7 (1927-1928)

Heft: 1

Rubrik: Kultur- und Zeitfragen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultur und Aeitfragen

Das Narauer Kleine Welttheater.
Erst war die Christliche Studentenkonferenz durchaus eine

wirkliche Zusammenkunft von wünschbarer Gegenseitigkeit, Alles verlief gesittet
und förderlich. Dann kam Karl Barth, Seine Lehre trug er unter dem
Titel vor: Das Halten der Gebote. Uns will scheinen, als habe er
noch nie wie in dieser Anknüpfung die letzte Spitze gefunden, wo ein ganzer
Kosmos auf einem ausdehnuugslosen Punkte ruht. Es war atemraubend. Es
war keine Darlegung, bei der alle Bewegung, Richtung, Bedeutung, Aktualität
nur genannt und ins Flächige der Theorie gebreitet und versinnbildlicht wird.
Es war einfach die Sache selbst, es war das geballte Losstürzen aller Ernst-
heiten auf den Menschen: es war Berkündung — durch ihre Denkdurchdrungen-
heit, ihren System-Atem nur wirklicher, gegenwärtiger, unerbittlicher, zu
vollziehender geworden. Es war die Umwendung aller Dinge in den religiösen
Sinn hinein, als Frage, Beanspruchung des Menschen von Gott her. Alles
ist mit astronomischer Wucht in die letzte Entscheidung hineingepreßt. Der
Mensch steht an die Wand gedrängt und hat nur Rede zu stehen, zu fragen,
was er tun soll. Stellt er diese Frage ernstlich, d. h. als die Frage des
letzten Heils, als die von Leben oder Tod, so weiß er sich gleich durch Gottes
Gebot aufgerufen, weiß er sein ganzes Sein von der Antwort bedingt. Denn
daß der Mensch frage, ist schon nur ein Zugeständnis an seine Schwachheit;
er hat eigentlich nur zu antworten. Nur auf ihn zu geht die Bewegung. Das
Gebot ist gestellt, er weiß es; sein ist nur die Entscheidung; und diese ist keine
Theorie, kein Blanko-Vordruck, keine ein-fiir-allemalige Formalität, sondern sie
ist immer absolut konkret, Erfüllung einer zugespitzten Auflage, der Einsatz der
ganzen Existenz in jedem Atemzug, die völlige Hin- und Übergabe des gesamten
Ich an Gott in jedem Augenblick von Neuem, Die Entscheidung ist immer falsch,
denn sie ist bestenfalls nicht hinlänglich, uud all ihr Sinn wäre doch die Un-
bedingtheit. Diese Entscheidung in atemlosem Ernst immer von neuem zu
vollziehen, erfahrungsgemäß und notwendig immer von neuem umsonst, das ist
die ungeheuerste Spannung, die dem Leben zugemutet werden kann. Und doch
hängt alles immer wieder davon ab, sich immer wieder dahineinstellen zu lassen.

Sobald man sich außerhalb der Entscheidung stellt, sie von außen
betrachtet, so stellt man damit eine Bedingung, einen Vorbehalt, Alle Theorie
ist ein Vorbehalt, ist die Weigerung, unbedingt zu antworten. Ohne Vorbehalt
ist Erkenntnis eben Tat, Für das Absolute gibt es keine Einordnung mehr,
sondern es erfüllt den ganzen Horizont des Hier und Jetzt, Von diesem
abgesehen und absehend, gibt es kein Reden von Gott, Gott ist die wirkliche
Auferlegung des Absoluten, Es gibt eine Offenbarung, welche von diesen Dingen
kündet, aber es gibt kein bewußtes Denken des Menschen darüber, kein Jn-
Objektstellung-bringen des Absoluten. Denn wenn der Mensch es hypothetisch
betrachtet, ist er souverän. Richtet er ein Allgemeines über Gott und der
Entscheidung im Gebote auf, so ist er durch die Freiheit der Subsumption
Meister. Er darf das Absolute nicht um seinen Ausweis fragen, es nicht
untersuchen, nicht das Gebot ableiten, oder seine Annahme der Offenbarung
durch ein Begriffliches begründen. Offnet er sich nur der Entscheidung, so bleibt
hierzu keine Zeit, sondern Gott überbietet sich unaufhörlich in Beanspruchungen
auf den Menschen hin und ist nie in Ruhe, sich prüfen zu lassen, sondern läßt
ihn nicht zu Worte kommen außer zu diesem Ja oder Nein. Will der Mensch
nur antworten, will er nur antworten, so fehlt die richtige Frage nicht.
Fragt er, so ist immer die Antwort, das Gebot schon da, und zu spät, es zu
bedenken. Fragt er ernstlich, so weist er sich selbst aus der Problematik in die
Wirklichkeit der Entscheidung. Eine Rückversicherung dagegen, ein Appell über
diese dem Menschen gesagte Forderung hinaus gibt es nicht, sondern er ist
ganz auf Gott angewiesen, in dieser Stellung im absoluten Sinn zu sein und
nicht im absoluten Unsinn zu versinken. Begriff und Problem des „Richtig-



so Kultur- und Zeitfragen

Hörens" der Gebote ist u, E, in diesem System eine Ermattung; denn es gibt
kein Kriterium, keine Verifikation, Es gibt nur den Einsaß; kein Verhandeln,
sondern uur Handeln, Auch zu menschlichem Einander hin ist keine
Hülfsversicherung stichhaltig. Kein Mensch kann dem andern über die Entscheidung
hinweghelfen, vor der jeder einsam bleibt. Die Kirche ist nur eine Zusammendrängung

der Beanspruchten, nicht aber als Gemeinschaft Trägerin von irgend
etwas, sondern wie gewisse sittliche Allgemeinbegriffe: Moralgesetz, kategorischer
Imperativ, Gewissen — nur Kürzung; also hier Verstattung, untereinander
in der Kirche von der Entscheidung sich zu bereden. Es sind nicht einmal
Formeln; denn es gibt im Grunde weder Abbreviaturen noch Formeln der
Entscheidung, es gibt überhaupt nichts Allgemeines,

So ist es auch mit der positiven Seite, mit Gnade und Liebe, Kein
gesetzlicher Abzug vom Gebot ist vorhanden, kein durch die Hände Blinzeln Gottes,
nach Luthers Ausdruck, kein Gewohnheitsrecht des Geltenlassens; es gibt auch
uicht für den Einzelnen einen Spielraum des Negativen, eine Fehlerschwelle
innerhalb eines vorwiegend so ziemlich hinlänglichen Wandelns, sondern es gibt
nur, in jeder Entscheidung von neuem aus dem sich im Versagen auftuenden
Maßstab zu der vergebenden Liebe durchzudringen. Auch diese ist nichts, was
auf sich beruhen gelassen werden könnte, sondern eine Aktualität oder nichts.
Das Gebot, die Forderung erhält Bedeutung erst dadurch, daß es aus der
Liebe kommt, aus dem Unbedingten, dessen einziger Sinn Ja ist. Nur indem
der Mensch ernstlich in die Entscheidung eintritt, gilt für ihn die vorgängige
Erwählnng, ist sie allererst sinnvoll. Wer das immer von neuem tut, ist nicht
verworfen; denn entscheidet er Nein, so wählt er das absolute Nichts, Darin
bettet sich nur der, den Gewissenhaftigkeit treibt, und er findet darin an?
Rande der Vernichtung das absolute Ja, Verworfen ist nur, wer ausbiegt, nicht
antwortet, die Frage zurückstößt und damit bemußt oder verkniffen das
Relative wählt. Mindestens schien uns dies die einzig mögliche Lösung des Paradoxes

zu sein, es höre allein die Liebe das Gebot richtig, welche doch des
Gesetzes Erfüllung ist. Wer richtig hört, absolut hört, der antwortet auch,
wenn nicht richtig, so doch überhaupt und daher in der Möglichkeit des
Durchbruchs zur Gnade, In der Antwort schlechthin ist der Glaube, Der Glaube
ist Bedingung der Rechtfertigung, weil er allein der Idee, der Aufstellung,
dem Umriß, dem Entwurf nach eine absolute Antwort auf die absolute Frage
gibt, wenn auch nicht in der Tat und Erfüllung, Darin aber enthüllt sich
dies Letzte, was von uns verlangt wird, als das äußerste Nicht-Wir, als etwas
von Gott her, der Glaube als sein Gegenstand, welcher in unseren Gesichtskreis
tritt als ein Gegebenes, Es wird uns gezeigt und wir haben uns hinzugeben
und darin zu überformen, in es zurückzugehen — eine Aufgabe von Weltentiefe,
wobei aber nicht wir, unsere Bemühung, sondern unser Aufgehobensein, unser
Ergriffenwerdeu und Abnehmen, unser Tun nur als Nichttun und Getan-
werden wesentlich und zu betrachten ist. Und dies ist offenbar zugleich die
Rechtfertigung, die Stellvertretung, die Bekleidung und Verbergung in der
göttlichen Gerechtigkeit und Gnade, Ein Blick streift noch halbverstohlen die
„Wirklichkeit", das Relative: Es ist dann Demütigung, Disziplinierung,
Aufscheuchung — und ganz, ganz fern anklingend Hoffnung, Ausrichtung,
Wegweisung, Aber dies ist ein gefährlicher, wenngleich unvermeidlicher Schritt, an
dem sich Streit entzünden mußte, —

Immer also wird durchaus organisch ein Durchblick als eine Wirklichkeit,
als Sinn und Speisung der Wirklichkeit, als die Wirklichkeit gestaltet, Ist die
ganze vorstehende Deutung annähernd richtig, so konnte es mithin kaum ein
unfruchtbareres Mißverständnis geben, als nach diesem „Bortrag" eine
Diskussion zu veranstalten, einfach der Bewegung die Gegenbewegung entgegenzustellen,

das Einschließliche ausschließlich zu machen. Es war eben jenes Alles
ein Denken über das Halten der Gebote, nur um das Denken, die Bedingnisse
aufzuheben und der Entscheidung selbst Platz zu schaffen. Es war Prophetie,
Was ist da noch zu sagen? Nur eines: Denken wir doch, ordnen wir ein,
betrachten wir, allseitig und ohne Vorurteil, so stimmt dies alles Nicht, Und das
war es auch, was in breitem Maße gesagt wurde. Nicht gleich. Das unge-



Kultur- und Zeitkragen Sl

heure Losbrechen aus den Menschen hin hatte allen den Atem verschlagen. In
sein Nichts gewaltig zurückgeschleudert war er verstummt. Aber dann, gedrängt
zu reagieren, suchte man in seinem Innern und fand verschüchterte Menschlichkeiten,

Einzelne Fragen lösten sich wie anhebende Regentropfen aus einer Wolke,
Man bat um Erläuterungen — teils im Verständnisse betäubt, teils schon nicht
ohne instinktive Ironie, Leises Anklopfen kratzte hier und dort an den Verputz
des machtvollen Baues, der hingestellt worden war. Man löste freudig kleinere
Steine uud zeigte sie sich. Gröbere Blöcke kamen ins Poltern, Viribus unitis.
Ein Herr mit Berliner Akzent und zugehöriger Gestikulation (wofür zur Strafe,
sonst ohne rechte Begründung, alsbald vom Vorsitzenden angeherrscht, sich kurz
zu fassen) legte die Hand an den Grundstein und brachte ihn ins Wanken:
Ist selbst der Glaube Gottes Gewirk, so packen wir nur getrost ein mit unserer
Religion! Schließlich steht alles Volk wie eine Mauer gegen den Künder:
ermäßige, beug dich herab, widerrufe, laß dir abmarkten; wir wollen nicht
ohne dies sein, von dem du redest, aber wir lassen das Leben von dir nicht
verleumden uud stillegen. Das klingt oft genug nach bloßer Herabdrückung;
etwa nach dem „Entsetzen" des Volkes vor dem aufspaltenden Heischen jenes
Größeren, Aber es kristallisieren sich die vermischten Substanzen reinlich heraus
um ihre Pole, Ein Gegenredner steht da, der es auf sich nimmt, des Volkes
Stimme zn Gottes Stimme aufzugipfeln — das Menschliche als Minderes zum
Absoluten hin durch die logische Reinheit seiner Artung als Menschliches vom
Absoluten her selbst aufzuzeigen. Es ist Professor Theo phil S P ö r r i, auf
dessen Angesicht der candor liegt, der nur vor dem Bruche blüht, durch welchen
Barth alles hinabzwingt, in dessen Perspektive er alles festhält, und so tun
muß. Nun steht alles auf dem andern Ton: auf Einheit, getroster
Kindschaft, adliger Abkunft, die nicht ganz aus ihrer Art fallen kann, unverlorener
Schöpfungsgnade, gutem Willen als allgemeinster tiefer Gestimmtheit, Man
kann sagen, daß alles Einzelne, unzulänglich wie immer, doch lebt uud seines
Anteils am Göttlichen froh wird; kann etwa geltend machen, daß das Einzelne
(in aller Unzulänglichkeit) lebt, indem das Absolute in ihm ist, aber nicht nur
in ihm, sondern es als seinen letzten Ausläufer von fern her tragend. Nur so

weiß Mensch von Gott, daß er zu Zeiten ahnend schaut und schmeckt; weiß
auch nur dadurch vom Sinn seiner Taten, daß er ihren Wert unmittelbar
erlebt. Noch höher hinauf kann man Hinmeisen, daß die Betrachtung
unumgänglich ist, das Absolute sei nur durch und an dem Relativen es selbst ^
mit allen großen Mystikern sagen, der Mensch gebe Gott Gott, Gott könne
nicht ohne den Menschen sein; sich berufen, auch vorhin sei geredet worden,
Gott wolle mit dem Menschen sein so wie er ist, das heißt als sich frei aus
eigener Entscheidung Gebendem, Auch die große Mystik gelangt zu diesem Gipfel
durch den Glauben; sie sieht allein im dunklen Glauben die Rechtfertigung,
Ermöglichung der formal gleichen Rückbeziehung von Mensch zu Gott, Sie
betrachtet diese Rückbeziehung erst, wo der Mensch aus der Stufe der weiselosen

Betrachtung völlig entichr, versachlicht ist, nichts sich mehr zurechnet. —
Kurzum, Dinge, die hierhin führen konnten, wurden angeschlagen; eine
Beziehung des Ja, der Ähnlichkeit, der Doppelseitigkeit, des Verstehens, der
Annäherung, des Sichselbstwerdens, der Entwicklung dem Menschlichen versuchsweise

beigelegt. Aber dies geht alles aufs Messers Schneide, wie billig; ist
immer in Gefahr, ins bloß Entspannte, Abgespannte, der Absolutheitsbeziehung
Entronnene, ins nur Menschliche abzugleiten, alles, sei es auch nur zeitweilig,
in Indifferenz verschwimmen zu lassen. Jawohl, das Leben braucht Ellbogenfreiheit,

braucht allgemeines Beruhen im Absoluten, Vertrauen auf dessen

Jnbegriffenheit, ohne es durch Infragestellung unaufhörlich zu aktualisieren.
Aber eine Schwebung zu viel davon ist schon der Tod, Das Leben betrachtet,
es sieht die Schönheit des Absoluten, das Schauspiel seiner Polaritäten, gibt
sich aber nicht in seine Härte und Ausdrücklichkeit, seine Dialektik, Es sündigt
und bekennt Unzulänglichkeit, Ungeschick, Torheit und Formlosigkeit ohne Rückhalt;

läßt das heraus, ohne sich zu sparen, und ist erleichtert, als sei nichts
gewesen. Das ist ein schwingender Rhythmus, in Reinheit ein kindliches
Spiel; es ist etwas von Aljoscha darin.



52 Kultur» und Zeitkragen

Der Berlünder entbrennt in Zorn; es gibt keine Zusammensügung, Gilt
die Einheit, so ist das Ausschließende ein Krampf, ein Nichts, die Zerstörung
alles Positiven, Gilt es alles Positive aufzusuchen und zu hegen, so ist das
Alles-oder-nichts die Sünde selbst, das Absolute ein toter, zerstörender,
satanischer Hochmut, Das Menschliche darf nur der Rückstoß des Absoluten sein,
nur durch ihn (und seinen Auftrieb) für es von Bedeutung, nur zwar uicht das
überwundene (weil sonst das Absolute leer ist), aber das überwunden Werdende.
Die Bewegung des Natürlichen nach außen ist nur Folie uud Ansatz für deren
Umtehrung auf das Eine hin, welche nur als jedesmalige Bewegung möglich

ist, wenn auch ihr Sinn in ihrem Ziele ruht. Die Selbständigkeit des Ich
ist nur Verantwortung, nicht Beruhigung und Eigenrecht, Alles andere ist
Nicht-Entscheidung, Weigerung zu vollziehen, sich Bergen in der Vielheit,
Nebellion, Heidentum, Es gibt keine Duldung für bewußte Ermäßigung, keine
Vergebung für die Sünde wider den Geist, die das Absolute einen Augenblick
nur aus dem Spiele setzt, — Allein nun tritt Aljoscha her und demütigt sich;
er gibt alles hin und bittet um Niederschlagung alles Anhängigen, Einheit,
Annahme in Christenliebe, Es ist echte Größe darin. Kann der Mann des
Gesetzes davor sich versteifen? Er kann es, denn er muß es. Was nützt ihm
Bereitschaft, Seibstpreisgabe, Osfcnstehen, wen» sie allem Organischen osfe» steht,
wen» es nicht zu Annahme, Eingang in die Herbigkeit, ins Entweder-Oder, zu
Furcht uud Zittern führt? Es gibt keine Gemeinschaft mit dcm fremden Geiste,
lind was folgt, ist furchtgebietend. Hier ist keine rabies theologorum, kein eiiel-
keitsgesträubtes Aufeinanderhacken von Universitätspaschas. Hier ist Mose, der,
noch lebend, aber erstarrten Blutes sich der zermalmenden Zwiesprache Jahves
entrang und nun das Volk ums goldene Kalb tanzen sieht. Er zerbricht die
Gebotstafeln, Der Schüler des Meisters, Emil Brunner, tritt herzu und
sucht zu fügen. Er, ohne die kosmische krampflose Naivität jenes, entfalteter,
dessen hohe schätzbare Kunst ist, ohne das Eine zu verlassen zu scheinen, zur
Speise aus der blühenden Mannigfaltigkeit Reiches zu rauben — er richtet
die aus den Banden geratene Welt wieder zusammen und spielt das Ja aufs
Nein und das Nein aufs Ja wieder ein. Aber es war gut zu sehen, daß es noch
Katastrophen letzter Wirklichkeit gibt, daß nicht überall die Dinge des Geistes
wie im „Uhu" und bei seinesgleichen friedlich beisammen wohnen, daß etwas
ein Weg werden kann, indem es aus Innerstem der Weg zu sein beansprucht.

Erich Brock.

Bücher-Rundschau

Geist und Geficht des Bolschewismus.
Vor zweieinhalb Jahren habe ich hier „Die Sovjetunion nach dem Tode

Lenins" von Axel de Vries (1. Auflage, Reval 1924) besprochen. Noch klingen
die Schlußworte jenes politisch außerordentlich aufschlußreichen Buches in
mir nach: „Die Entscheidung der Frage, ob Europa bolschewisiert werde oder
nicht, liegt nicht beim Kreml oder in der Hand der Dritten Internationale,
sondern bei den Völkern Westeuropas selbst,"

Diese Mahnung konnte indessen nur hilflose Aufregung verursachen, solange
lediglich die politischen und wirtschaftlichen, vielleicht auch noch die kulturellen
und antikulturellen Auswirkungen des Bolschewismus bekannt waren. Bislang
stunden wir daher allen Warnern vor dem Bolschewismus in der selben Weise
gegenüber, wie den Vorsichtsmahnungen gegen eine Seuche, deren Erreger
wir nicht kennen, der gegenüber wir unsere Empfänglichkeit nicht abzuschätzen
verstehen, vor der wir uns daher nicht hinreichend zu schützen vermögen und
deren bloßes Auftreten in der Nachbarschaft durch ihre geheimnisvolle Unfaß-
barkeit schon unsere Widerstandsfähigkeit schwächt.


	Kultur- und Zeitfragen

