
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 7 (1927-1928)

Heft: 1

Artikel: Vom werdenden Deutschland

Autor: Jung, Edgar J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vrieke des Zürcher Stadtrats XV. Meyer an 1. U. v. Salis-Soglio, I I

Entschuldigung meiner Unbescheidenheit und mit der Versicherung meiner
steten Verehrung und Freundschaft

Ihr ergebenster
W. Meyer.

(Fortsetzung folgt.)

Vom werbenden Deutschland.
Von Edgar I. Jung, München.

(^er Weltkrieg war die letzte gewaltsame Äußerung eines Zeitalters,
^> das unter seinen Trümmern begraben wurde. Diese Auffassung
eines ungeheueren geschichtlichen Geschehens hat mit weltverbesserndcn
Gedankengängen, wie sie nach großen Katastrophen aufzutauchen Pflegen,
nichts zu tun. Über die notwendige Grausamkeit des Schicksals täuschen
lockere Hirngespinste nicht hinweg. Was aber tut unser „nüchternes"
und „aufgeklärtes" Zeitalter lieber, als Utopien nachjagen? Denn der
relativ gewordene Intellekt vermag nicht mehr wahrheitsforschende Kräste
zu entwickeln. Diese haben tiefere Quellen, ruhen im Übersinnlichen.
Nur ein Geschlecht, dessen innerstes Sein in jenen Bezirken verwurzelt
ist, in welche die menschliche Erkenntnis nicht einzudringen wagt, kann
die Kraft zur Wahrheitsschau aufbringen. Nur ein solches entwickelt den
Mut, alle menschlichen — und das sind immer soziale — Dinge mit echtem
Wirklichkeitssinn zu betrachten und liebgewordene, aber irrtümliche
Vorstellungen abzustoßen. Ob in der ganzen abendländischen Welt ein solches
Geschlecht heranwächst, weiß ich nicht. Im deutschen Reiche trifft es

jedenfalls zu.
Wie entstand es und warum soll es gerade jetzt zu geistiger, sozialer

und politischer Geltung gelangeil? Hier muß ein ernstes, ja ein
tiefernstes Wort gesprochen werden, das von der üblichen Phraseologie,
wie sie über den Krieg im Schwange ist, wesentlich abweicht. Betrachtungen

über die politischen oder wirtschaftlichen Tatbestände, die zwangsläufig

zum Kriege zu führen schienen, können hier außer Acht
gelassen werden. Es handelt sich um viel mehr, um letzte Fragen, die
wir Menschen nicht beantworten können. Die Geschichte der Menschheit
pflegt in blutigen Auseinandersetzungen ihr äußeres Bild und geformte
Gestalt zu gewinnen. Anscheinend unabänderliche Gesetze walten hier
uud zwingen zum Einsätze höchster seelischer Kräfte. Wem der Weltkrieg
ein aufrüttelndes Erleben war, der kann sich durch die materielle Technik
des letzten Krieges nicht darüber hinwegtäuschen lassen, daß seelische

Energien entscheidend mitgewirkt haben. In Zeiten der allgemeinen
Schulpflicht und der Volksbildung, der Presse und des Buches, ist kein
Mensch mehr willenloses Objekt. Zwei Millionen Männer lassen sich nicht
auf deu Schlachtfeldern begraben ohne willensmäßigen Einsatz, ohne
freiwillige Bereitschaft zum Selbstopfer. Ein mächtigeres Gesetz als
kaiserliche Erlasse und militärische Bestimmungen muß das deutsche Volk



12 Cdgar ^. )ung

getrieben haben. Nur wer in den Schlammgräben der Materialschlacht
mit sich selbst gerungen und die Grenzen der eigenen Pslicht scharf uni-
zirkt hat, kann die Wahrheit dieser Worte ermessen.

Was trieb das deutsche Volk nun zu jener, geschichtlich einmaligen
Kraftäußerung, die erst nach 4r«jähriger unerhörter Leidcnszeit ins
Stocken geriet? Alle reiu verstandesgemäßen Erklärungen versagen hier,
Vaterlandsliebe, Staatsgesinnung, politische Zielstrebigkeit, die Macht
der militärischen Maschinerie, propagandistische Beeinflussung: das sind
alles nur rationalistische Umschreibungen der Symptome, Den Kern der
Sache berühren sie nicht, weil wir — und dies muß vorweggenommen
werden — vor einem Geheimnisse stehen.

Ein Jahrzehnt ist verflossen, seit der Krieg im Höhepunkte stand,
Bolle zehn Jahre grübelt ein junges deutsches Geschlecht über jenem
Geheimnisse, dessen Opfer zwei Millionen unserer Besten geworden
sind. Wie eine ungeheuere Schuld lastet aus uns Überlebenden die

Verpflichtung, die Seelcnstärke der Dahingesuukencn in das Bewußtsein

des erwachenden deutschen Volkes zu überführen. Wir spüren, daß
hier Kraftquellen verschüttet sind, deren Freilegung erreicht werden muß,
soll nicht das deutsche Volk, soll nicht die Menschheit eines Seelentums
verlustig gehen, welches dic abendländische Kultur allein wieder zu
erwecken vermag. Um jedem Mißverständnisse vorzubeugen: Nicht um
die Wachhaltung des kriegerischen Geistes im militärischen Sinne handelt
cs sich, sondern um die Fruchtbarmachung seelischer Kräfte im Geistigen,
Das verflossene Jahrzehnt stand diesen Dingen hilflos gegenüber, lehnte
sie sogar ab. Wohl wurden die Toten aller Völker glorifiziert; aber
man sprach lieber vom Leben und ließ die Toten gerne ruhen. Das
Wort „Friede" leuchtet lockend über der europäischen Welt, während die
große Politik der Staaten neue Verwicklungen vorbereitet. Das junge
Geschlecht geht andere Wege: es schließt nicht ängstlich die Augen vor
der Furchtbarkeit des zurückliegenden Erlebens. Es sucht dieses
vielmehr zu deuten, ihm Sinn zu verleihen und seelische Kräfte, die sich

einmal nicht leugnen lassen, ins Geistige zu übersetzen.
Hier ist notwendig, ein Wort einzuschalten, das, weil peinlich,

offen herausgesagt werden muß. Uns, im Reiche, ist bekannt, daß
bei anderen Völkern die Vorstellung von der Zweigesichtigkeit des deutschen

Volkes lebt. Der politische Deutsche uud der Kulturdeutsche, das
sind die zwei Formen, in denen man uns zu sehen liebt. Der politische
Deutsche ist allgemein unbeliebt, gilt als geistlos und anmaßend. Er
wird als Störenfried in der zivilisatorisch eingestellten Welt empfunden,
je nachdem seine Widersacher ihn als militärischen oder wirtschaftlichen
Imperialisten betrachten. Soweit er Wissenschaftler oder Künstler ist,
erfüllt er ausländische Beobachter mit einem geheimnisvollen
Unbehagen, das höchstens dem deutschen Musiker verziehen wird. Das zweite
deutsche Gesicht, das des Kulturdeutschen, ist beliebter. Niemand sühlt
sich von ihm bedroht, wenn er keine ungewöhnlichen Maße aufweist,
wie z. B. Nietzsche, sondern als Literat ein durch und durch westliches
Dasein führt. Was diese Leute als deutsche Geistesprodukte — in ge-



Vom werdenden Deutschland. 13

miß nicht ungeschickter Form - auf dcn Markt bringen, wird umso
wohlwollender aufgenommen, je mehr sich ihr Inhalt gegen den
politischen Deutschen wendet.

Mit der einfachen Erklärung, das; Völker ohne Ansprüche belicbtcr
seien als solche, dic ihr Lcbensrecht aus Schritt uud Tritt verfolgen, ist
cs nicht getan. Ebenso weuig mit einer geschichtlichen Auffassung, die
besagt, die späte Einigung dcr Deutschen habe dcn notwendigen Widerstand

dcr konsolidierten Staaten zur Folge, Viel Richtiges mag daran
sein uud Hans Grimm hat in seinem Buche „Boll ohne Raum"
bittere Wahrheiten feststellen müssen. Aber warum immer im Materiellen
hasten? Es bleibt ein ungeklärter Rest, Nur auf dem Gebiete des

Psychologischen kann er gelöst werden. Wie war es möglich, daß die

halbe Welt gegen ein Volk marschierte im guten Glauben, dic Zivilisation

sei durch Barbaren bedroht? Nur eine Deutung dieser geschichtlichen

Tatsache scheint möglich: der Deutsche hatte nicht die Fähigkeit,
seine Besonderheit, sein innerstes völkisches Leben, der Welt begreiflich
zu machen, Dic zivilisicrte Menschheit verstand noch Schiller; Goethe
stand sie schon fremder gegenüber; Nietzsche war ihr ganz unverständlich.

Aber das Volk, das in einem Meuschcnalter zur zweiten Handelsinacht

der Welt wurde, das war ihr — unheimlich. Die Kriegspropaganda

gegen das Deutschtum arbcitete vielleicht mit größeren Mitteln
wie die Gegenpropaganda. War aber deren Mißerfolg nicht bcdingt
durch eiue innere deutsche Unmöglichkeit, dic publizistischen Waffcn
unserer Zeit zu gebrauchen? Ideen wurden gegen Ideen ausgespielt
und die westlichen Gedanken siegten. Sie siegten nicht nnr in der

ganzen Welt, sie siegten sogar im deutschen Volke und führten zum
November 1918. Gab es keine deutsche Seele mehr oder konnte sie

sich nur nicht begreiflich machen?
Muß aber hier nicht dic Borfrage gestellt werden: Kann Seele

sich überhaupt begreiflich machen, und lagen die Dinge nicht so, daß
die stumme Seele gegen die belebte „ratio" stand, die laut für sich

kündete? Blieb der Seele etwas anderes übrig, als stumm uud ver-
zweiselt um ihr Leben zu kämpfen uud dann, an sich selbst irre werdend,
nicdcrzubrcchcn? Das ist das deutsche Problem, das sind dic Fragen,
an denen in Flandern ein neues Geschlecht sich stählte, und so entstehen
die Grundmauer» einer deutschen Geistigkcit. Der Verfasser ist sich

bewußt, daß jede knappe Darstellung derselben, vielleicht sogar auch eine

ausführlichere, cin Stamincln blcibcu muß. Denn es handelt fich um
geistige Vorgänge, dic im breiten Leben des deutschen Volkes nur
schwache Resonanz aufweisen, die die große Politik und dic Tagcs-
literatur kaum beschäftigen. Wcr aber zehn Jahre seelischer Not nach

siinf Jahren Kriegsnot durchlebt hat, wcr dic feine Vcrändcruug der
gesellschaftlichen und geistigen Struktur des deutschen Volkskörpers sich

andeuten sieht, wer fieberhast nach Ergründuug der großen Zusammenhänge

strebt, dem wird die gewaltige Umwälzung klar, die im Herzen
Europas — vielleicht das Gesicht des Abendlandes ueu bestimmend —
anhebt. In der nun folgenden Darstellung soll versucht werden, aus



14 Cdgar ^ung

philosophischem, politischem, kulturellem, wirtschaftlichem und
außenpolitischem Gebiete die Linien zu umreißen, welche nach Ansicht des

Verfassers die Richtung der neuen Zeit bestimmen,

I.
Der moderne Mensch des abendländischen Kulturkreises glaubt

nichts, er will aber glauben, was er zu wissen glaubt und deshalb ist
sein Wissen falsch. Eine vom Thomismus über die Renaissance, den

Humanismus bis in das Zeitalter der „Wissenschaft" sich fortsetzende
Entwicklung hat dazu geführt, daß der Gottesbegriff eine steigende
Verflüchtigung erfahren hat. Die Grenze, welche Kant der reinen
Vernunft in seiner Kritik gesetzt hat, wurde überschritten. Stellt man
sich die menschliche Psyche in zwei Räume eingeteilt vor, in deren
einem „geglaubt" und in deren anderem „erkannt" wird, so könnte
man die Entwicklung bis zum Weltkriege dahin kennzeichnen, daß man
sagt, die Grenzen zwischen dicsen beiden getrennten Räumen des menschlichen

Geistes seien immer mehr verwischt worden. Die uns durch Kant
übermittelte Erkenntnis von der ewigen Grenze der menschlichen
Erkenntnisfähigkeit im Zusammenhang mit dem unauslöschbaren Triebe
des Menschen nach übersinnlicher Verwurzelung seines einmaligen
individuellen Daseins erlaubt uns den besten Einblick in das geistige
Wesen unserer Zeit. Der Mensch muß glauben und will glauben, soll
seine Sehnsucht nach Annäherung an das göttliche Wesen, nach Ewigkeit,

nicht verloren gehen und er nicht so auf die Ebene des Tieres herabsinken.

Die Vernachlässigung dieses metaphysischen Triebes mutzte
verhängnisvolle Folgen haben: Der moderne Mensch wurde im Intellekt
größenwahnsinnig, er verschmähte die übersinnliche Verwurzelung und
wurde dadurch seelisch haltlos. Glaubenssätze lehnte er ab, glaubte aber
dafür an das Dogma, von dem er irrtümlich annahm, es sei das
Ergebnis seiner Erkenntnis, es sei erworbenes Wissen, erforschte Wahrheit.

So entstand ein seelisch schwankender, wurzelloser und auch
wirklichkeitsfremder Mensch, Denn die Wirklichkeit erkennen, kann nur,
wer die Glaubenskräfte auf das Gebiet des Glaubens verweist und
ihnen keinen Zutritt in den Bereich realer Erkenntnisse läßt. Eine
völlig illusionäre Betrachtungsweise begann immer mehr um sich zu
greifen. Die nüchterne Umwelt, die sozialen Tatsachen der Ehe, der

Familie, des Volkes, der Völkerbeziehungen, der Kultur, wurden nicht
mehr gesehen, wie sie wirklich sind, sondern wie man sie gern haben
wollte. Eine steigende Ungeschicklichkeit, die menschlichen Dinge zu
meistern, wurde bemerkbar. Je klüger geredet wurde, umso komplizierter

wurden die Verhältnisse; je problematischer man sie betrachtete,
umso schwerer konnte man sie beherrschen.

Wie aber konnte es so weit kommen? Der Mangel an übersinnlicher

Verwurzelung, das Nichtruhen in einem größeren und weiteren
Leben, sei es das des Volkes oder des göttlichen Wesens, führte mit
dem Ausgange des Mittelalters zu einer „Umwertung aller Werte",
die den Menschen in ein verändertes Verhältnis zu seiner Umwelt brachte.



Vom «erdenden Deutschland. IS

Betrachtet sich der Mensch uicht mehr als in einem höheren Leben
ruhend — eine Angelegenheit des reinen Glaubens —, so muß er dazu
gelangen, sich selbst und sein einmaliges Dasein als höchsten Wert zu
begreifen, dem alle anderen Werte, insbesondere der der Gemeinschaft,
untergeordnet sind. Diese Höchstbewertung des Individuums als letzte»
Zweck alles menschliche» Tuus und Wirkens pflegt die Philosophie
Individualismus zu nennen. Wohlverstanden nicht Individualismus in
dem Sinne, als ob keine freie Entfaltung der Persönlichkeit angestrebt
werden müsse, sondern so verstanden, daß der Einzelmensch und das
einzelne menschliche Leben letzte und höchste Werte seien. Daß eine
solche Uberschätzung des EinzellebenS eine ganze Reihe von verfehlten
Maßstäben gegenüber den übrigen Dingen zur Folge haben muß, liegt
auf der Hand. Die Gemeinschaft wurde nicht mehr als organisches und
übergeordnetes Wesen empfunden, das Aufgehen des Einzelnen in ihr
und der Dienst an ihr mußten leiden. Der Staat wurde auf Grund
der Vertragstheorie zum Feinde des Einzelnen und allenfalls zu einer
Wohlfahrtseinrichtuug, dic nur zur Erfüllung der Wünsche des Einzelnen
vorhanden ist. Das Recht war nicht mehr Gemeinschaftsregelung,
sondern eine gegenseitige Jnteressenabgrenzung, um das Chaos zu
verhindern. Das Selbstopfer des Einzelnen für einen übergeordneten
Wert — der höchste Inbegriff menschlicher Gesittung — wurde
abgelehnt, als wertvernichtend. Denn ein Leben, das sich selbst als höchsten
Wert begreift, kann logischerweise nie geopfert werden. Die Vorstellung
der Familie als einer zeitlichen Kette von Generationen ging verloren
und wurde bekämpft. Das Gegenstück zu dem auf individualistischer
Weltanschauung erwachsenen Pazifismus wurde der moderne Gebärstreik,

^.prss usus Is cteluge, ist der uneingestandene Wahlspruch unserer
Zeit. Das einmalige, als höchster Wert betrachtete Leben, das nicht in
ein ewiges und größeres Leben eingebaut ist, vermag sich nicht für die
Erzeugung eines Lebens einzusetzen, das zeitlich nach dem eigenen Tode
liegt.

Das Ideal des langen Lebens beschäftigt heute die Gemüter. Aber
ein so wertvolles Leben, von dessen natürlichem Ende man am liebsten
nicht reden würde, muß auch ein gutes Leben sein. Gutes Leben im
Sinne plumper Stofflichkeit, Der Materialismus ist so ein legitimes
Kind des Individualismus und hat mit dem gesunden Erwerbs- und
Wirtschaftsleben nichts zu tun, Wirtschaft hat es zu allen Zeiten
gegeben, aber Wirtschaft braucht nicht materialistisch zu sein. Auch der
Stand der Wirtschaftstechnik hat gar nichts zu tun mit dem Geiste,
der die Wirtschaft erfüllt. In Zeiten seelischer Verwurzelung ist die
Wirtschaft „geräuschlos" (Othmar Spann); in Zeiten des Materialismus
beherrscht die Wirtschaft das Denken und Handeln der Menschen. Es
ist ja unendlich modern, sich den Politiker als nüchternen Wirtschaftsmann

vorzustellen. Aber diese Vorstellung verrät den seelischen Bankrott
unserer Zeit. Denn der Jnteressenwiderstreit führt zu viel furchtbareren
Entladungen, ruft grausamere Kriege hervor, als Gegensätze geistiger
Art. Materialismus führt zu roher Gewaltanwendung, Seelentum zum



15 Ldgar ^>u,ig

sittlichen Einsatz für höhere Werte. Hier liegt der tiefgreifende Unterschied

zwischen Gewalt und Macht.
Kultur ist das Maß dcr Gesittung, das bestimmte Gcmeinschcisrs-

krcise ausweisen. Diese Gesittung ist keine Frage der Bildung; sie wird
bestimmt durch dcn Gchalt an Seelentnm, der den Glicdcrn einer
Gemeinschaft glcichmäßig innewohnt. Nicht cine intellektuelle Oberschicht
verkörpert Kultur, sondern dic Gesamtheit des Volkes, zu dcr auch
Analphabeten gehören. Nicht das ist Kunst, was in Musccn und in den

Villcu reicher Leute aufgespeichert wird, sondern was das Volk in seiner
Gesamtheit als Ausdruck seines eigenen Lebens cmpsindet. Dic Tyrannei
des Intellekts hat die heutige sogenannte „Kultur" znm Vorrecht eines
Kreises verstandesmäßig besonders Begabtcr gemacht. Was aber hier
„ausgedacht" wird, reicht nicht mehr in die Massen des Volkes, Gewiß
wird der scharfe Intellekt zu allen Zeiten tiefere Erkenntnisse hegen,
wie die im Geiste Einfältigen, Aber immcr muß dic Scclc des
einfachen Mannes mitschwingcu, wenn der überlegene Geist Formen schafft.
So ist rein räumlich gesehen von einer Äultnr nicht mehr die Rede,
Denn was jene „Gchirntierc" sich ausdenken, hat nicht einmal in ihren
Kreisen Allgcmcingültigkcit, Dic Relativität des Intellekts stellt hicr
These gegen These und das Zuwerfen geistiger Bälle ivird am Ende
Selbstzweck wie beim Jonglcnr, Unter deu sogenannten Geistigen wird
diese intellektuelle „Kultur" Zivilisation genannt. Der reine Materialist
zieht in den Kreis der Zivilisation noch die technischen Errungenschaften,
die menschlicher Bequemlichkeit dienen. Als ob es cin kultureller
Fortschritt wäre, wenn man, statt cinc Wendeltreupc zn benutzen, einen
Fahrstuhl besteigt? Das Wort Kultur im dcntschen Sinuc ist für
Angehörige des westlichen Zivilisationskreises ein mystisches Wort. Wir
jungen Deutschen aber begreifen unsere Zeit uur als Ausläufer eines
zivilisatorischen Zeitalters, das sich über einige Jahrhunderte erstreckte,
Was an christlicher und antiker Kultur nm das 13, Jahrhnndert schöpferisch

feststand, das wurde in der darauffolgende!, Zeit verbreitet, Zivili-
sationsepochcn sind solche dcr Verbreiterung und der Perwässerung,
während Kulturepochen solche dcr Scböpsnng sind. Die Teele schafft
Kultur, der Verstand übermittelt sie. Die Seele sorgt für Erziehung in
kulturellem Sinne, der Verstand erschöpst sich in Bildlingsbestrebungen,
Schwingt aber die Seele eines Volkes nicht mehr in reinen Harmonien,
ist sie uuschöpferifch geworden, dann bildet sich eine privilegierte Gesellschaft

von „Gchirnticren" auf der einen Seite und auf der anderen
eine breite Masse von dcm Triebleben ergebenen Menschen. So entsteht
die Vorstellung von der Sterilität des Abendlandes, von dcr Relativität
dcr Wissenschaft, von dcr Allgcwalt rcin wirtschaftlichen Denkens in
materialistischem Sinne und voni Untergänge in kulturellem Sinne,
Die Seelenkräfte erlöschen, das Tricblcben trinmphicrt und der Pessimist
sieht am Horizonte dic vernichtende Welle jüngerer, seelenhaft bewegter
Völker, alles hinwegfegend, auftauchen.

Es gibt nun philosophische Versuche, di:' die Tatsache der
verlorengegangenen Unschuld des Glaubens zwar anerkennen, aber aus ihr nicht



Vom «erdenden Deutschland. l?

den Schluß auf die Greisenhaftigkeit der abendländischen Völker ziehen
wollen. Aus dem geheimnisvollen Worte „Fortschritt" wird der Trost
geschöpft, die abendländische Welt mit ihren überseeischen Ablegern sei

fähig, einen ganz neuen Kreis von Werten zu schaffen, die sich in einer
Richtung bewegten, deren Anfänge wir noch nicht zu erkennen vermöchten.
Alle diese, dem Fortfchrittsgedanken entliehenen Vorstellungen sind
irgendwo intellekt-gläubig, d. h. sie vertrauen der zunehmenden Er-
kenntnisfähigkeit des menschlichen Geistes. Im Grunde handelt es sich

hier aso um eine Steigerung des Individualismus in unabsehbare
Maße. Demgegenüber hebt sich am Horizonte eine neue Geistigkeit,
eine neuartige Schau der Dinge ab, die als die Morgenröte der neuen
Zeit, so wie der Verfasser sie sieht, gedeutet werden kann. Wodurch
wurde nun eine solche Umkehr bewirkt und worin besteht sie im Wesentlichen?

Einleitend wurde gesprochen von dem, was man vielleicht
schlagwortartig die geistige Deutung des Weltkrieges nennen kann. Steht fest,
daß nicht neue Erkenntnisse (die sich bei näherem Zusehen immer als
geschichtliche Wiederholungen herausstellen), sondern große seelische
Austriebe dem geschichtlichen Geschehen Bewegung und Richtung verleihen,
so drängt sich doch die Frage auf, ob der Krieg ohne Einfluß auf das
geistige Leben der Beteiligten geblieben sei. Denn die Reaktion, die
sich iu der Abwendung von dem großen Sterben zu einem intensiveren
Leben erschöpft, scheint doch zu materialistisch und zu menschenunwürdig
zu sein. Wenn sonst keine seelischen Saiten ins Schwingen geraten sind,
als der primitive Trieb, das Einzelleben möglichst gesichert dem
bequemen „Strohtode" entgegenzuführen, dann ist es um alles Menschentum

schlecht bestellt. Dann wäre nach heroischem Geschehen ein Zeitalter

armseligen Begetierens angebrochen. Dem ist aber nicht so. Sicher
begann schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine Abwehr vom
materialistischen Individualismus. Ohne Zweifel strebte Nietzsche zum
göttlichen Prinzip, wenn er auch den falschen Weg einschlug, unter
Zertrümmerung der bisherigen Gottesvorstellungen den Menschen zum Gott
machen zu wollen. Aber der Krieg hat diesen schwachen Keim einer
neuen Entwicklung mächtig gestärkt. Ein ganzes Geschlecht war
gezwungen, Tod und Leben in ein neues Verhältnis zueinander zu bringen.
Das alltägliche Sterben war ohnc Verzweiflung nur zu ertragen, wenn
man das Leben des Einzelnen in ein größeres einmünden ließ; wenn
das Leben keine Selbstverständlichkeit und dcr Tod kein Schrecken war,
sondern das Vergehen zu einem milden Gesetze und das Leben zu einem
Geschenke wurde. So murde die Grundlage zu einer neuen
Lebensanschauung gelegt, indem zunächst eine neue „Todesanschauung"
notwendig wurde. Dazu noch eine deutsche Besonderheit: nur ein schlechter
Psychologe kann glauben, daß die Isolierung, in welcher der Deutsche
sast gegen die ganze Welt zu kämpfen gezwungen war, ohne
Rückwirkung auf seine geistig-seelische Zuständlich keit geblieben wäre. Nur
das dumpfe Gefühl, irgendwie Gottesstreiter zu sein, läßt die vierjährige
Not erträglich erscheinen. Eines Kriegszielcs im materiellen oder ideellen



18 Edgar Zung

Sinne war sich das deutsche Boll in seiner Gesamtheit keineswegs
bewußt. Und doch lebte in ihm ein unerklärlicher Glaube an sich und
seine seelische Reinheit, Nur er kann psychologisch die gewaltige
Kraftanstrengung rechtfertigen. So entsteht in dem jungen Nachkriegsgeschlecht
die Vorstellung einer geistigen Verpflichtung uud einer geistigen Sonderstellung

des deutschen Volkes.
Die verlorene Unschuld des Glaubens ist nicht ohne weiteres wieder

herzustellen. Geschichte kann nicht Ungcschichte werden, Geschehenes
kann man nicht ungeschehen machen. Aber dunkel ahnt man im neuen
Deutschland, daß das Mittelalter zu Unrecht als eiue Durchgangszeit
betrachtet wird, daß Universalharmonie in ihm lebte und eine ferne
Geschichtsschreibung vielleicht einmal die heute sogenannte Neuzeit als ein
Ubergangszeitalter anspricht, Ist aber unsere Zeit intellektuell, so

geschieht ihre Uberwindung zunächst durch den Intellekt, Wohl mag der
Antrieb dazu übersinnlichen Quellen entspringen; die Unabänderlichkeit
des metaphysischen Triebes im Menschen bildet eine Erklärung dafür.
Aber zunächst gerät der „Glaube" an die Erkenntnis, an die Wissenschaft,

ins Wanken. Die Rückvricntieruug zur Kantischen Bernunft-
kritik gewinnt an Boden. Der Wille zur Wahrheit wird stärker und
endigt in der Erkenntnis, daß die objektive Wahrheit in menschlich
unzugänglichen Gefilden liegt. So entsteht in dem jungen Geschlechte die
Sehnsucht und der Wille zum Glauben. Philosophisch gesprochen, wird
festgestellt, daß das metaphysische Bedürfnis des Menschen unabänderlich
und ewig, die Formen, in denen es erfüllt wird, dagegen der Entwicklung

unterlliegen. Die Alternative Kirche oder Freigeisterei tritt zurück
gegenüber der viel umfassenderen Fragestellung: Glaube oder Wissen,
Über die religiösen Inhalte der kommenden Zeit läßt sich deshalb schwer
etwas voraussagen. Der Verfasser glaubt aber, daß die ewigen Kräfte
des Christentums auch neuen Entwicklungen gewachsen sein werden. Wird
also unsere Zeit vom Willen zum Glauben beherrscht, so kann die
Zukunft wieder die Unschuld des Glaubens erringen. Galt es bis vor
kurzem als ein Zeichen von Unbildung, gläubig zu sein, so wird der
Ungläubige in Zukunft sich mit dem Makel der Dummheit beHaften.

Neue Wertmaßstäbe sind die Folgen dieser Veränderung der
Grundrichtung. Der Wert des Einzelwesens und des individuellen Lebens
wird höheren Werten untergeordnet sein. Die Vorstellung, in der Zeit
und nicht nur im Raume zu leben, gewinnt an Kraft. Familie, Sippe,
Stamm, Volk, werden übergeordnete Gemeinschaften, weil langlebiger
und theoretisch ewig denkbar. Die Unterordnung des Einzelwesens
bewirkt eine heroische Grundeinstellung, Das Opfer des Einzellebens wird
wieder denkbar höchste Sittlichkeit, Die Frau nimmt wieder ihre
erhaltende soziale Rolle ein und eine neue Einstellung zu allen Fragen,
die das Verhältnis der Geschlechter berühren, wird angebahnt. Der
Staat dient nicht mehr dem Schutze der Einzelinteressen, er läßt sich

nicht mehr als durch Vertrag zwischen Einzelnen entstanden denken,
sondern gewinnt Eigenleben. Seine Grundlage ist nicht mehr die volonte
geueräls (in Wirklichkeit ist es immer mehr die volonte äe tous ge-



Vom «erdenden veutschlond. IS

worden), sondern ein lebender Organismus, das Volk, Die größte
Entdeckung nach dem Kriege und ein Zeichen für das Heraufkommen wirklich
neuer Denkformen ist für uns Deutsche die Besinnung auf das Volkstum

als wirklichen Träger der Geschichte. Das Denken im Staatlichen
ist eine Begleiterscheinung des modernen Individualismus, das Denken
im Volklichen eine wiedergewonnene Erkenntnis. Da aber die westliche
Demokratie ihre Entstehung der Zerschlagung der Gesellschaft und der
Neuerfassung der Einzelnen durch den Staat verdankt, so wird im
Reiche die Übernahme der westlichen Demokratie als eine Sünde wider
den Geist des Volkstums empfunden. Nicht die Tatsache der
Volkssouveränität reizt die Geister des sogenannten nationalen Lagers im
Reiche zum Widerspruch, sondern die der Weimarer Verfassung zugrundeliegende

falsche Vorstellung vom Wesen des Staates überhaupt. Je
tiefer wir jungen Deutschen in das Wesen unseres Volkstums
eindringen, umso stärker empfinden wir die seelische Mißhandlung, die
demselben durch dic Übernahme der westlich-parlamentarischen Demokratie

zuteil wird. In Wahrheit ist die Lage im Reiche die: daß der
Sterilität jener verhältnismäßig kleinen Kreise, welche das Jahr 1918
einfach ungeschehen wissen wollen, die ebenso große Unfruchtbarkeit der
gesamten republikanischen Linken gegenübersteht, die den individualistischen

westlichen Staat, wie er in Weimar verfassungsmäßig begründet
wurde, als unverletzliches Heiligtum ansehen. Gegen beide Lager stürmt
die kleine Front der schöpferischen Zukunftsfreudigen, die, immer tiefer
das Wesen des deutschen Volkstums erfassend, ihm die angemessene staatliche

Form erringen wollen. Denkt man sich dieselbe rein republikanisch
oder mehr oder minder monarchisch: nichts ändert die Tatsache, daß
jenes Streben selbst Demokratie im höchsten Sinne des Wortes
bedeutet. Doch darüber im politischen Teile mehr.

Ein ausgesprochen antiindividualistifches Denken bringt eine neue
Einstellung mit zum Wesen des Rechtes. Wenn Recht Gemeinschaftsregelung

ist, so müssen die Gemeinschaften Rechtssubjekte werden und
nicht nur, wie bis zur Stunde, die Einzelmenschen. Die große Revision
der Rechtsgrundsätze, die durch die Rezeption des römischen Rechtes
beherrschend in das mitteleuropäische Rechtsleben eingedrungen sind, wird
beginnen. Geheiligte Begriffe werden dabei rücksichtslos fallen. Was
sind Grundrechte? Was sind Menschenrechte? Haftet dem Einzelmenschen
von Natur überhaupt ein Recht an oder gewinnt der Begriff des Rechtes
erst Gestalt, wenn man sich den Einzelnen in natürliche Gemeinschaften
eingereiht denkt? Das sind die großen Fragen, die die neueste
Philosophie, meist von Außenseitern repräsentiert, auf das stärkste bewegen.
Sie üben, durchdacht und folgerichtig beantwortet, eine umgestaltende
Wirkung auf unser gesamtes öffentliches Leben aus. Dieses hat es

sehr nötig, umgestaltet zu werden. Wir leiden alle unter dem Gefühl,
daß unserem gesellschaftlichen und öffentlichen Leben jede innere
Harmonie verloren gegangen ist, daß krasse Widersprüche auf Schritt und
Tritt in Erscheinung treten, daß beispielsweise die ungeheuere Wichtigkeit,

mit der unser bisheriges philosophisches Denken das Leben des



20 Cogar Z. Zung

Einzelnen umgab, in keinem Verhältnisse steht zu der Brutalität, mit
welcher der Daseinskampf über Leichen hinwegschreitet. Das Humanitäts-
ideal, hervorgegangen aus der Phraseologie der „Gleichheit, Freiheit
und Brüderlichkeit", hat keine liebende Kraft mehr, sondern nur
zersetzende Wirkung, Eine grenzenlose Verlogenheit beherrscht unser
gesellschaftliches Dasein. Sie hat dazu geführt, daß das Chaos vor der
Türe steht. Eine gesunde gesellschaftliche und staatliche Gliederung muß
vorftellbar sein ohne Polizcimacht. Man hat aber bei dem heutigen
Zustande der europäischen Staaten das Gefühl, daß eine plötzliche
Wegnahme der Polizei die - gesellschaftliche Anarchie hervorrufen würde.
Diese überspitzten Beispiele mögen an dieser Stelle genügen.

Die materialistische Wirtschaft vermochte nicht die sozialen Konfliktstoffe,

welche dic Industrialisierung Europas aufgehäuft hat, zu
beseitigen. Der Wohlfahrtsstaat, der Sozialstaat, sucht heute die
gesellschaftlichen Schäden, welche eine sozial unfähige Wirtschaftsweise
angerichtet hat, zu heilen. Das ist ein Versuch mit untauglichen Mitteln.
Es ist für die Gesundheit der deutschen Volksseele und für ihren
ethischen Gehalt kein schlechtes Zeichen, daß der Sozialismus gerade
bei den Deutschen so Fuß fassen konnte. Sein Verhängnis und
vielleicht auch das des deutschen Volkes ist, daß er — vom historischen
Materialismus getragen — die kapitalistische Erzeugungsweise angreift,
statt den kapitalistischen Geist als Kulturform. Wird der kapitalistische
Geist überwunden, dann kann die Wirtschaft auch Wege finden, die
von ihr angerichteten sozialen Schaden aus eigener Kraft zu beseitigen.
Die ungeheuere Belastung des Staates mit diesen Aufgaben muh ein
Ende haben. In der Wirtschaft selbst soll eine Trennung ihrer
erzeugenden und ihrer sozialen Funktionen erfolgen. Geschieht dies, dann
steht einer Rationalisierung der Wirtschaft nichts im Wege. Aber die
Seele darf dabei nicht mitrationalisiert werden. Deshalb sind alle
Borschläge, die bis zur Stunde zur Arbeiterfrage gemacht wurden,
materialistischem und individualistischem Geiste irgendwie verbunden. Schon
die Fragestellung ist meist falsch. Nicht wie der Arbeiter in seiner
sozialen Lage gehoben werden kann, ist das Problem, sondern wie der

Volkskörper wieder gesund wird.
Die Erziehungskrise ist eines der sichtbarsten Zeiche» für die innere

Unsicherheit, mit der unsere Zeit dem heranwachsenden Geschlechte
gegenübersteht. Daß Bildung etwas Technisches, Erziehung aber etwas
Seelisches ist, ist eine sich durchsetzende Erkenntnis. Daraus müssen neue
Wege der Erziehung gewonnen werden. Je sorgfältiger wir unser Schulwesen

ausbauen, umso hilfloser stehen wir der wachsenden Gesinnungslosigkeit

neu aufsteigender Generationen gegenüber. Wir fühlen alle,
daß hier irgend etwas nicht stimmt, experimentierten aber nur an den

Symptomen, wo eine falsche Grundeinstellung die Schuld trägt.
Die europäische Politik steht im Zeichen des Nationalstaates. Dieses

Kind der französischen Revolution ist so folgerichtig individualistisch in
seiner außenpolitischen Wirksamkeit, wie auch in der innenpolitischen.
Ein großer Materialismus mutzte zu einem unbedingten Staatsegoismus



Vom «erdenden Deutschland. 2l

führen und verhängnisvolle Folgen für die europäische Gesamtpolitik
zeitigen. Die Benutzung des Staates zur Durchsetzung von grobstofflichen

Einzelinteressen wurde zur Regel. Der moderne Imperialismus
verleugnet die Vaterschaft des Individualismus keineswegs. Die Grenzen
werden dort verschoben, fremde Volkstümer dort unterjocht, wo
selbstsüchtiges Eigeninteresse es erfordert. Glaubt die allmächtige Wirtschaft
eines modernen Nationalstaates neuer Rohstofflager zu bedürfen, so

wird die Kraft des eigenen Volkes zur Unterjochung des fremden
rücksichtslos eingesetzt. Auf der anderen Seite ist der Sieg des
nationalstaatlichen Gedankens verhängnisvoll geworden infolge der Ansprüche,
die kulturschwache und volkarme kleine Stämme erheben. Zersplitterung
war die Folge! Jener frühere Staatsgedanke, der gewisse geographische
Räume unter vorwiegender Führung besonders begabter Staatsvölker
ordnen und befrieden wollte, wich dem eines auf Gleichmacherei
beruhenden Selbstbestimmungsrechtes. Mitteleuropa wurde so im
Verlaufe der Nachkriegszeit immer mehr der Desorganisation preisgegeben.
Die gewaltige Kolonisationsarbeit des mittelalterlichen Kaiserreiches ist
heute in der Grundlage bedroht. So kommt es, daß überall der
Gedanke des Reiches wieder lebendig wird und eine Welle gegen die
Kleinstaaterei auflebt. Daß der Zerfall der österreichisch-ungarischen Monarchie
kein Fortschreiten in einem höheren Sinne war, wird offenbar.
Solange aber egoistische Nationalstaaten mit imperialistischen Ansprüchen
sich begegnen, solange kann von einer Gesundung Europas kaum die
Rede sein. Kosmopolitismus wirkt nur kulturzersetzend und sichert den

Frieden keineswegs. Hier kann nur ein mutiges Bekenntnis zum
Ubernationalen, gegründet auf den Boden des eigenen Volkstums, eine

Umkehr schaffen. Und so hebt gerade im nationalen Lager des deutschen
Reiches ein stiller Kampf an um das Bekenntnis zum Ubernationalen!.
Je tiefer der Volksdeutsche in sein Volkstum eindringt, desto mutiger
erhebt er den Blick und läßt ihn achtungsvoll auf fremdem Volkstum
verweilen, hoffend, daß auch dieses einst dem Gedanken größerer
Zusammenschlüsse geneigt werde.

Konservativismus, der sich an Zustände und Dinge klammert, gerät
mit dem Fortschreiten der Geschichte in Konflikt. Gerade die Geisteswelt,

die in der französischen Revolution Gestalt gewann, ist heute in
diesem Sinne konservativ. Je lauter sie in öffentlichen Kundgebungen
uud in flacher Phraseologie ihre Triumphe feiert, umso stärker wächst
in der Stille der echte Konservativismus. Er will die Wurzeln der
Kultur und der geschichtlichen Gestaltungskraft erhalten; das heißt, die

nur übersinnlich zu erahnenden, lebendigen Gemeinschaftsorganismen.
Anstelle des extensiven Nationalismus, der im westlichen Staatsideal
feine Form fand, erwächst ein intensiver Nationalismus, der nicht dem

Staatlichen, sondern dem Volklichen eigen ist. Je mehr er dasselbe
durchdringt, umso lebendiger werden die schöpferischen Kräfte, die am
Abschlüsse einer heute vollendeten Zeit die Zukunft einer neuen Gesittung
erkämpfen wollen.

So steigt aus dem Schutte des großen Krieges ein neues deutsches



22 fZeKtor ttmmann

Geschlecht, das sich auf sein Seelentum besinnt uud au der Beseitigung
der Zweigesichtigkeit des deutschen Volkes arbeitet. Eine neue Einheit,
nach dem Verfall einer in fich gespaltenen Zeit, ist dic Sehnsucht jener
deutscheu Jugend. Sie fetzt der Untergangsstimmung den Willen zur
sittlichen Vervollkommnung des Menschengeschlechtes entgegen. Wie
sich auf den verschiedenen Gebieten des sozialen Seins diese
Neugestaltung denken läßt, soll in einem zweiten Aufsatz dargelegt werden.
Hcute sollte nur die Grundlage hierzu, die neue Schau, in knappen
Umrissen angedeutet werden.

(II. Teil folgt.)

Gchweizergefchichte in verschiedener Auffassung.
Bon Hektor Ammann.

(^>ast genau 40 Jahre ist es her, seit der erste Band von Johannes
^>> Dierauers groß angelegter „Geschichte der schweizerischen
Eidgenossenschaft" erschienen ist. Vor einem Jahrzehnt wurde das Werk
mit dem 5., bis 1848 reichenden Bande vorläufig abgeschlosfcu. Dcr
Eidgenossenschaft ist damit eine Darstellung ihrer politischen Entwicklung
seit den Anfängen des heutigen Staatswesens geschenkt worden, die in
der Sachlichkeit des Urteils, der umfassenden Heranziehung des
weitschichtigen Stoffes, der beinahe unübertrefflichen Klarheit des Aufbaus
und dcr Schlichtheit und Verständlichkeit der Darstellung ihresgleichen
sucht.

Der Erfolg des Werkes war verdientermaßen ein durchschlagender.
Dierauers Auffassung von der Geschichte der Eidgenossenschaft ist seither
zwar in einzelnen, auch wesentlichen Punkten bestritten oder berichtigt
worden, im großen Ganzen aber durchaus maßgebend geworden uud
geblieben. Es ist auch anzunehmen, daß dies auf absehbare Zeit hinaus
der Fall sein wird. Das Lebenswerk Dierauers wird noch lange die
Geschichte der Eidgenossenschaft bleiben.

Es ist damit ohne weiteres gegeben, daß es für jede andere Ge-
samtauffasfung sehr schwer halten wird, aufzukommen. Die Ansicht ist
eben gemacht und man wird sich von ihr nur sehr schwer lösen. Das
ist deshalb von Bedeutung, weil das Werk Dierauers notwendigerweise
einseitig ist. Es gliedert sich ja in den großen Rahmen der „Allgemeinen
Staatengeschichte" ein und beschäftigt sich dementsprechend sozusagen
ausschließlich mit der politischen Geschichte und zwar auch nur dcr der
Eidgenossenschaft. Der ganze Zeitraum bis zum 13, Jahrhundert wird nur
so weit berücksichtigt, als dies zum Verständnis der Entstehung der
Eidgenossenschaft unbedingt notwendig ist. Ebenso fallen jemeilen die
Teile der heutigen Schweiz erst dann in den Kreis der Betrachtung,
wenn die politische Verbindung mit den Eidgenossen aufgenommen wird.
Dierauer konnte kaum anders vorgehen und hat dies auch in der Vorrede

zum ersten Bande feines Werkes ausdrücklich auseinandergesetzt.


	Vom werdenden Deutschland

