
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 12

Artikel: Gedanken in Wettingen

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(ZedonKen in Dettingen.

Gedanken in Wettingen.
Von Erich Brock.

/Hs erscheint im Verlage von Sauerländer in Aarau in dritter Auflage
>^ ein Büchlein: ,^Hans Lehmann, Das Kloster Mellingen" —, das die
Kunstschäbe dieser Anstalt in kluger und aufschlußreicher Weise denen
nahebringen will, die von diesem Kleinod unmittelbar vor den Toren
Zürichs noch nichts wissen und sich dicsbctreffs zu besserer Einsicht
bekehren zu lassen willig sein möchten. Es beschreibt ohne Aufwand
anspruchsvoller kunstphilosophischer Kategorien, als ein guter Geleitsmann,,
der ruhig und unaufdringlich seine Anweisungen gibt, nach der Reihe
alles, was dem Besucher Teilnahme abgewinnen kaun, und gibt darüber
hinaus noch einen reichen Stoff geschichtlicher Rahmuug, die alles
Einzelne in den großen Strom eines tausendjährigen religiösen Formungs-
willens einbettet. Eine Reihe gutgcwählter und gut wiedergegebeuer
Bilder dienen zu Anreiz und Erinnerung. Diese unmittelbar brauchbare
Art des Buches brachte uns unseren eigenen Besuch in lebendiges
Gedächtnis.

Lange hatten wir vor den herrlichen Glasmalereien gestanden und
uns an dem liebevollen Formenreichtum geweidet, der dem naiven
Gemüt jener besinnlichen Kleinmeister entquollen war. Besonders fesselte
uns eine Reihe von Scheiben aus der zweiten Hälfte des 16.
Jahrhunderts, welche jeweils unten einen religiösen Vorgang Alten und Neuen
Testaments darstellen, in welchem liebende gläubige Hingabe, leidendes
Unterliegen unter die Härte der Welt, diesseitiger williger Untergang zu
jenseitigem Siege bildlich und inschriftlich verherrlicht wird. Durch
schmale Zierleisten getrennt, öffnet sich oben der Blick in eine ganz
andere Szenerie, eine Welt für sich, welche wie von einer Drehbühne
alternierend gegen die andere gestellt wird. Hier wird Mann gegen
Mann gerungen, hier herrscht der unbedingte Wille, die Menschen zu
übermächtigen und die Dinge unter sich zu zwingen; Kampf, Kriegslärm
und barbarische Freude des Siegers an Unterliegen, Qual und Tod
des Besiegten ergießen sich so ungebrochen und selbstverständlich in naturhafter

Roheit, als habe es in jener Zeit weit und breit keine andere
Einstellung gegeben. Die Taten der alten Schweizer werden verherrlicht. Sie
waren nicht zag, diese Recken der Vorzeit, und es läßt sich an ihrer
Diesseitigkeit nichts abhandeln — sie wollen in Bausch und Bogen oder
gar nicht Absolution erhalten. Sie stehen fest auf ihren Füßen, sind
wie sie sind, oder lassen sich totschlagen. (Bis ins 19. Jahrhundert galten
die Schweizer als die eingefleischtesten Militaristen der Welt.) Also
Heuchelei? Nichts weniger als das. Die ungeheuren gültigen Formen
des religiösen Lebens in Kunst und Gedanken schufen sich nicht aus
Heuchelei. Weder die Sekten, welche damals allein auf den geschilderten
rationalen Zwiespalt den Finger legten, noch gar das heutige Christentum,

das unaufhörlich damit ringt, haben das Geringste geschaffen, was
fich jenen Werken an die Seite stellen ließe. Daraus ist wohl ein Rück-



718 Lrich lZrocK

schluß auf die innere Mächtigkeit zu ziehen. Die Zeiten, die das Straßburger

Münster erbauten, Eckharts Gedankenschächte gruben, die
Lehrgebäude des Aquinateu und Luthers türmten, die zarten Gefühlsgärten
der mystischen und Kirchcnlieddichtung hinbreiteten, die Zeiten der innigsten

Farbcnglut des ruhevoll gottversenkten Seelentums: sie waren es

auch, die die Hexenprozesse, die Folter, die barbarischste Kriegsführung,
die öffentliche Belustigung an dcm Toben Irrsinniger, die Hinrichtungen
als Volksfest, dic greulichsten Höllenphantasien, die Geißler und tausend
andere Scheußlichkeiten kannten. Und dies nicht als Fall, Schande,
Pudendum, sondern als ruhig Bewußtes und Gewolltes, das größtenteils

nicht als Niederlage galt — soweit aber trotzdem negativ, seine
feste unentbehrliche Stellung in der Welt - Überwelt - Hierarchie
behauptete. Wir denken dabei nicht einmal an Gegenreformation und
Barock, wo die Grausamkeit innigst ins religiöse Leben eingeschmolzen
einen morbid-erotischen Charakter gewann — einen Charakter flacher Ge-
fühligkeit, die das ganze religiöse Leben beherrschte, mit Ausnahme von
Spanien, worüber besonders zu reden wäre. Es besteht also Grund zu
der Annahme, daß die Stärke des Nein, oder dessen, was wir als solches

empfinden, mit der des Ja zusammenhängt, daß nach Gottfried Kellers
Wort ein stolz segelndes Schiff großen Ballastes bedarf, kurz daß die
selbe Kraft sich auf beiderlei Art äußert. Man muß dieser Tatsache
ins Gesicht sehen, sich klar machen, daß unsere Gestaltungsohnmacht nebst

unserer Menschlichkeit wesentlich Ausdruck der Schwäche ist — ohne
doch wie Nietzsche dann in einer bis zum Lächerlichen gehenden Weise
die Werte der Humanität, welche uns eingeboren und unentbehrlich sind
und notwendig über den Schwächecharakter hinaus entwickelt werden
müssen, in krankhafter Verrenkung überhaupt als Werte zu verneinen.
Erst dann ist die Tiefe des letzten tragischen Konflikts der Menschheit
begriffen. Ausmünzung in praktische Rezepte ist dann allerdings nicht
mehr sehr einfach. Mau staunt nur noch über die Leichtbeschwingtheit,
mit der die Menschen Thesen nach der einen Seite ausrichten und sie

zu befolgen streben, darnach sie wieder bckämpsen und abschaffen und
doch in ihrem Weltgefühl dieselben bleiben. Wie isoliert bleibt doch das
Denken gewöhnlich im Menschen. Man kennt etwa Thomas Mann? er
ist ein guter Wiudzeiger. Man weiß, daß er früher, durchaus im
Rahmen des artistischen Vorkricgsgeistes, die Kunst auf Geschmack,
Sensibilität, Abwehr-Reizbarkeit gegen das Banale zurückführte — während
das Leben, das Bürgerliche, Gefühl die vollendete Trivialität bedeutete;
daher reinliche Scheidung zwischen beiden nötig. Ergebnis solcher Lehren
sind dann Dinge wie der „Zauberberg" und anderes, wo mittels
ungeheuren Aufwandes von Feinmechanik, Witz und Reizsamkeit, die zuvor
jedes Wort auf der Zunge dreht und wendet, doch schließlich nach höherem
Maßstab im Einzelnen und Ganzen eine Kunst von Schwerfälligkeit,
Geschmacklosigkeit und innerer Unmöglichkeit entsteht, weil sie dem tieferen
Ja des Lebens und des Gegenstandes auf der ewigen Flucht vor der

Plattheit abgekehrt ist und darum den positiven Maßstab verliert.
Platt ist nur das stockig gewordene Leben, das auf sich selbst sitzen



(ZedcmKen in Wettingen. 7IS

bleibt, statt über sich hinaus zu dringen. Und nun in der „Pariser
Rechenschaft" kommt plötzlich unter augenblicksweise verebbenden Wellchen,

die über den Wcsensabgrund zwischen deutschem und französischem
Geistcsgesctz hin und her plätschern, unter der gesellschaftlichen Vanity
fair jeder Art ein erratischer Block wie folgender zum Vorschein:

„Ach ja der Mensch! Er hat gesündigt, sich wie ein Vieh
benommen, sich gegenseitig gemetzelt all die Jahrhunderte her und
unterdessen beständig dergleichen wie die Veuus von Milo
hervorgebracht. Wobei ein Irrtum wäre, zu unterscheiden zwischen seinem
„göttlichen Teil", dem diese Dinge zu dauken wären, und seinem
tierischen, auf dessen Rechnung das andere käme. Nein, beides
entspringt aus seinem Ganzen, die Biecherei und die Herrlichkeit; das
Gemetzel hat grauenhast viel mit dieser zu schaffen, viel mehr, als
cin Pazifist sich auch nur träumen zu lassen einwilligen würde;
und ich bcucidc diejenigen, die sich durch die Berührung mit großer
Kunst in ihrer Forderung an die Heiligkeit, Reinheit, Friedlichkeit
des Menschen gerechtfertigt uud bestärkt fühlen. Ich habe das nie
gekonnt. Heiligkeit uud Friedlichkeit machen keine Bilder. Der
„Geist" tut das auch nicht, sondern die Seele, welche nämlich
Sinnlichkeit und Sünde ist. Ich habe immer behauptet, daß im Kampfe
gegen den Krieg mit dem Namen der Kultur uicht viel anzufangen
ist. Der europäische Pazifismus von heute ist eine Sache der aller-
praktischsten Vernunft, und nur Narren freilich löken wider diesen
Stachel,"
Man muß wiederum staunen, wie die Menschen verstehen,

Folgerungen hintanzuhalten. Das ist die große Lebenskunst, Die Zeiten der
Wettingcr Glasgemälde verstanden diese Kunst, organisch. Denn das
Leben überspannte in seiner jeder Logik spottenden Einheit alles.
Thomas Manu versteht sie auch, unorganisch. Denn jetzt ist der
Geist das Ganze; aber er kann nicht zwei sein, ohne daß das Trägheit

und Lüge wäre. Vielleicht wird er an seiner noch ausstehenden
tiefsten Einheit auch wieder irgendwie seine Vielheit besitzen und ins
Gleichgewicht richten. Aber ein Pazifismus der Vernunft, wie ihn der
sonst so europaheiße Thomas Mann hier empfiehlt, will uns als reichlich

dünn erscheinen — zu dünn, um die Zukunft Europas zu tragen.
Denn dieser allerpraktischste Pazifismus des Verzichts auf die störenden
Explosionen, die die Venus von Milo und das große Massengrab von
Ealais bis Basel schufen, ist einfach busineß as usual, Amerika, die
letzte eiskalte Brutalität, der Tod, Und wir sind nicht sicher, ob es in
diesem Tod nicht noch Träume gibt, welche zwar nicht einer Venus von
Milo zum Leben, wohl aber wiederum vielen Lebenden zum Tode
verhülfen.


	Gedanken in Wettingen

