
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 7

Artikel: Kultur und Zivilisation

Autor: Moser, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultur und Zivilisation. 40l

Kultur und Zivilisation.
Von Eugen Moser, Zürich,

I.

H'j^enn man über Kultur und Zivilisation redet, kann der Tiefer-
^-5? blickende die Beobachtung machen, daß beide Begriffe regelmäßig
miteinander verwechselt werden. Und zwar trifft man diese Vermengung
nicht nur bei, Laien, sondern sogar bei Denkern von Ruf. Es ist doch

wohl erstaunlich, wenn wir in „Kultur und Ethik" unseres
Landsmannes A. Schweitzer lesen: „Die Versuche, zwischen Kultur und
Zivilisation zu unterscheiden, laufeu darauf hinaus, dem Begriff der
nichtethischen Kultur neben dem der ethischen Geltung zu verschaffen.
Zivilisation bedeutet dasselbe wie Kultur: nämlich Entwicklung der
Menschen zu höherer Organisation und Gesittung." Auch aus F.
Mauthners „Wörterbuch der Philosophie" kann man nicht mehr
herausholen, wenn da steht: „Man hat sich bemüht, Kultur und Zivilisation

in einen Gegensatz zu bringen: Zivilisation soll die äußere
Kultur, Kultur die innere Zivilisation bedeuten. Der Sprachgebrauch
stimmt nun nicht mit dieser Unterscheidung überein."

Wenn Fachmänner uns in Lebensfragen im Stiche lassen, tut man
gut, sich an die großen Künstler zu halten, weil diese in ihrem
gesteigerten Gefühle mit dem Mysterium des Lebens in innigerer
Berührung stehen als der bloße, beziehungslose Denker. Da sehen wir denn
auch, daß diese stets die beiden Begriffe scharf auseinander hielten. Den
Begriff der Kultur haben erst unsere Klassiker geprägt; in primitiver
Form begegnet man ihm allerdings schon in der schönen Abhandlung
des Popularphilosophen Moses Mendelssohn: „Uber die Frage:
was ist Aufklärung", Erst ein halbes Jahrhundert später war aber das
Problem abgeklärt. Bei W, v. Humboldt lesen wir: „Die Zivilisation
ist die Vermenschlichung der Völker in ihren Gebräuchen und Einrichtungen

und der darauf Bezug habenden Gesinnung. Die Kultur fügt
dieser Veredlung des gesellschaftlichen Zustandes noch Wissenschaft und
Kunst hinzu." Der letzte Große, der sein Leben lang um das höchste
verlorene Gut der Menschheit gerungen, war Nietzsche, dessen Seherauge

auf den Grund des Problemes drang: „Zivilisation will etwas
Anderes, als Kultur, vielleicht etwas Umgekehrtes. Die Höhepunkte der
Kultur und Zivilisation liegen auseinander: man soll sich über den
abgründlichen Antagonismus der beiden nicht irreführen lassen." Der
bedeutendste der modernen Kulturphilosophen, Oswald Spengler, ist
wirklich nicht in die Irre gegangen. Bei ihm steht zu lesen: „Kultur
und Zivilisation: das ist der Leib eines Seelentums und seine Mumie.
Der Kulturmensch lebt nach innen, der zivilisierte nach außen, unter
Tatsachen. Zivilisation an Stelle von Kultur ist der äußere Mechanismus,

der Intellekt, an Stelle des inneren Organismus."



402 Cugen Moser

II,
Bewundernd stehen wir vor den erstaunlichen Kulturschöpsungen der

alten asiatischen Völker, die wir etwa vom Jahre 3000 an kennen. Um
die Mitte des fünsten vorchristlichen Jahrhunderts beginnen diese
Völkerschaften in Todesschlaf zu sinken, von dem sie hcute noch nicht völlig
erwacht sind. Die Reiche dcr Ägypter, Assyrer, Phönikier, Lydier und
Juden fallen hintereinander an dcn Perser Kyros. Hundert Jahre
später geht auch seiue Schöpfung in Stücke. Gleichzeitig etwa hört mit
dem Tode des Perikles (429) Griechenland auf, Kulturmacht zu sein:
übernimmt doch der Gerbcrmeister Kleon, den Aristophanes in
seinen 424 ciusgesührten „Rittern" als Blutwursthändlcr lächerlich
gemacht, die Leitung der Staatsgeschäftc zu Athen. Damit war Raum
geschossen für den typischen Dekadenten Sokrates, der die Tugend als
lehrbar erklärte, sür den Dichter dcr Alltagsgcfühle: Euripides, dem
das Große nnr noch sporadisch gelang. Er war es, der die erhabene
Heroeuwelt, die wahre Vergötterung dcr Kultur, in dcn Stand hinunterzog.

Das zerzauste Erbe trat dann Rom an, das die Erhalterin der
alten Kulturen war, selber aber keine bodenständigen Kulturschöpsungen
mehr ans Licht trieb, da all sein Blut von der Idee des Staates
aufgesaugt wurde. So führt denn auch Rom gegen das hohe Kulturvolk
der Etrusker feit 510 v. Chr. einen mehr als 200jährigcn,
hartnäckigen Vernichtungskampf, Durch die Völkerwanderung zersplittert
auch das Werk Roms. Erst mit Theodorich zeigen sich wieder in
Ravcnna erste Spuren kulturellen Lebens, herübergeholt aus Byzauz.
Nachdem dann Karl der Große wieder die Grundlagen eines
staatlichen Lebens geschaffen, das sich 1l84 zur höchsten Macht erhob, da
konnte, seit Otto dem Großen, eine neue Kulturblüte ans Licht
treiben, die ihren wunderbaren Ausdruck in den Klosterschulen, dem
romanischen Baustile, im Minnesaug uud dem höfischen Epos fand.
Doch schon mit Friedrich II,, dem leidenschaftlichen Siziliancr,
beginnt wieder der Abstieg: er ist mit seinen Handelsmonopolen und
Steuern der Schöpfer des modernen entpersönlichten Gewaltstaatcs, der
deu Bürger immer mehr zur Drahtpuppe entgeistigte. Die Antwort an
diesen Hohenstaufen waren die Städtebünde, der Aufstieg des Bürgertums.

Noch gesund, kann dies handwerklich gestützte Bürgerwesen noch
die Gotik, freilich schon verwirrt und kalt, entwickeln, sodaß sich die
nach innen gekehrten höchsten Menschen, die damaligen Mystiker,
absondern müssen. Nach dem Humanismus, der mit der Volksseele auch
keinen Zusammenhang mehr hatte, tritt jene trostlose Blutleere im
deutschen Wesen ein, die erst mit Klop stock zu weichen begann. In
den Klassikern und Romantikern, den großen Musikern, Philosophen,
Gelehrten und den Baumeistern des Barock ersteigt der deutsche Genius
noch einmal eine Höhenstuse, um nachher jählings zusammenzustürzen.
Warum? Dieser „deutsche Idealismus" stand völlig allein in der Luft:
die paar Großen verstanden fich, aber das Volk wußte wenig von ihnen.
Seit etwa 1815 tritt etwas neues in Erscheinung, das alle höheren



Kultur und Zivilisation. 403

Regungen immer rücksichtsloser verdrängt: der einseitige Erwerbsinn,
die Zivilisation!

Schon Jakob Burckhardt fragte besorgt: „Die geistige
Produktion hat alle Mühe, um nicht zu einem bloßen Zweige großstädtischen
Erwerbes hinabzusinken, nicht von Reklame, von der allgemeinen
Unruhe mitgerissen zu werden. Welche Schichten werden fortan die Träger
der Bildung sein? Welche werden die Forscher, Künstler und Dichter
liefern? Oder soll gar Alles zum bloßen businsss werden — wie in
Amerika?"

Wem täte es nicht im innersten Herzen weh, wenn er sehen muß,
daß dieser grauenvolle Amerikanismus, verkörpert im Auto- und Radiowesen,

heute Meister geworden,,

III,
Wir wissen alle, daß es nur zwei Arten von Menschen gibt:

Massenmenschen, die nur auf die Forderungen des Alltags eingestellt sind, uud
die verschwindende Minderheit jener, denen das Höhere am Herzen liegt.
Die ersten sind die Starren, die letzteren die Beweglichen. Diesen
weltbewegenden Dualismus hat schon Schiller gekannt und ihn in seiner
formvollendeten Abhandlung: „Über die ästhetische Erziehung des
Menschen" zur Grundlage seines Gcdankengebciudes gemacht. Er
unterscheidet da einmal Menschen mit dem Stofftricb, ausgehend vom
physischen, sinnlichen Dasein, der sie iu die Schranken der Zeit setze

und zu Materie mache. Dem gegenüber gebe es Menschen mit dem

Formtriebe, vom absoluten, freien Dasein herstammend, der ihn
bei allem Wechsel der Person in die Freiheit setze, „Über diese Triebe
wachen und einem jeden seine Grenzen zu sichern, ist die Aufgabe der
Kultur, die also beiden gleiche Gerechtigkeit schuldig ist, Ihr Geschäft
ist also doppelt: die Sinnlichkeit gegen die Eingriffe der Freiheit zu
verwahren, die Persönlichkeit gegen die Macht der Empfindungen sicherzustellen,"

Dann werde der Kulturmensch der reifsten Form bestrebt sein,
dem Stofftrieb „möglichst viel Welt", dem Formtricb aber „möglichst
viel Freiheit" zuzuführen, damit zur höchsten Fülle von Dasein die
höchste Selbständigkeit treten könne. In Bewegung gesetzt würden beide
Kräste durch den Spieltrieb, und nur da sei der Mensch wahrhaft
vollkommen, wo er spiele, d, h. seinen Ideen Lebeu und dcn Empfindungen

Gestalt gäbe.
Auf dem Widerspiel zwischen diesen beiden Kräften beruht nun

das gesamte Dasein. Wo sie also noch ungehemmt walten und zwischen
dem Leben der Menschen und der Natur noch ein inniger Zusammenhang

besteht, kann sich allein Kultur entwickeln. Darum sind die
Schaffenden vom Glauben an das Dämonische getragen, das in ihr
Dasein hineinragt und sie zu Werkzeugen einer höheren Krast erhebt.
Sie fühlen sich nicht als vom Ganzen losgelöste Künstler: sie schaffen
aus Urtrieb. Wunderbar ist dies gezeigt in einem Abschnitt bei dem, um
350 v, Chr. lebenden chinesischen Denker Dschucing-Dsi: eiu
Holzschnitzer schnitzte einen Glockenstciuder, den alle Welt als ein Wunder-



404 Cugen Moser

werk pries. Man bat ihn, das Geheimnis seiner Kunst zu erklären und
da sagte er: „Ich bin ein Handwerker und kenne keine Geheimnisse.
Nnd doch kommt es auf Eines an. Als ich daran ging, den Ständer
zu schnitzen, hütete ich mich, meine Lebenskraft zu vergeuden. So fastete
ich, um mein Herz zur Ruhe zu bringen. Als ich gefastet hatte, da
dachte ich nicht mehr an Lob oder Tadel, da hatte ich Leib und Glieder
vergessen. Dadurch ward ich gesammelt und gegen die Außenwelt
gefeit. Nun ging ich in den Wald und sah mir die Bäume auf ihren
Wuchs an. Als mir der rechte Baum ins Auge fiel, stand der Ständer
fertig vor mir. Weil ich so meine Natur mit der Natur
des Materiales zusammenfließen ließ, halten ihn die
Leute für ein göttliches Werk."

Die Großen in den Zeiten der Kultur sehen also, daß alles Eins
ist und die irdischen Dinge mit den göttlichen geheimnisvoll zusammenhängen.

Sie besitzen also noch die Gabe der Intuition. Sie war
auch das königliche Besitztum Heraklits (um 500 v. Chr.), die ihm
auch die wahrhaft göttliche Erkenntnis brachte, daß die Dinge, in Raum
und Zeit gestellt, nur ein relatives Dasein haben. „Das Werden schaue

ich! Und was sehe ich? Gesetze, unfehlbare Sicherheiten, die ganze Welt
als das Schauspiel der waltenden Gerechtigkeit und dämonisch
allgegenwärtiger, ihrem Dienste ergebener Naturkräfte."

Wie im Naturgeschehen schwächere Kräfte stärkeren untergeordnet
werden, so auch im Leben der Menschen im Zustande der Kultur. Sie
leben dann in Rangordnungen: die zum Herrschen geborenen
stehen an der Spitze, die zum Dienen bestimmten sind die Basis. Wer
nicht befehlen kann, ist zum Dienen da! Der lebendige Organismus des

Kulturlebens bedingt aber, daß von den oberen Schichten stets neue
Impulse zu den unteren hinabsteigen, während Fähige emporsteigen
können. Keiner unter den alten Weisen hat diese Erscheinung wahren
Kulturlebens so stark betont wie der Chinese Kung-Dsi (550 v. Chr.).
Er sagt einmal in seinen Gesprächen: „Sich zum Volke herablassen, mit
Würde: dadurch bekommt es Ehrfurcht; Menschenliebe zeigen: dadurch
wird es treu; die Guten erhöhen, die Unfähigen aufklären: dadurch wird
es erhöht." Dennoch dürfe man den kleinen Mann nicht zu Großem,
nur zu dem ihm Angemessenen verwenden. Reinliche Scheidung der
Stände und Pflichten ist demnach für Konfuzius die Grundbedingung
des Kulturlebens: „Der Fürst sei Fürst, der Diener sei
Diene r."

Diese Rangordnung hatte nun wiederum etwas Natürliches zur
Folge: die Spannung, das Leben in Gegensätzen. Im Altertum
bestand diese Spannung im Kampfe zwischen Herrschertum und Priester-
tum, die in den Römerzügen der deutschen Kaiser, die um 1250
aufhörten, ihren Ausdruck fand. Diese Spannung ist die Verkörperung des

Ideales der Persönlichkeit: sich mit Gut und Blut für einen Gedanken
einsetzen, ihn durchkämpfen oder untergehen. Das war das Ziel
Alexanders, Hannibals, Cäsars, auch noch eines Michael Kohlhaas. Das ist
eben jene dionysische Welt des ewigen Schaffens uud Zerstörens, die



Kultur und Zivilisation. 405

uns noch in einem letzten Ausläufer im mittelalterlichen „Faustrecht"
entgegentritt, für das wir Modernen, die wir längst nach möglichster
Sicherheit zu streben gewohnt sind, kein Verständnis mehr haben. Aber
noch Goethe wußte, daß nur der Kampf der Gegensätze zur Ent-
roickluug führt: „Des Menschen Verdüsterungen und Erleuchtungen macheu
sein Schicksal." Und so sind denn die Epochen der strahlenden Kultur
stets auch die Zeiten, in denen die finstern Kräfte wirken: Sklaventum,
Magie, Aberglaube, Astrologie, Wahrsagerei, Folter; denn diese sind für
die Damaligen genau so wahr, wie für die Heutigen die Wissenschaft.^)
Gibt es unter den gewaltigen Königen der Babylonier oder Assyrer auch

nur einen, der nicht grimmige Kriege geführt hätte? War nicht noch
die Renaissance das letzte große Zeitalter der Extreme? „Gewaltsame
Gegensätze, Glut und Farbenpracht, Verehrung des Plötzlichen,
Geheimnisvollen, Schrecklichen, überall das verschwenderische Uberströmen der
Füllhörner der Natur": darin hat ja auch Nietzsche die Merkmale der
Kultur gesehen. Höchstes Menschentum kann sich eben nur da entfalten,
wo der Staat nicht Ziel, wie heute, sondern nur Form des gesellschaftlichen

Lebensdranges ist, was in den alten Zeiten noch möglich, da die
Menschen sich noch als Glieder eines Ganzen fühlten, und das Gemeinwohl
als einzigen Zweck erstrebten.

So unangenehm diese Wahrheit ist, so merke man sich: die Kultur
ist nur die Frucht der werte schaffen den Herrenmoral,

die Sklaven oder Leibeigene braucht. Sie schafft
wie die Natur, aus dem Gefühle des Reichtums und der Kraft heraus
und schreitet unbekümmert über den Einzelnen hinweg, weil es diesen
im modernen Sinne noch nicht gibt. Das Individuum ist noch
unbewußtes Mittel zum Zweck. Es herrschen die reinen Typen:
jeder steht an seinem richtigen Platze und schafft, im
Kleinen wie im Großen, was ihm vergönnt, weil nur
in Zeiten der Kultur der Mensch noch werden kann,
was er seinem Wesen nach wirklich ist. Die Kreise der
Familie, der Sippschaft, der Gilde und des Staates liegen reibungslos,
konzentrisch ineinander. Kultur bedeutet damit auch Verkörperung der
wahren Freiheit, welche Unterordnung unter das Höhere, also dessen

Verehrung bedeutet, was nur einem gegeben, wenn er das Höhere in
fich selber fühlt. Dies hindert aber nicht, daß nur ein
leidenschaftdurchpulstes Volksleben der echte Nährboden für Kulturen ist: weil
der Kulturmensch haßt und liebt, vernichtet und schafft
er. Er geht von der Phantasie aus, er hat nur Freude an der Sache,
an seinem Werk. So wird Kraft entwickelt und Stoff verzehrt. Kultur
ist demnach Entwicklung, ist „Stirb und Werde".

IV.
Kultur kann nur dann bestehen, wenn das gesamte Leben eines

Volkes einen lebendigen Organismus darstellt. Das ist der Fall, wenn

*) So war Lionardo da Vinci ein überzeugter Astrologe und als
Nelromant gefürchtet.



40b Cugen Moser

ein Auf- und Absteigen der wertvollen Menschen im Staatsleben
stattfindet, der Tüchtige also freie Bahn hat, daß er aus eigener Kraft zur
Wirkung gelangt, weil an der Spitze die wirklich höchsten Menschen
stehen. So sagte schon Konfuzius: „Wenn der Staat in Ordnung
ist, so gehen Kunst und Kultur und Kriege vom Himmelssohne aus."
Nun will es eben die menschliche Gebrechlichkeit, daß nie genug wahre
Führcrnaturen da sind. Entartete drängen sich heran, die ihr Eigenwohl

dem Gesamtwohl voranstellen: Bereicherung, Gier und willkürliche
Gewalt treten an die Stelle der verantwortlichen Macht, die sich immer
persönlich einsetzt und das höchste darstellt, was dem Menschen
vergönnt. Diese Naturen sondern sich ab, trachten nur noch nach
Selbsterhaltung und erklären dann die Güter, deren sie gar nicht würdig sind,
weil sie sie nur zu eigennützigen, lächerlichen Zwecken zu brauchen
vermögen, als „unumstößliche Grundlage des Staates". Zwar der Reichtum

muß sein und ist nur dort ein Unsinn, wo er — wie heute freilich

— zu einem bequemen Leben führt, ohne Gegensätze, ohne Kampf,
Der Zusammenhang des führenden Standes mit den nach oben blickenden
Klassen ist nun zerrissen. Auf sich selbst angewiesen, geht jener Glaube
an das Dämonische, an die Rangordnung allmählich verloren, weil die
Oberen nicht mehr die Überlegenen sind und verächtlich werden. „Es
gibt kein härteres Unglück in allem Menschenschicksale, als wenn die
Mächtigen der Erde nicht auch die ersten Menschen sind. Da wird Alles
falsch und schief und ungeheuer," hören wir auch Zarathustra rufen. In
Nachahmung der Vorbilder schließen sich die unteren Stände ebenfalls
ab, halten sich bald für die alleinproduktiven Stände, wie die Kaufleute
im Merkantilismus, die Bauern im Physiokratismus, die Arbeiter im
Kapitalismus. Das gegenseitige Jneinandcrarbeiten hört auf und der
„Klassenkampf" ist die notwendige Folge. Das ist der Übergang
der Kultur in die Zivilisation.

Der Glaube an das Dämonische, das Schaffen aus dem Unbe-
vewußten heraus wird so verdrängt durch die Herrschaft des Bewußten,
des Verstandes. Seit Galilei das Experiment in die Wissenschaft
einführte und den Menschen von der Natur losriß durch etwas
Totmechanisches — weswegen denn auch Goethe das Experiment verurteilte

—seitdem dann Lord B a c o n, der kälteste Mensch und typische
„Intellektuelle", um 1600 etwa die Herrschaft der Sterblichen über die
Natur verkündete, bewegen wir uns bewußt auf dem Wege der Zivilisation,

deren oberstes Ziel nur die platte Bequemlichkeit ist. Bewußt
geworden, war die Kultur notwendig dem Untergange geweiht; denn
die Kraft, die einst in ihrem inneren Dienste stand, wandte sich nun
mit gleicher Heftigkeit dem neuen Ideale zu: dem unersättlichen Stofs-
trieb, der möglichst viel Welt an sich reißt. Während man einst Handwerk

und alle Künste zur höchsten Spitze trieb, da sie zerbröckeln mußten,
so eilen wir in wahrhaft taumelndem Tempo dem Höhepunkte in Wissenschaft

und Technik zu, wo auch sie notwendig an sich selber zerfallen



Kultur und Zivilisation. 407

müssen. Beschleunigt wird dieser Vorgang durch die nur der Zivilisation

eigentümliche, so gerühmte Arbeitsteilung, von der schon

Nietzsche mit Recht sagte, das, sie uns mechanisiere, also das Grab
schaufle. Wir gehören also einer Zeit an, deren Lebensclement gerade
an den Mitteln zum Leben zu Grunde gehen wird: von wahrem Leben
ist nicht mehr die Spur, weil der Verstand, der uns völlig tyrannisiert,
vcziehungslos macht. Diese beziehungslose Arbeitsteilung schafft denn
auch das Kennzeichen der Zivilisation: das Spezialistentum,
vermöge dessen einer heute nur noch eine Wissenschaft, und bald ja auch
diese eine nicht mehr zu beherrschen fähig ist. Wir sind von einem
wahren Rausch dcr Arbeit, einer tollen Produktionswut befallen, die
den Stoff ins Unermeßliche vermehrt, der uns schon bösartig zu
bedrängen begonnen hat. Welch entmenschtes Räderwerk rings um uns,
das dem Lebe» des Fabrikarbeiters, des Bureauangcstelltcn, des Beamten,
des Lehrers, des Industriellen gar keinen individuellen Wert mehr
einräumt, sondern nur uoch einen Wert, soweit der moderne Meusch eine
wirtschastlich ins Geld umsetzbare Arbeit leistet! Im Dienste des Geldes
steht denn auch unsere Kunst und Wissenschaft: das ist die Herrschaft
des hochheiligen Gottes der fünf Prozente... So ging das Ideal der
Persönlichkeit verloren an jenes der Entpersönlichung, dem innersten

Merkmale der Zivilisation.
Seit die Führung in die falschen Hände kam und Reichtum nur

noch beim Kaufmann und Industriellen ist, welche beide die Feinde dcr
Kultur verkörpern, weil sie ihre Mittel ja nur zur sinnlosen Vergrößerung

des Güterhungers, den sie schönrednerisch „Steigerung des
Umsatzes und dcr Produktion" nennen, verwenden, zeigte sich sofort das
Grundübcl dcr Zivilisation: das Fehlen der Auftraggeber.
Was tut dcr heutige Staat für die echten Künstler? Man bedenke doch,
daß ja gerade die großen Bauherren auf den Thronen der
morgenländischen*) und europäischen Dynastien, daß die Päpste dcr Renaissance,
daß in China die Kaiser, Prinzen, Minister, Feldherren, Philosophen
und Priester die Schöpfer der Kultur gewesen sind. Die Kultur setzt

eben den Fähigen an die hohe Stelle, wie schon Konfuzius von dem

Minister Gü Be A ü erzählt, daß er im Amte war, solange das Land
in Ordnung gewesen, er aber sein Wissen „im Busen verbergen mnßte",
als Unordnung aufkam. Indem die Zivilisation nur nach dem Nutzen
strebt, nach Bequemlichkeit und Luxus, also auch Gleichgewicht, so werden
alle Kulturschöpfcr, die nach Gegensätzen und Spannungen streben, als
störende Fremdkörper ausgeschieden und znm Feiern, ja Verhungern
gezwungen. An ihren Platz tritt der Streber und Günstling, Das
künstlerische Handwerk geht unter durch den von den plumpen Naturen
geschaffenen Arbeitstaumel, die Kunst geht nur noch nach Brot und wirft

*) „Da vereinigte man die Arbeiter in den Palästen und ließ sie schaffen,
ohne daß eine Frage des kaufmännischen Gewinnes oder der Ersparnisse an
Stoff oder Arbeit die Qualität des Ergebnisses beeinträchtigte," liest man in
der vom österreichischen Handelsmuseum herausgegebenen Schrift:
„Teppicherzeugung im Orient" (Wien, 1895),



408 Cugen Moser

sich, einige extreme Richtungen abgerechnet, dem Geschmack der Unfreien
in die Arme. So kommt es denn, daß jene jammervollen Bauten
entstehen konnten, die wir als „Bundesstil u.s. w. kennen. Denn jene,
welche heute die Macht und die Mittel in Händen haben, sind von dem
ehrlichen Wahne befangen, weil sie diese hätten, besäßen sie auch —
Geschmack. Aber Geschmack ist nur eine Blüte der Kultur,
in der Zivilisation herrscht stets die Geschmacklosigkeit.

VI.
Wir sind heute weit schlimmer daran, als es Goethe empfand,

wenn er zu Eckermann sagte: „Es geht uns Europäern herzlich schlecht;
unsere Zustände sind viel zu künstlich, unsere Nahrung und Lebensweise
ist ohne rechte Natur, unser geselliger Verkehr ohne Liebe. Jedermann
ist fein und höflich, aber niemand hat den Mut, wahr zu sein, sodaß
ein redlicher Menfch mit natürlicher Neigung einen recht bösen Stand
hat." Dies Chaos ist nur die Folge des Übergleitens der Kultur in die
bloße Zivilisation. Die verhängnisvollen Folgen zeigten sich etwa nach

Goethes Tode: in der langsam sich aufrichtenden Herrschaft der
einsichtslosen Masse, was freilich ein natürlicher Vorgang war. Sobald
nämlich der obere Stand sich als der Führerschaft nicht mehr fähig
erwies, Reichtum und Macht in die Hände der Unwürdigen glitten, nur
noch Mittel zu eigensüchtigen, sich selbst berauschenden Zwecken
darstellten, schwand das ehrfürchtige Gefühl des Abstandes und
Unterschiedes: die Masse hatte die Überzeugung, dem führenden Stande in
nichts mehr nachzustehen als den äußerlichen Mitteln, und wollte es den
Reichen und Mächtigen gleichtun. So entstand von selber im 17.
Jahrhundert der Gedanke der Volkssouveränität als Beweis dafür,
daß eine gefährliche Abstraktion sich an die Stelle organischen Lebens
gesetzt hatte. Als dann im letzten Viertel des 18. Jahrhunderts durch
die Lehre Adam Smiths auf einmal der Lohn als so wichtig wie
das Kapital erschien, die Arbeitsteilung als die Hauptursache des
Wohlstandes erklärt, und durch das Wirken der freien Konkurrenz der Jdeal-
zustand einer sozialen Harmonie in Aussicht gestellt wurde, war der
Boden gedüngt für weitere zivilisatorische Früchte: die Maschine und
die durch sie beschleunigte Arbeiterfrage. Heute glaubt keiner mehr
an die Notwendigkeit hochpersönlicher Führung; darum kann man sagen,
ist das Ideal des Mannes mit der schwieligen Faust obenauf gekommen
und sitzen denn getrost Handlanger neben den Angehörigen der höheren
Stände in unseren Ratstuben, weil diese ja innerlich auch nicht mehr
sind als jene. Noch ein Jahrhundert, und die damaligen
Menschen werden im Zustande der Maschinen-Barbarei
leben, wo alle Gegensätze, die Impulse zur Entwicklung,

aufgehoben sein werden. Schon heute vertragen die
Menschen Gegenwirkungen in Taten, sogar Meinungen nicht mehr: es

ist ihnen nur wohl in Gefellschaft ihrer kleinlichen Gefühle, Das ist der
Vorgeschmack des „Zukunftsstaates".



Kultur und Zivilisation. 409

Das Wirken und Weben der den Verstand einschließenden Phantasie,
welche das Wesen der Kultur ausmacht, ist tot: der hochmütige Verstand
hat sich allein an ihre Stelle gesetzt mit der Wissenschaft und Technik,
welche mit der übersetzten Wichtigkeit, die wir ihnen längst eingeräumt
haben, eifrig daran sind, die Herrschaft der Muffe aufrichten zu helfen.
Wissenschaft und Technik, einst mit Recht verehrte, geheimnisvolle königliche

Kräfte, sind zu verkappten Dienern der Masseninstinkte und des

falsch arbeitenden Geldes herabgesunken. Sie haben keine kulturelle
Richtungslinie mehr: sie arbeiten überwiegend nur noch für alltägliche
Zwecke, sind demnach auf dem Wege, proletarisch zu werden. In der
Medizin tritt dies am deutlichsten ans Licht, Durch die Bekämpfung
und Verhütung von Krankheiten hat man allerdings dem Individuum
geholfen. Das war wohl notwendig, weil das Wohl des Menschen, als
er sich als Einzelwesen zu sühlen begann, die wichtigste Sorge wurde,
die es nicht gab, als er noch unbewußtes Gcmeinglied der Gesellschaft
war. Was aber der Einzelne dadurch gewann, verlor die Gesamtheit:
der natürliche Reinigungsprozeß wurde unterbunden und die
Krankheitsstoffe häuften sich so, daß wir heute füglich von Verzärtelung und
Dekadenz reden dürfen. Große Taten, wie das Heldentum der Völker
im Weltkriege, sind nur noch als Frucht der Verhetzung und des
Fanatismus erklärbar. Gebrechliches und hoffnungslos Krankes zu erhalten
gilt uns Modernen als soziale Pflicht, als unsere einzige Religion, deren
wir uns nicht schämen! Wir alle wollen heute eben leben, leben um
jeden Preis; und sich opfern, sein Leben hinwerfen für eine große Idee,
erscheint uns sinnlos. Trotz aller Fortschritte sind wir ebeu — kleiner
geworden! Wie recht hat doch Zarathustra mit seinem Ausrufe: „Was
von Knechtsart stammt: das will Herr werden alles Menschen-Schicksals.
Das frägt und frägt und wird nicht müde: wie erhält sich der Mensch
am besten, am längsten, am angenehmsten? Damit sind sie die Herren
von heute."

Zum Wesen der Zivilisation gehört also auch die Todesfurcht.
Wer den Zweck des Daseins nur darin sehen kann, den Existenzkampf
durchzufechten und möglichst viel Genüsse sich zu ergattern, was doch
bei der überwiegenden Großzahl der Lebenden der Fall, der muß sich

notwendig vor dem Tode fürchten, der eben der Vernichter aller jener
Äußerlichkeiten ist. Daß sie nach dem Ableben der Welt als intellegibles
Wesen, als reine Kraft in noch höherem Grade angehören müssen: zu
diesem einfachen, logischen und natürlichen Glauben des die Zusammenhänge

fühlenden Kulturmenschen hat der Mensch der Zivilisation die
Größe nicht mehr.^) Ach: heute find alle so kleinmütig geworden, so

eintagsfliegenhaft! Und dabei wäre es ein leichtes für die Besseren, sich

etwa an Goethes Gesprächen mit Eckermann oder an Schopen-

*) Dasür treffen wir ihn auf zwei Nebengeleisen, die zu befahren allerdings

der von der wissenschaftlichen Erkenntnis beherrschten Neuzeit vorbehalten
war: bei der Frage, ob man Greise verjüngen, ja: ob man den Tod nicht als
abgeschafft betrachten könne. Die Vermessenheit der Wissenschaftler ist da wahrhaftig

nicht höher als die Tollheit der „Bibelforscher".



4lO Cugen (Daser

Hauers klarer Abhandlung über den Tod, den Weg zu jenem Mindestmaß

von Erkenntnis zu finden, das der heutige Mensch durch das Denken
sich aneignen muß, während es dem Kulturmenschen gefühlsmäßig
innewohnte. Wo sind aber unter den heutigen „führenden" Männern jene,
die im reifen Alter zu unseren Großen zurückkehren, deren Werke sie ja
in der Schule endgültig „gehabt" haben? Es mangelt ihren kahlen
Seelen der Schwung, die Begeisterung, Sie sind ja nicht mehr aus
innerem Wert zu Amt und Würden gekommen, sie wurden nicht mehr
berufen, sondern nur vorgeschoben! Darum gilt von ihnen der wahre
Ausspruch aus dem Munde des größten Weisen Chinas: „Wer über dem
Durchschnitt steht, dem kann man die höchsten Dinge sagen. Wer unter
dem Durchschnitt steht, dem kann man die höchsten Dinge — nicht sagen."

VII.
Dieser Übergang der Kultur in Zivilisation ist es nun, was man

etwa als die „Tragik der Kultur" bezeichnet. Doch ist da nicht
einzusehen, daß es etwas Tragisches sein soll, wenn die Menschheit nicht
immer im Kulturzustand leben kann. Denn das Gesetz alles Lebens ist
doch der Wechsel, Ferner ist alles irdische Geschehen der Ausfluß der
Leidenschaften des Menschen, der trüben und hellen. Der Mensch
vermag aus allen Kräften nur das zu machen, was er selber ist. Darum
müssen selbst die höchsten Offenbarungen zusammensinken, wenn sie sich

auf dem irdischen Plane zeigen, da sie beim Durchgang durch das Sieb
der Leidenschaften herabgezerrt werden. So entstanden einst die Fanatiker
des Glaubens und die Mystiker, so entstanden heute der Stubengelehrte,
der Journalist, der Ästhet und der Literat, Sie alle sind Menschen, die
dem blutdurchströmten Leben, dem höchsten der irdischen Güter,
abgestorben sind. Sie singen denn auch entzückt das Loblied der Zivilisation.

Nur Wenige kommen zur letzten Klarheit. Für diese allein
bedeutet aber dieser Umschlag der Kultur zur Zivilisation des Lebens
bitterster Trank. In ihrem gewaltigen Lebensdrang uud Schaffenstrieb
stehen sie, inmitten des allgemeinen Chaos, trostlos allein. Sie bleiben
ungemünzt! Das frißt an ihrem Mark. Schon Meister Kung litt unter
diesem Joch des Genies: „Wenn nur jemand wäre, der mich verwendete!
Nach Verlauf von drei Jahren wäre alles in Ordnung!" Goethe*)
schleppte an derselben Last, und so sagte er einmal zu Eckermann: „Wir
führen doch im Grunde ein isoliertes, armseliges Leben! Aus dem Volke
kommt uns sehr wenig Kultur entgegen." Auch der letzte Große, der uns
noch etwas zu sagen hatte, Nietzsche, läßt Zarathustra, den Gottlosen,

*) Es scheint uns irrig, für den Untergang der klassischen Kultur die Philo«
sophie verantwortlich zu machen, weil sie aufgehört habe, „Weltauffassung zu
schaffen", wie Schweitzer meint. Die Philosophie ist ja eine der Blüten der
Kultur (die wohl auf sie wieder zurückwirkt), nie aber die Basis, die ja allein
eine Kultur unterhöhlen kann, Kulturen zerfallen dann, wenn der Znsammenhang

zwischen den Volksklassen aufhört? dies ist aber ein rein soziologischer
Vorgang. Erst wenn er weit genug fortgeschritten ist, zeigt er sich in der Philo«
sophie. Man verwechsle doch den Anfang und das Ende hier nicht!



Kultur und Zivilisation. 411

schmerzzerrisfen ausrufen: „Doch was rede ich, wo niemand meine
Ohren hat! Es ist hier noch eine Stunde zu früh für mich!"

Zu wähnen, den Zug der heutigen Menschheit lenken oder gar
aufhalten zu können, wäre Narrheit. Unabwendbar rennt sie immer
hastiger, immer toller dem Abgrunde, der Auflösung entgegen. Wer dies
einsieht, der schaut ergriffen, aber nicht trostlos, das großartigste Schauspiel,

das sich jemals auf Erden abspielte, gewaltiger als selbst der Weltkrieg.

Denn diesen mußten die Menschen schlagen, während sie dies
Drama aus freiem Wollen spielen. Aber dies ist gerade das Große
unserer Zeit: die ungeheure Wucht der materiellen Bewegung. Die
Zivilisation, deren typische Träger: Techniker, Großkaufleute, Erfinder und
Geldmagnaten in ihrer Art ebenso „groß" sind, wie die Heroen dcr Kultur,
ist stets ein Zerrinnen des Daseinstriebes zur Formlosigkeit, ein
Umsichgreifen in die Breite. Dcr Kultur ist diese äußerliche Wucht
versagt: sie bedeutet eben Sammlung des Daseinstricbes zur höchsten

Form, ein Dringen in die Tiefe.
Kultur und Zivilisation ist der naturgewollte Wechsel auch zwischen

den zwei Mcnschentypen, die es gibt: zwischen den Menschen der Tiefe,
die sich entwickeln, und den Menschen der Breite, die sich ausdehnen
wollen, also der Wechsel zwischen den innerlich Beweglichen und den
innerlich Starren. In der Kultur überwiegen die ersteren, in der Zivilisation

die letzteren. Wie nun ein Acker oder ein Baum nicht ununterbrochen

Früchte tragen kann, sondern auch kahl und brach bleiben muß:
so ist es auch mit der Menschheit. In der Zivilisation ruht sie
sich aus von der Erschöpfung durch die Kultur: da
sammelt sie unsichtbar neue Kraft. Die Zeiten der Zivilisation
sind demnach so wichtig, wie jene der Kultur; beide Begriffe sind
unvereinbare Gegensätze, die notwendig einander in der Geschichte der
Menschheit ablösen. Immer müssen eben die Menschen einen Bau, den

sie aufgetürmt, wieder abtragen, wie Sisyphus seinen Marmorblock ewig
bergaufrollen muß. Ist dann die Auflösung bis zum höchsten Grade
gediehen und die Not am größten, stehen schon neue Schößlinge da, in
denen die ewige Daseinslust, jugendfrisch, wieder schäumend emporrauscht.
Darum muß denn auch aus unserer Zeit, wo die
Zersetzung ins Ungemessene, wie nie vorher, steigt, einst
auch die großartigste Kultur wieder sich emporrecken.
Aus der gewaltigsten Wunde wächst das erhabenste Heil.

Weg darum mit der lendenlahmen Resignation, wie sie Spengler
lehrt! Die Minderheit der heutigen Tiesenmenschen ist ja gar nicht

dazu da, das Rad des Geschehens auszuhalten! Ihre Aufgabe besteht
darin, sich kräftig zu erhalten, sich zu behaupten, sich nicht auch
zersetzen, von dem tollen Rennen zum Abgrunde nicht mitreißen zu lassen!
Für sie gibt es nur eins: als ruhige Fährmänner lächelnd durch die

Brandung zu steuern und viel eitles Gepäck über Bord zu werfen. Darum
gilt für sie: möglichst wenig Masse, also möglichst wenig
Staat! Dann helfen sie mit, den Boden zu düngen für eine neue
Kulturblüte, und ihr Leben hat dann, mitten unter der Sinnlosigkeit



412 Ott« v, (Zreverz

der Anderen, einen wahren Gehalt, auch wenn dies im kurzlebigen
Geschrei des Alltags — nicht beachtet wird!

Iu Johann Peter Hebels Gedächtnis.
(Gestorben den 22. September 182L.)

Von Otto v. Greyerz.

hundert Jahre sind seit des Dichters Tod dahingegangen — und nichts
haben seine Werke, die in einem einzigen Bande Platz finden könnten,

oon ihrem Werte eingebüßt. Als Hebel dichtete und schrieb, neigte sich
die Sonne der Klassik zum Untergang und stieg der Mond der Romantik
am jenseitigen Himmelsrande auf. — Seine Poesie war weder Klassik
noch Romantik, sie stand außerhalb aller Schulen und Uberlieferungen;
aber daß es echte Poesie ist, eine Schöpfung eigenen Rechts, die keinen
Nachweis der Zugehörigkeit braucht, um ihr Dasein zu rechtfertigen, das
empfinden wir heute noch wie es die Zeitgenossen empfanden. Die
Romantik kam und ging, andere „Schulen" kamen und gingen, immer
weiter weg von den Idealen jener unwiederbringlichen Zeit, Form und
Inhalt jeder neuen Geistes- und Geschmacksrichtung angepaßt und jedem
neuen Geschlecht sich mit dem Anspruch höherer, wenn nicht alleiniger
Geltung aufdrängend — die „Alemannischen Gedichte" und die
„Erzählungen des Rheinischen Hausfreunds" blieben, was sie waren. Sie
kamen nicht aus der literarischen Mode, wie sie nie literarische Mode
gewesen waren, sondern Geschöpfe einer ursprünglichen, in sich selbst
gegründeten Dichterkraft. Ungeahnt und unvorbereitet blühte diese Poesie
auf, nicht mit jener „historischen Notwendigkeit", welche die Geschichtsschreiber

der Literatur mit vieler Klugheit hintendrein nachzuweisen
beflissen sind; fie war einfach eines Tages da — oder doch eines Jahres,
denn die meisten seiner alemannischen Gedichte brachen von 1801 bis
1802 hervor, Kinder des Heimwehs nach dem Jugendland, dem Wiefen-
tal. Sie waren da, neu und vollkommen in ihrer Art, Form und Stoff
und Gehalt aus einem Guß, notwendig von innen heraus, wahr und
durchsichtig bis in die geheimen Gründe der Empfängnis, wo kein
menschlicher Scharfsinn hinabdringt und Rätsel Rätsel bleibt.

Warum dieses Himmelsgeschenk gerade der alemannischen Erde
zuteil wurde; ob hier der Boden empfänglicher und fruchtbarer war für
solchen Samen oder ob er, hart und felsig von Natur, dieses himmlischen
Samens besonders bedürftig war — genug, er fiel auf alemannischen
Boden, nährte sich von den Säften und Kräften seiner Tiefe, wuchs auf
zu einer Pflanze von bodenständiger Gestalt und Würze.

Alemannisch heißt diese Gestalt und Würze seit Hebels „Alemannischen

Gedichten" von 1803. Es gab schon vordem mundartliche
Gedichte, in Nord- und Süd- und Mitteldeutschland, auch in der ale-


	Kultur und Zivilisation

