
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 5-6

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


356 Kultur- und Zeitfragen

Königsthron! (Fast unnötig, zu erwähnen, dast Anfragen in München ergaben,
der Ncune Graf Zelten sei dort gänzlich unbekannt nnd niemand wisse von
einer Rolle, die dieser Graf zur Rätezeit gespielt haben soll,)

Dieser Tätowierte ist, für den Erzähler, offenbar der einzige anstandige
Mensch des Bnches, Außer natürlich die zwei Limousins, Sonst werden bloß
Narren oder Spitzbuben gezeigt. Die deutsche Schätzchenlegion des Erzählers
gar bleibt besser unerwähnt, „es möchte nichts Schönes dabei herauskommen".
Wenn Giraudoux solche Dnrchstrahlungen (immer mit E, K, zu reden) für
geeignet hält, die Verbrüderung der Völker zn fördern, so geht uns das weiter
nichts an. So wenig, als die Frage, warum sein Buch den Grand Prix Balzac
gewann. Weder Aufbau noch Sprache fesseln. Aber freilich — das Motiv und
die Scheinwerferarbcit! Es ist nicht zu vergessen, daß es französische gelehrte
Körperschaften waren, die sich weigerten, — lang nach dem Krieg, — fremde
wissenschaftliche Kongresse zu besuchen, wenn ihnen zugemutet wurde, neben
Deutschen zu tagen. Der ganz offenbare Hohn des Romans einPfahl ihn
vielleicht vor allem. Wenn nns das weiter nichts angeht, so dürfen wir aber
nicht zugeben, daß es einem deutschsprachig erscheinenden Blatt gut anstehe,
wenn es verächtlichem Spott auf deu deutschen Laut Raum gewährt. Zuläßt,
daß dieser Spötter einem weitherzigen und gerechten Urteiler übergeordnet
werde. Die Sprache verpflichtet. Auch zu bedenken, wie Boden und Brodem
Lutetias schon allerlei Irrlichtern zn tanzen erlaubt hat, während „das große
stille Leuchten" Weimars keinen trügerischen Schein neben sich duldet und es
so ein sicherer Leitstern bleibt. Diesen Leitstern haben auch schon Franzosen,
erkannt. Rolland und neuerdings Dniardin. Freilich Ausnahmen. Um derentwillen

man immerhin verzichten dürfte, mit gleichem Maß zn messen. Den
Freunden der Parallelen etwa die gegenüberzustellen (Limousin sagt): „die
Deutschen erfanden den Krieg," oder: „äuorm peupls v'sttsoks plu8 sss 6ösir8 s
es qu'il u's pss cms Is psupls »Ilsmäncl, 8iAvs äs Avsrrs".

Alfred Niedermann, Stäfa.

Bücher-Rundschau

Die Verfassung der Vereinigten Staaten.
James M. Beck: Die Verfassung der Vereinigten Staaten von Nordamerika,

herausgegeben von Dr. Alfred Friedman,,. Berlin und Leipzig 192K

(Walter de Gruyter S Co.).

Durch dieses nun in deutscher Ubersetzung vorliegende Bnch erhalten unsere
staatswissenschaftlichen Kenntnisse eine wertvolle Bereicherung: denn Mir
gewinnen dadurch Einblick in noch Menig bekannte historische Geschehnisse, Melche
im Laufe des 19. Jahrhunderts größte weltpolitische Bedentnng erlangt haben.
Zwar werden wir etwas an amerikanische Riesenreklamen erinnert, wenn wir
uns am Eingang dieses Buches vorerst durch mehr oder weniger überflüssige
Anpreisungen des deutschen Reichsgerichtspräsidenten Dr. Simons, des
englischen Earl of Balfour und des Kings Counsel Sir John Simon, des Pariser
Professors Larnaude und des Präsidenten der Vereinigten Staaten, Coolidge,
hindurchlesen müssen und dann den Versasser selbst sowohl aus einem Lebenslauf

als in skkigis kennen lernen. Sobald wir aber den Text von Dr. Beck,
einem in hoher Stellung stehenden nordamerikanischen Juristen, in dessen Adern
übrigens deutsch-schweizerisches Blut fließt, zu lesen beginnen, werden wir durch
den Inhalt gefesselt.

Die Untersuchung ist vorerst eine historische. Der Verfasser legt dar,
wie der Text der seit 1787 heute noch mit wenig Änderungen in Kraft stehenden



lZücher-Nundschau ZS?

Verfassung der Vereinigten Staaten zu Stande gekommen ist. Andere haben
diesen Gegenstand zwar auch schon untersucht und ihn mit größerem
wissenschaftlichem Apparat, sowie in gedrängterer Form dargestellt, z, B, P, L, Ford
uud Dr, Farrand, Dr, Beck aber versteht es meisterhaft, unter Verzicht auf
gelehrte Qnellenbezüge, aber doch mit bemerkenswerter Objektivität, seinen
Gegenstand anschaulich zu schildern und in einen größern weltgeschichtlichen
Zusammenhang einzustellen. Sehr zutreffend betont er, daß die Unionsverfassung
von 1787 ein Ergebnis der jahrhundertealten politischen Überlieferung
Englands und der nordamerilanischeu Angelsachsen sei. Mit Spannung liest man
den Gang der Verhandlungen jener aus 55 wohlhabenden, meist aristokratischen
Grundbesitzern nnd gebildeten Juristen zusammengesetzten Rotabelnversammlung,
des sog. Großen Konvents, der vom Mai bis September 1787 in Philadelphia
tagte. Er beriet dort nicht bloß hinter verschlossenen Türen, sondern er
beachtete auch ein äußerst streng innegehaltenes Schweigegebot, das keinem
Mitglied erlaubte, solange es lebte, Mitteilungen über die Verhandlungen laut
werden zu lassen, eilt Beschluß, der übrigens der richterlichen Anwendung und
Auslegung der Verfassung in den ersten Jahrzehnten ihres Bestehens nicht
gerade förderlich war. Es war daher cin glücklicher Zufall, daß die von
Madison (f 1836) niedergeschriebenen „DebateS" später publik wurden und daß
außerdem heute einige Briesstellen Licht auf die Beratungen werfen, — Die
anerkannten geistigen Häupter, wenn auch seltensten Redner dieser erlauchten
Versammlung, waren der siegreiche Feldherr des Unabhängigkeitskrieges, George
Washington, und der bereits 81jährige Allerweltsgelehrte Dr, Benjamin Franklin,

die uns hier sehr einnehmend geschildert werden. Auch die übrigen
Mitglieder lernen wir in kritischen Charakteristiken kennen, — Wir erfahren dann,
daß in den langen Beratungen über die zu wählende Staatsform — der schwache
Staatenbund der Konfödcralionsartikel hatte zur Anarchie gesührt und mußte
ersetzt werden — eingehende historische Erörterungen über Republiken und
Monarchien, wie das alte Griechenland und Rom, England, Frankreich, das
Deutsche Reich, Holland und sogar die Schweiz, eine wichtige Rolle spielten,
— Die gefährlichste Krise trat ein, als die „großen" Staaten (Massachusetts,
Pennsylvania, Virginia u, a,) eine aus zwei Kammern bestehende Legislative
sorderren, deren beide Abteilungen nach der Größe der Bevölkerungszahl
gewählt werden sollten, was dcn Großen ein Übergewicht über die Kleinen
gesichert hätte, während gleichzeitig die kleinen Staaten (New Jersey, Delaware
u, a,) die Legislative nach dem Grundsatz dcr Gleichberechtigung aller dreizehn
Staaten zusammensetzen wollten. Den erlösenden Ausweg fand zuerst Franklin,
indem er vorschlug, die eine Kammer nach dem Volkszahlprinzip, die andere
nach dem Gleichheitsprinzip zu bestellen (ein System, das die Schweiz bekanntlich

1843 nachahmte), — Ein weiteres schwieriges Problem war die
Ausgestaltung der Exekutivgewalt, vor allem die Frage, ob sie einem Einzigen
oder einem Kollegium zu übertragen sei, und dann das Wahlsystem sür den
Einzigen, das nach Beck eine recht verhängnisvolle Lösung fand. — Schließlich
war die Begeisterung für den Entwurf so gering, daß er nicht einmal von allen
Notabeln unterzeichnet wurde; die meisten sahen dem Inkrafttreten dieses aus
lauter Kompromissen bestehenden Verfassungswerkes mit bangen Zweifeln
entgegen. Seine Ratifikation durch die einzelnen Staaten kam erst im Jahre 1790
zum Abschluß. Die Festigung des Werkes erfolgte dann vor allem dank dem
wachsenden Wohlstand, der auf die Anarchie folgte, und dank der überragenden
Autorität des ersten Präsidenten, Washington.

An diese historische Darstellung, die den wertvollsten Teil des Buches
bildet, schließt der Verfasser (S. 236 ff.) einige staatstheoretische
Betrachtungen an, indem er das „staatsphilosophische" System der Verfassung und
einige ihrer Grundprinzipien in Kürze untersucht, so das Repräsentativprinzip,
die dualistische (d. h. bundesstaatliche) Staatsform, die Garantien der Freiheits-
rechte, die Unabhängigkeit der Rechtspflege und den Ausbau des Obersten
Gerichtshofes, sowie das interessante System der politischen Hemmungen und
Gegengewichte.



358 lZücher-Nundschau

Hieran schließen, in loserem Zusammenhang, vier weitere Kapitel an;
vorerst zwei etwas phantasievollc Betrachtungen über ,,ein Jahrhundert später"
und über die Frage, ob man sich heute in einer Periode der „aufgehenden oder
der untergehenden Sonne" befinde, mit dem billigen Sujet: was würde der
gute Papa Franklin gesagt haben, wenn er nach hundertjähriger Verwahrung
in einem Madeirafaß (sie; heute streng verbotene Fässer!) herausgeschlüpft und
nach Philadelphia gekommen wäre! — Sehr beherzigenswert sind die freimütigen,
ernsten Mahnworte Becks über die geistigen Gefahren des heute den Großteil
amerikanischen Denkens in Beschlag nehmenden Sports, sowie über die
Sensationslust der Massen, die nichtsnutzige Haltung der Presse u, dgl.

Ausgezeichnet sind Becks Ausführungen über „den Verfall des
Führertums" in der heutigen Demokratie (S, 331—355); dem Verfasser
entgeht es nicht, daß die heutigen politischen Machthaber (überall, besonders
aber in Nordamerika) immer mehr nur mittelmäßige Persönlichkeiten sind und
daß ein ausgebildetes Führertum fehlt. Irgendwelche Ungebildete träten ins
öffentliche Leben und würden von den Massen gewählt, sodaß die Führerschaft
sich zusehends verschlechtere. Die Presse sei dabei ihrer Aufgabe nicht bewußt;
denn sie sei völlig kommerzialisiert (auf deu Geschäftserfolg eingestellt). Beim
Volke schwinde das Interesse au der Politik, In der Demokratie würden die
Volksvertreter zum unselbständigen Sprachrohr der sie wählenden nnd schiebenden

Jnteressenkreise, Daher spüre man hentc schon überall ein starke Reaktion
gegen diese Vorherrschast der Mittelmäßigkeit im politischen Leben,

Im letzten Kapitel (S, 35V f,) stellt der Verfasser Betrachtungen an über
die heute überhandnehmende Auflehnung gegen die Autorität,
vor allem gegen Gesetz, gesellschaftliche Normen und gegen die Traditivn, Diese
Auflehnung ist natürlich zum Teil eine Folge davon, daß die Autoritäten selbst
minderwertig geworden sind, vor allem die mittelmäßigen Inhaber der Staatsgewalt,

Beck hat hier wohl in erster Linie kommunale Verhältnisse Nordamerikas
im Auge, Eine Krankheit unserer Zeit sei aber die allgemeine Hochwcrtung
falscher Werte, in Amerika vor allem die große überwertuug der mechanischen
Krast. Bei der daraus entstandenen Mechanisierung der Gehirne sei es nicht
zu verwundern, daß das IM Millionenvolk der Vereinigten Staaten noch keinen
einzigen erstklassigen bildenden Künstler, Dramatiker oder Musiker hervorgebracht
habe, — Wenn auch solche Äußerungen für uns längst gehörte, alte Wahrheiten

sind, so bewundern wir doch den Mut und die Überzeugungskraft, mit
der Dr, Beck es wagt, seinem für billiges Lob zwar sehr empfänglichen, gegenüber

Kritik aber bekanntlich sehr empfindlichen Volke solche Wahrheiten
ungeschminkt entgegenznrufen. Über Lösungsversnche für diese Misere spricht sich
der Verfasser nicht aus; wir erwarten dies auch gar nicht von dieser Stelle,
Aber optimistisch ist der Ausklang des Buches eben nicht. Auch uns gibt es

im Hinblick auf die Verhältnisse im eigenen Land Manches zu denken,

Ed, His.

Bismarcks Nuflenpolitik.
Werner NSf: Bismarcks Außenpolitik 1871—189«. (St. Gallen 1925, Verlag der

Fehr'schen Buchhandlung.)
Auf knapp 76 Druckseiten hat es der nunmehrige Berner Ordinarius für

Weltgeschichte unternommen, die zwei Jahrzehnte Bismarckischer Außenpolitik
nach der Reichsgründung darzustellen. Die Kraft der Konzentration ist zu
bewundern. Denn war es auch nur des Verfassers Absicht, das ungeheuer komplizierte

Bild mit wenig Strichen zu umreißen, so ist doch immerhin darauf zu
verweisen, auf welcher Fülle des Materials diese in Ton und Ergebnissen
angenehm behutsame Studie ruht. Das Buch ist nicht zu denken ohne die von
der Reichsleitung bald nach dem Zusammenbruch von 1918 begonnene, bis jetzt
auf 18 starke Bände angewachsene Aktenpublikation, deren erste sechs Bände



Vücher-I^undschcm 359

eben die Bismarckzeit mit 1365 Aktenstücken umfassen. (Vergl. auch deren Be°
sprechung von Max Lenz in der Deutschen Literaturzeitung 1V24, Heft 1 und 2.)
Es versteht sich von selbst, daß die deutsche Regierung mit der in der
Geschichtswissenschaft einzig dastehenden Veröffentlichung neuester Archivbeständc
einen politischen Zweck oerfolgte, zunächst, unter dem ersten Herausgeber Karl
Kautskl), den, die Schuld der Wilhelminischen Ära an der Katastrophe darzulun.
Ein Gedanke, der sich dann nach der Übernahme des Werkes durch ernstere
Bearbeiter, unter denen vor allen andern der Historiker von Fach Friedrich Thimme
den weitaus größten Teil der Arbeitslast auf seine Schultern nahm, in sein
Gegenteil verkehrte, damit jedoch der inzwischen veränderten Reichsleitung nichts
weniger als ungelegen kam, den objektiven Wert der großen Publikation
indessen unberührt ließ. Denn es ist doch so, wie Näf behauptet, daß trotz
der angesichts der ungeheuren Fülle des Materials notwendig gewordenen
Auswahl der Aktenstücke — die zwar nach den Versicherungen der Herausgeber
nach den, rein wissenschaftlichen Prinzip der Wichtigkeit oder Entbehrlichkeit
der betreffenden Stücke für das geschichtliche Leben getroffen worden sein soll —,
daß trotz dieser Einschränkung und obwohl auch in der umfangreichsten Akten-
sammlung über geistige und wirtschaftlich-soziale Faktoren niemals alles wird
gesagt werden können, eine Auffassung über die Bismarckzeii sich sehr wohl
wird begründen lassen, eine Auffassung, deren Bekämpfung nur mit den
gegenwärtig noch geschlossenen fremdländischen Archivbeständen zu führen sein wird,

Gerade der Veröffentlichung der Bismarckakten liegt der Gedanke zugrunde,
die in der französischen und der mit ihr verwandten Nachkriegs-Publizistit so

oft aufgetauchte Anschuldigung, Deutschlands Kriegswillen schon aus dem Streben
des Kanzlers nach der europäischen, wenn nicht gar universalen Hegemonie
abzuleiten, an Hand der Akten sä sksuräum zu führen. Nun ist es allerdings
sehr wohl zu verstehen (vergl. Näf, Einleitung), wie beunruhigend das
Auftauchen der neuen Nationalstaaten Italien und Deutschland im europäischen
Konzert wirken mußte. In den Kämpfen um die Wende des 17. und in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts hatte sich mühsam genug ein
Gleichgewicht der Mächte England, Frankreich, Osterreich, Rußland und Preußen
ausbalanciert; es war aber auf die „Tatsache eines machtpolitischen Vakuums in
Mitteleuropa" berechnet. Nun sich die Staaten im Raume härter stießen, die
Reibungsflächen schmerzlicher spürbar wurden, holte die Diplomatie alte
Requisiten aus der Schatzkammer der Heiligen Allianz hervor; Begriffe wie
„Christenheit", „Europäisches Gesamtinteresse" — heute sind es, der durch den
Eintritt Amerikas und Ostasiens bedingten universalen Ausweitung des
Geschehens entsprechend, die Wörter „Weltgewissen", „Menschheit", „Weltsrieden" —
wurden gleichsam anklagend dem Störefried entgegengehalten. Eine Ideologie,
die freilich von dem großen Politiker oft genug mit beißendem Sarkasmus,
auf die Begehrlichkeit der Staaten heimgeschickt wurde. Freilich war damit,
die neuerliche Verengerung des europäischen Staatensystems nicht aus der Welt
geschafft.

Wie wenig aber Bismarcks Politik auf Gewaltmaßnahmen und Krieg
hinzielte, tritt uns aus Näf's I, Kapitel (Deutschland und Frankreich nach dem
Kriege; der Kriegslärm von 1875) überzeugend entgegen. Sein Ziel, Deutschlands

Einheit und Macht, hatte er ja in drei Kriegen erreicht; nun hielt er
das Reich — nach einem Lieblingsworte Metternichs — für saturiert, sein
ganzes Streben galt fortan der Sicherung und Erhaltung des harten, nach
seinen eigenen Worten vielleicht allzu harten Frankfurter-Friedens (1871);
hier, in diesem konservativen Grundgedanken, ist das Prinzip, in das alle
Fäden seiner Politik stets einmünden. Daß er mit Frankreich als einer ihm
bitter feindlichen Macht stets zu rechnen hatte, fand dieser Mann der
Gegebenheiten begreiflich; stand er dieser Macht auch mit immer wachem
Mißtrauen gegenüber, so sah er deswegen doch keinen Grund, Frankreichs Wiederaufstieg

zu hemmen. Daß er vollends den Gedanken eines Präventivkrieges
als unsinnig jederzeit von der Hand wies, ersehen wir aus Näf's Darstellung
des berüchtigten Kriegslärms von 1375. Wer auch sonst hat der Kanzler nie



260 lZücher-Nundschau

daran gedacht, seine Macht in einem Präventivkrieg zu mißbrauchen, dazu war
ihm die Stabilität des europäischen Staatensystems zu teuer, dafür war er
viel zu sehr Diplomat und viel zu wenig Militär; es war nicht seine Art,
sich für die Zukunft zu binden. „Politik war ihm Benutzung der Umstände,
der Welt, wie sie war, und die Ergreifung des Moments die rechte Probe
der Staatstunst: die Zukunft dagegen ein Feld von Möglichkeiten, die das
Schicksal auf der Flut des Geschehens heranträgt und zwischen denen der
Staatsmann dann wählen muß." (Max Lenz, a.a.O.) Den Frankfurter Frieden,
den Frieden des "Siegers zu erhalten, war sein Ziel; suchte Frankreich dem
entgegenzuarbeiten, so mußte er es diplomatisch mattseßen; seine Absicht war,
es zu isolieren, die Freunde von ihm abzuziehen, sich selbst aber durch Bündnisse

zu stärken und so neue Garantien des Friedens zu schaffen.
Es ist Näf gelungen, in äußerst durchsichtiger Weise das komplizierte

Getriebe dieser „negativen und positiven Bündnispolitik" bloßzulegen (II. Kapitel),
In der Möglichkeit, daß das allein nicht zu fürchtende Frankreich der
Mittelpunkt einer gegen Deutschland gerichteten Koalition werden könnte, sah
Bismarck die einzige Gefahr, die dem Reiche erwachsen konnte; das war der
Albdruck der Koalitionen, der den Kanzler so oft bedrückte. Seine Bündnispolitik
nun wies nicht nach Westen. Ein großes, vielleicht allzugroßes Mißtrauen in
die Stetigkeit der Politik einer parlamentarischen Demokratie, das er übrigens
mit Friedrich dem Großen teilt, und die Tatsache, daß England unter Gladstone
der kontinentalen Politik eher abgewandt war, ließen ihn die Fundamente des
neuen Staatenshstems im Osten suchen, wo auch monarchische Sympathien und
Reminiszenzen aus der Zeit der Heiligen Allianz hineinspielen konnten.
Tatsächlich war das Dreikaiserbündnis fortan das Ziel seines höchsten Strebens;
hier war er von Anfang an „die Seele und der Magnet"; an diesem Bunde
hielt er fest, solange noch ein Faden daran war.

Nun bedeutet es aber für Bismarcks Bündnispolitik eine ungeheure
Erschwerung, daß sich eben nach 1870 die Linien des welthistorischen Horizontes
aufs neue zu verschieben begannen. In einem seit der Mitte des 18.
Jahrhunderts nie mehr gesehenen Ausmaße warfeu sich die europäischen Mächte auf
koloniale Abenteuer, um zwei Kontinente nun völlig aufzuteilen. Zwar hat
der Meister des Augenblicks auch dies zu nützen verstanden: Wie er 1876 die
russischen Heere von Osterreich weg nach der untern Donau und den Dardanellen

lenkte, so verstand er, die Franzosen zeitweise vom Rheine abzuziehen
und in Tunis und später in Marokko festzulegen. Die französischen Kolonialerfolge

in Tunis waren es aber, die Italien zum Anschluß an die Mittelmächte

trieben. In den Verhandlungen, die schließlich zum Dreibund von 1882
führten, war Italien der treibende Teil, wie es dann spater je und je aus
diesem Bündnis den größten Nutzen zu ziehen verstanden hat, (Vergl. auch die
Aktenpublikation aus dem K. K. Wiener Hausarchiv von Pribram.) Stand
Bismarck diesen Bestrebungen vorerst geradezu ablehnend gegenüber — aus
Rücksicht auf Frankreich und aus Mißtrauen in die Kraft Italiens —, so
bestimmten ihn schließlich die Wünsche Österreichs und Rücksicht auf die
Verteidigung des monarchischen Gedankens gegenüber republikanischem Ansturm
zum Abschluß dieser konservativ-defensiven Vereinbarung, die bei einem
russischösterreichischen Kriege Österreichs Südflanke vor der Jrredenta sicherstellte, dem
Deutschen Reiche immerhin für den Fall eines französischen Angriffskrieges die
aktive Unterstützung Italiens sicherte. Der Gedanke, der ihn dabei leitete, war
auch hier wieder kein anderer als der des Friedens; das war sowohl der Sinn
des Dreibundes wie auch aller späterer Kombinationen, die 1831 unter seiner
Förderung Serbien zu Österreich-Ungarn und 1883 resp. 1838 Rumänien zum
Dreibund führten und dieses Defensivsystem somit zum Vierbund erweiterten.

Indessen treten alle diese Erscheinungen doch in den Hintergrund vor der
weltbewegenden Antagonie England-Rußland. Denn in diesen Jahren

sind eben die Zwischenräume gefallen; Auge in Auge stehen sich die Rivalen
gegenüber von den Dardanellen bis zum Gelben Meer. Bismarck hat angesichts
dieses ungeheuren Gegensatzes sich flüchtig mit dem Gedanken einer Aufteilung



IZücher-Rundschau Z6>

der Türkei unter die interessierten Mächte — England, Rußland uud Frank-
reich — getragen. Seiner Politik war es eben konformer, wenn der Brand
vermieden wurde. So hat er dcnu 1878, als der Abschluß des russisch-türkischen
Krieges England und an dessen Seite Osterreich zum Waffengange mit dem
mächtig vordrängenden Rußland bereit fand, wenn auch schweren Herzens den
legten Rettungsanker einer europäischen Konferenz ergriffen und die unter
dem Namen Berliner Kongreß bekannten Verhandlungen mit großartiger
diplomatischer Tätigkeit zn einem vorläufig befriedigenden Ende geführt. Dabei
handelte der Kanzler nichts weniger als im Sinne pazifistischer Ideologie, Den
materiellen Interessen seines Reiches entsprach eben der Friede, weil jede
kriegerische Verwicklung Deutschland in Gefahr brachte, alte und neue
Feindschaften zu wecken; er trieb zeitlebens Realpolitik; er war der Mann der Macht,
ein Meister aber in der Beschränkung, und er besaß auch die Macht: in jenen
Tagen war das Deutsche Reich, weil es sich von territorialen Machtfragen
fernhielt, das „Schwergewicht des Friedens, der Ballast des europäischen Schiffes,
welcher Schwankungen ausglich und Katastrophen verhinderte".

Damit kommen wir auf das Verhältnis Bismarcks zu England, Denn
daß mit einer englisch-deutschen Allianz seine Friedenspolitik die festeste
Verankerung gefunden hätte, muß einleuchten. Zwischen England und Deutschland

hätte sich Frankreich nicht rühren können; aber auch Rußland wäre außerstande

gewesen, im Orient einen Schritt ans freiem Willen zu tun. Mehrmals
trug sich denn auch der Kanzler mit dem „großartigen Gedanken, das Steuer-
ruder herumzuwerseu und seine Politik statt nach Osten nach Westen zu
orientieren". In den Jahren vor dem Berliner Kongreß und ebenso 1879 sind
Bündnisfühler Bismarcks über dcn Kanal erkennbar. Der stärkste ist wohl der
des Jahres 1889, als er dein Premier Salisbury geradezu den Plan einer
englisch-deutschen Allianz vorlegen ließ. Der große Stein des Anstoßes hüben
und drüben war nur der, daß England so wenig wie Rußland uud Frankreich
zu den saturierten Mächten gehörte. Wenn England auf die Politik der freien
Hand verzichten wollte, so mußte es eben im Hinblick auf die Feindschaft zu
Rnßland iu Deutschland den kontinentalen Degen, den starken Mann, dcn
„Schlagetot" zu gewinnen suchen, Bismarck — und hier liegt die seiner
Bündnis- und Friedenspolitik immanente Tragik — mußte sich so gut wie Rußland

anch England versagen. Eins hat das neue Deutschland jedoch erreicht: in
deni Augenblick — 1883 als es durch sein osteuropäisches Bündnissystem
gedeckt war, während England uud Frankreich, jedes für sich isoliert und
miteinander der afrikanischen Fragen wegen tief verfeindet, außerstande waren, sich

ihm entgegenzustellen, trat es in die Weltpolitik ein. Wie aber die deutscheu
Kolonien der Bismarckzeit nicht künstlich, sondern auf dem Ilmweg privater
Unternehmung gewissermaßen organisch entstanden, wie ungemein vorsichtig der
Kanzler dabei Bedacht nahm auf die Gefühle Englands und, als er dem
Mißtrauen der Weltmacht doch nicht entgehen konnte, in meisterhafter Beschränkung
es zu verflüchtigen verstand, das lese man in Näf's aufschlußreicher Darstellung

nach.

Im Schlußkapitel (Krise und Ausbau des Bismarckischen Bündnissystems)
verfolgt Näf mit der sachlichen Klarheit und der spürbaren innern
Anteilnahme, die ein Vorzug des ganzen Buches bilden, die schwere Erschütterung,
die in den Jahren 1386/87 das Geflecht der Allianzen zu zerreißen drohte.
Die Sicherung, die Bismarck hier einzusetzen gelang, bestand einmal in dem
die Erneuerung des Dreibundes unmittelbar einleitenden deutsch-italienischen
Separatvertrag, der Italien das Mitspracherecht im Balkan und die militärische
Hilfe Deutschlands in einem Konflikt mit Frankreich gewährleistete. Acht Tage
vorher war es seiner fördernden Diplomatie geglückt, die sog, Mittclmeer-
Entente zwischen Italien und England, eine lose Verbindung beider Mächte
mit der Spitze gegen die französische Mittelmeerexpansion, zustande zu bringen.
Im März des gleichen Jahres 1887 trat ihr das durch die russische Gefahr
erschreckte Osterreich bei. Immer wieder hat Bismarck konform seiner Friedenspolitik

die Donaumonarchie davor gewarnt, in orientalischen Fragen sich zu



ZS2 lZücher-l^undschau

sehr auf das Deutsche Reich zu »erlassen. Mit der Erueuerung des Dreibundes
und dem Abschluß der Mittelmeer-Entente, die sich mit Österreichs Beitritt zu
einem Balkandreibund erweiterte, war Italien neu gewonnen, Frankreich
umklammert, Osterreich gegenüber Rußland gedeckt. Es bleibt die Frage, wie
es Bismarck nach der neuerdings erfolgten Zertrümmerung des Dreikaiserbündnisses

(1887) mit Rußland aufs neue anzuknüpfen gelang, jetzt, da das Reich
mit dessen Hauptgegner England in wenn auch nur indirekte Verbindung zu
stehen kam. Da Mittelmeer- uud Balkan-Entente sich zugleich gegen Frankreich

und Rußland richteten, somit deren Annäherung natnrnotwendig befördern
und die Gefahr des Zweifrontenkrieges in sich bergen mußten, war die
Anknüpfung ein Gebot höchster Notwendigkeit, Wie es nun dem Kanzler vorerst
gelang, die russisch-österreichische Kriegsgefahr mit starken Druckmitteln — u, a,
der Publikation des defensiven Zweibundvertrages — zu bannen, wie er, ohne
Englands Interessen zu verletzen, Rußland auf die Meerengen zu vertrösten
wußte, es aber auch wiederum an monarchischen Anknüpfungen nicht fehlen
ließ, lese man in Näf's Bnch (p, 71—74) nach. Die Frucht seiner
Bemühungen war der schon oben erwähnte Rückversichcrungsvertrag von 1887,
der ihm vielleicht von Petersburg aus entgegengetragen, dessen Atmvsphäre
aber von ihm äußerst sorgfältig geschassen worden war. Damit blieb der
Kanzler schließlich auf dem Boden seiner Dreikniservoliiik,

Mit einer ebenso glänzenden wie knappen Zusammenfassung schließt Näf
seine Studie, Das Buch ist, obwohl sie an keiner Stelle hervortreten, voll ernster
Lehren, deren nachdenkliche Verfolgung unmittelbar in die Probleme der jüngsten

Vergangenheit und an die Schwelle des Weltkriegs führt. Die absolut
wissenschaftliche, in ihren Resultaten mit größter Zurückhaltung operierende
Arbeit birgt, ich möchte sagen, eine immanente Kritik der nachbisinarckische»
Zeit, die an des Kanzlers Werk und Methoden auch dann festhielt, als der
Geist infolge der veränderten Verhältnisse auf dem Kontinent und wohl auch
angesichts der zu ungeheurer Stärke angewachsenen weltpolitischen Spannung
längst daraus entflohen war. Man vergleiche, was Näf beispielsweise über
das Festhalten am Zweibund (p, 43/44) bemerkt. Hier und an einigen wenigen
andern Orten wendet sich der Verfasser gegen die neunmalklugen Schulmeister
der Weltgeschichte, die, aus „der Kenntnis einer Zeit heraus, die für Bismarck
Zukunft war" und mit den Maßstäben späterer Jahrzehnte Kritik zu üben
meinten. Denn es muß noch einmal betont werden, daß Bismarck die Allianzen
stets nur als „relative Sicherheit" aufgefaßt, daß er als der Meister der
Politik immer nur mit dem Augenblick, mit den jeweiligen realen Mächten
rechnete und der Meinung war, daß „die Politik in diesem Sinne von der
Hand in den Muud leben müsse". Er wußte den Augenblick jeweileu allerdings

souverän zu beherrschen; das ist auch schließlich der Eindruck, der uns
aus seiuen „Gedanken und Erinnerungen" auf Schritt und Tritt begegnet,
Ihre Grundzüge sind durch die große Aktenpublikation nur vertieft, nicht
geändert worden. Für diejenigen aber, die, noch erschüttert von der Gewalt der
jüngsten Katastrophe, mit allzugroßer Eile deren restlose Erklärung von der
Geschichte erwarteten und angesichts ihrer spröden Zurückhaltung sich enttäuscht
von ihr wandten, möge dieses Buch voller Objektivität ein Trost und eine
Verheißung sein, daß sich zwar langsam, aber doch stetig der Horizont zu
erhellen beginnt, aus dessen Wolkenballen jener Strahl niederfuhr, Uud in
diesem Sinne ist auch die große deutsche Aktenpublikatio» keineswegs bloß,
wie ein von dem Versailler Schuldgeständnis gedrückter deutscher Forscher
ineint, eine Episode, sondern, so darf man mit Näf sagen, ein Ereignis,

RudolfWitschi, Münsingen,

Vatikan und Nationalstaatllchkelt.
Aus den Anfängen des 19, Jahrhunderts hat der Vatikan ein überaus

wertvolles Erbe übernommen und weitergebildet, die Kunst der Diplomatie, Ihr
großer Prototyp, Staatssekretär Consalvi — Napoleons weiser Gegenspieler



lZücher-I^undschau Z6Z

— blieb der Kurie Mahner uud Lehrer, Sein Grundsatz: „Die Kirche kann
warten" gilt wohl auch heute noch; denn gewartet hat die Kirche auf die
Wirkungen des Weltkrieges, ruhig wartet sie auf eine Lösung der römischen
Frage. Daneben aber regt und rührt sie sich. Eine dermaßen aktive und folge«
richtige Politik hat in den letzten Iahren bedeutende Ergebnisse gezeitigt: wir
erinnern nur an die für Rom so erfolgreichen Konkordate mit Bayern, Polen,
Litauen, und Argentinien, dann auch an die vorsichtigen, zähen Verhandlungen
nm Abschluß eiues solchen mit der Tschechoslowakei, mit Jugoslawien, Deutschland

und Rumänien, Wir denken aber auch an die fast lautlose Wiederaufrichtung
der Berner Nunziatur, an die zahlenmäßig kaum gerechtfertigte Macht des
deutschen Zentrums, an die Rolle des Kardinals Faulhaber in der bayerischen
Königsfrage und an den erbitterten Kampf init dem „eartel 6s3 gsuekss" in
Frankreich. Daß aber römische Pvlitik ihre Interessen auch gegenüber der
russisch-orthodoxen Kirche, die sich seit der Revolution in schwerer Krisis
befindet, wahrzunehmen weiß, bezeugt die letzte papstliche Enzyklika.

Diese Ln«xKIiK» «(jn»s prlm»«^ 11. Dezember 1925, die am
Weihnachtsabend, als an dem letzten Abend des heiligen Jahres, im „Osservatore
Romano" veröffentlicht wurde, liegt heute in Druck vor uns.i) Sie ist eines
der wichtigsten geistespolitischen Geschehnisse seit dcr Verkündung des Dogmas
von der päpstlichen Unfehlbarkeit (1870). Damals, als noch die Fürsten die
Kirche sür ihre sicherste Stütze hielten, äußerte schon der Kardinal von Prag,
Fürst Schwarzenberg, zum Bürgermeister Gelzer von Basel: „Wir haben unsere
ganze Sache auf die Völker gestellt; mit der Monarchie rechnen wir nicht mehr."
Und dann, so erzählt Gelzers Sohn, zeichnete der Fürsterzbischof in festen
Strichen das Programm des Klerikalismus, wie es während des Konzils die
Leiter in Rom festgefetzt hatten: Organisation einer katholischen Partei in
Belgien, der Schweiz, den österreichischen Alpenlandschaften und vor allem in
Deutschland und Frankreich.

Um die liberale Demokratie bekämpfen zu können, mußte die Kirche eine
klerikale Demokratie schaffen, das heißt: sich eines Teils der liberal-demokratischen
Waffen bedienen. Da diese Waffen aber einer andern als der katholischen
Ideologie entstammten, so konnte nicht ausbleiben, daß mit dem Wafsengebrauch
allmählich auch ein Teil der andersartigen Ideologie auf die Katholiken überging.

Nicht alle, aber sehr viele Katholiken fanden sich mit den beiden
Haupterscheinungen des 19. Jahrhunderts ab: mit dem Kapitalismus und dem
Nationalstaatensystem.

Allerdings ist der Kirche niemals behaglich gewesen bei dieser Einstellung
der klerikalen Demokratie. Schon Leo XIII. hat den Kapitalismus bekämpft,
freilich ohne Erfolg; aber vielleicht ist das geistige Testament des großen
Papstes noch gar nicht verstanden worden. Benedikt XV. hat schon während des

Weltkrieges den Nationalismus abzuwehren versucht, wenngleich auch ohne
Erfolg, Als schließlich der Nationalismus sich im Faszismus übertraf, da hat
die Kirche zwar gerne die Geschenke Mussolinis angenommen, zugleich haben
sich aber die Schwarzröcke von den Schwarzhemden distanziert, um nicht mit
ihnen verwechselt zu werden. Deshalb hat der Papst bis jetzt auch an der
Fiktion der vatikanischen Gefangenschaft festgehalten, Troß aller faszistischen
Geschenke erklärte der Kardinal-Staatssekretär Gasparri: „Es hat sich seit 1870
nichts geändert,"

Welchen Preis wird Mussolini zahlen müssen, wenn der Papst diese Fiktion
aufgeben soll? Oder soll die Kurie überhaupt ein Zugeständnis machen? Da
doch Mussolini, fast ohne eine Gegenleistung zu empfangen, das Kruzifix und
den obligatorischen Religionsunterricht in den Volksschulen eingeführt, den
Jesuiten die Klöster zurückgegeben, die Priester vom Militärdienst befreit, das
Kreuz auf dem Kolosseum wieder errichtet, in den Gerichtssälen das Kruzifix
neben dem Bild des Königs aufgehängt und sogar das italienische Freimaurertum
zertrümmert hat? Würden nicht irgendwelche päpstliche Zugeständnisse als eine

i) ?ii ä. p, pspss XI, Zitters« snevoliess äs ksst« 6. ri, >Is8u LKristi re^is
eonstituenäo. Freiburg i, Breisgau, 1926, Herder,



Zb4 lZücher-Nundschau

kirchliche Billigung des Natioualismus gedeutet werden können? Und )ve»n,
wofür etliche Anzeichen sprechen, trotzdem eine Verständigung zwischen Kurie
und Faszio möglich werden sollte: wäre dann nicht erst recht notwendig, daß
der Papst vorher die Stellung der Kirche zum Nationalismus deutlich
umschrieben hätte?

Ursprünglich wollte der Papst das vatikanische Unfehlbarkeitskonzil, das
1870 nur vertagt, nicht geschlossen war, wieder zusammenberufen, und er wollte
vor der Kirchenversammlung zwei neue Dogmen sx LstKsckrs, also mit der
vollen Gewalt der Unfehlbarkeit, aufstellen: Die Verdammung der National«
staatlichkeit und die Vorherrschaft des Logos über das Ethos. Schwer zu sagen,
welches von den beiden neuen Dogmen tiefer einschneidend gewesen wäre. Das
zweite wäre wohl noch bedeutsamer als das erste gewesen, denn es hätte nicht
nur ein Attentat gegen den Nationalismus, sondern vielleicht sogar gegen den
Patriotismus dargestellt, Dieses Dogma aber hätte überdies mit einem
adlerhaften Scharfblick den schwachen Pnnkt des Judentums erspäht. Denn dieses hat
im Laufe seiner Entwicklung das Ethos über den Logos gesetzt. Daraus leitet
sich schließlich her, daß große Massen der Juden die letzte Stufe des europäische,,
Ethos: den Nationalitäten- und Rassengedanken angenommen haben, und zwar
in Gestalt des Zionismus, der der Kirche ein Greuel ist, Sie hätte ihn nicht
schwerer verwunden können, als dadurch, daß sie deu Logos über das Ethos setzte.

Der Papst ist nun aber einen andern Weg gegangen. Pius XI. hat nicht
den Nationalismus vor einem Konzil verdammt und hat nicht sx ostksärä dcn
Vorrang des Logos über das Ethos verkündet, sondern er hat am Ende des
heiligen Jahres die Enzyklika „iZuss primss" erlassen „betreffend das zu
Ehren U. H. Jesu Christi einzuführende Fest". Sie soll durch
Gebot erreichen, was dnrch Verbot vielleicht nicht hätte erreicht werden können,
Sie soll es erreichen, indem sie über alle Schranken der Nation, Sekte, Rasse,
ja sogar der christlichen Religion hinweg, „den Frieden Christi im Reiche
Christi" zu feiern gebietet. Dem zum Sinnbild setzte der Papst den Feiertag
„Christus Rex", des Königtums Christi, der alljährlich am letzten Oktobersonntag,
gleichsam wie eine Fanfare gegen den höchsten faszistischen Feiertag des 18.
Oktobers uud gegen das Reformationsfest des 31. Oktobers, gefeiert werden soll,
und der zum ersten Male am Sylvestertag 1925 im Petersdom von Pius XI.
begangen wurde.

Indem also die Kirche das Fest des weltumspannenden Königtums Christi
zu feiern gebietet, leugnet sie und Jeder, der das Fest feiert, daß den Völkern
oder Staaten eine andere als nur von Gott (oder seinem Stellvertreter auf
Erden) auf Widerruf geliehene Macht zukomme:

„Während von Gott abgekehrte Männer und Staaten in gegenseitigem Haß
„und innern Zerwürfnissen dem Zerfall und Untergang entgegengehen, fährt
„die Kirche Gottes fort, dem Menschengeschlechte die Speise des geistlichen Lebens
„darzubieten, schafft und formt Generationen von Heiligen für Christus. (Es)
„ergab sich folgerichtig, daß die katholische Kirche als Reich Christi auf Erden,
„das seiner Natur nach bestimmt ist, sich auf alle Menschen und sämtliche Länder
„auszudehnen, im Jahreszyklus der Liturgie ihren Urheber und Stifter als
„König und Herrn und König der Könige begrüßt. Wenn die Lenker der
„Nationen Unversehrtheit ihrer Autorität und Gedeihen und Fortschritt des
„Vaterlandes Mollen, so dürfen sie sich nicht weigern, gemeinsam mit ihren
„Völkern dem Reiche Christi öffentliche Kundgebungen der Verehrung und der
„Ergebenheit zu erweisen."

Mit dieser prägnanten Verdammung des Nationalismus hofft also die
Kirche die Menschen seiner zu entwöhnen, positiv gesagt: zur Verkündung des
Reiches Christi zu erziehen. — Das Kernstück der Enzyklika ist gegen den
Laizismus, gegen den Gott-Ersatz, „die Pest unserer Zeit" gerichtet, weil hier
offenbar von der Kirche die eigentliche Wurzel des Nationalismus erblickt wird:

„Es gab Staaten, die da glaubten, Gottes entbehren zu können und ihre
„Religion auf die Jrrelegion und die Mißachtung Gottes selbst zu gründen. Die
„so schlimmen Früchte, welche aus dieser Abkehr der Individuen und der Staaten



lZücher-I^undschau 365

„von Gott hervorgingen, haben wir beklagt und beklagen sie auch heute?
„nämlich den überall verbreiteten samen der Zwietracht, jenen Neid und jene
„Rivalität unter den Völkern, die der Wiederherstellung des Friedens immer
„noch so große Verzögerung verursachen, die Ungezügeltheit der Leidenschaften,
„die so häufig sich unter dem Schein des öffentlichen Wohles und der Vaterlandsliebe

verstecken."
Hinsichtlich Sowjetrußland glaubt man im Vatikan, daß dort eine nene

Religion im Entstehen sei. Da sich diese an die Ärmsten wendet, so hat sie die
hinreißende Werbekrast, wie sie das Urchristentum in Rom hatte. Die Kirche
fürchtet, daß Europa zugrunde gehe an Rußland, wie die Antike am Christentum
gestorben ist, weitn Europa nicht von seiner Nationalstaatlichkeit abläßt, und
wenn es nicht imstande ist, das soziale Problem zu lösen.

Weil die Kirche eine derartige Gefahr zu erkennen glaubt, versucht sie
durch die Einsetzung des neuen Feiertages das Gemeinschaftsgefühl aller Völker
zu stärken. Außerdem sucht sie, wie schon in früheren päpstlichen Ausführungen,
gewisse Gemeinsamkeiten mit dem orientalischen Ritus der Slaven stark zu
betonen. Der Vatikan will die geistigen und geistlichen Beziehungen zum Osten
nicht unterbrechen. Und wer weiß, ob die Kirche nicht noch einen weiteren
Schritt — über die Verdammung der Nationalstaatlichkeit hinaus — tun und
eines Tages ähnlich wie jener Kardinal Schwarzenberg erklären wird: „Wir
haben nnsere ganze Sache auf das Proletariat gestellt, mit dem Kapitalismus
rechnen wir nicht mehr." Auf jeden Fall ergibt sich aus der Enzhklika „Huss
primsg" das Bestreben des Vatikans, nicht nur aus dem geistigen Chaos
Rußlands gewinnbringende, kirchliche Machterweiterung zu ziehen, sondern vor allem
auch eine gewisse Gemeinschaftlichkeit des Kampfes, den beide, Kurie und Soviets
— mit verschiedenen Mitteln und zu unterschiedlichem Zwecke — gegen die
Nationalstaatlichkeit führen, zum Nutzen der Kirche zu betonen.

Hermann Hagenbuch.

Ein bünbnerlscher Geschichtsforscher vor hundert Jahren.
v. Salis-Seewis, Guido: Ein biindnerifcher Geschichtsforscher vor hundert Jahren,

Johann Ulrich v. Salis-Seewis, 1777—1817. Festgabe zur Feier des
hundertjährigen Bestehens der Historisch-Antiquarischen, ehemals Ge-
schichtsforschenden Gesellschaft Graubündens, 1826—1926. Aarau, Sauerländer,

1926. 8«. VII, 207 S.
Es ist ein wahrer Glücksfall zu nennen, daß sich für die Festgabe zur

Hundertjahrfeier der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden in
der Person des Herrn Guido o. Salis in Zürich, Architekten und Versicherungsbeamte»,

der aber in seiner Mußezeit eifrig die vaterländische Historik Pflegt,
ei» Herold des eigentlichen Anbahners unserer verdienten bündnerischen
historischen Körperschaft gefunden hat. In der Tat hätte sich für diesen Anlaß
nicht wohl ein geeigneterer Gegenstand und für diesen ein geeigneterer Darsteller
darbieten können.

Mit Wehmut nur vermögen wir uns aus unserer stillosen, chaotischen Zeit,
wo eine erbarmungslos vorschreitende Technik die Menschheit immer tiefer ins
Materielle verstrickt und damit geistig niederzieht, in jene anderen Zeiten
zurückzuversetzen, da Kraft und Stoff noch nicht Zweck und Ziel, sondern
bescheidene Hilfsmittel einer weniger anspruchsvollen, dafür aber geschlosseneren,
harmonischeren Kultur waren. Gewiß, es waren damals engere Kreise, die
an deren hellsten Ausstrahlungen Anteil haben konnten; aber es waren dann
auch feinere, edlere Blüten, als unsere stofflich verseuchte Gegenwart sie
hervorzubringen vermag.

Der berühmtesten, einflußreichsten Familie des Bündnerlandes
entsprossen, mit glänzenden Geistesgaben ausgerüstet, sorgfältig erzogen, warmen
Herzens und von glühender Vaterlandsliebe beseelt, hatte Johann Ulrich v. Salis



»66 Vücher-I^unoschau

(der jüngste Bruder des Dichters Johann Gaudenz, ein Urgroszoheiin des

Verfassers der Schrift) alle Anwartschaft, ein Führer des Bündnervolkes zu
werden und in der für Bünden wie für die Schweiz so überaus schwierigen
Zeit von Napoleons Aufstieg und Niedergang seinein Land als Staatsmann
zu dienen. Allein eine in seinem dreiundzwanzigsten Jahr über ihn
hereinbrechende Krankheit, die eine Lähmung zur Folge hatte und ihn zum Krüppel
machte, schnitt alle Möglichkeit öffentlichen Auftretens ab.

Wahrhaft erhebend ist es nun, wie der junge Mann fein Herz fest macht
und mit einer Willenskraft, die an die Schillers heranwächst, sein Leben durch
unablässige Arbeit fruchtbar gestaltet. Auf manche Lieblingsbeschäftigung, wie
z. B, 'die Pflanzenkunde, muß er zwar verzichten, immerhin bleibt ihm die
Musik — mit Feuereifer aber wirft er sich nun besonders auf die Erforschung
der bündnerischen Geschichte, sür die er umfassende, gründlichste Quellenstudien
macht, mit einem kritischen Sinn ausgerüstet, der in früheren Zeiten kaum
seines gleichen hatte. Die Früchte dieser ungeheuern Arbeit, für die besonders
seine Bemerkungen zu den einzelnen von ihm durchgearbeiteten Chroniken, Ur-
kundenbüchern u,s, w, zeugen, abschließend einzuheimsen, war ihm, der einem
frühen Tod entgegenging, freilich nicht vergönnt; doch hat er, der als Schriftleiter

der Zeitschrift „Der neue Sammler" (1805 bis 1312) hiezu besonders
angeregt sein mochte, immerhin eine ganze Reihe kleinerer Arbeiten in Druck
gegeben, die als Vorarbeiten für die geplante „Geschichte Nattens" gelten
können.

Damit war aber seine Tätigkeit keineswegs erschöpft. Was immer die
Kenntnis seines geliebten Landes und Volkes erweitern und ihre Lage
verbessern konnte, das trug er auf dem Herzen und suchte es durch eigene Arbeit
und durch schriftliche und mündliche Beeinflussung der maßgebenden
Persönlichkeiten ins Werk zu setzen. In seinem Haus in Chur, wo sich alles
zusammenfand, was Bildung und Geltung hatte, liefen die Fäden der Politik
und des sozialen Lebens des Landes zusammen; denn ungleich mehr als in
unserer Zeit, wo eine unpersönliche, zudem noch oft an unsichtbaren Drähten
gezogene Presse den Meisten das Denken ersetzt, wurden damals die Geschehnisse

und das zu Geschehende im Meinungsaustausch von Mund zu Mund
durchgesprochen —' gewiß nicht zum Schaden der Sache und der Denkarbeit des
Einzelnen.

Indem nun der Verfasser dieses einzigartig reiche Leben vor uns
ausbreitet, stellt er uns zugleich mitten in das gewaltige Geschehen der Zeit hinein.
Erleichtert wird ihm dies durch die reichhaltigen Tagebücher, in denen Salis
mit scharfem Blick, aber zugleich mit lebhaftester Anteilnahme die Ereignisse
verfolgt, soweit sie sein Vaterland Graubünden angehen. Er selber hatte, im
Gegensatz zu seinem Bruder, dem Dichter und helvetischen Generalstabschef, aber
im Einklang mit seinem Vater und fast allen Gliedern der Familie Salis,
den französischen „Befreiern" durchaus ablehnend gegenübergestanden; doch
überzeugte er sich später, daß eine Anlehnung der drei Bünde an Osterreich
— die einflußreiche Glieder der Familie Salis betrieben — dem Lande nicht
dienen könne, vielmehr nur der Anschluß an die Eidgenossenschaft es aus
seiner gefährlichen Lage befreien könne. Im Innern trat er für die neue
Verfassung von 1814 ein, die dem parlamentarischen System einige Zugeständnisse

machte (Großer Rat), aber immerhin die alten drei Bünde und die
Gerichte bestehen ließ. Mit grimmigem Zorn aber erfüllt ihn der endgültige
Verlust des Veltlins und der beiden Grafschaften, den das falsche Spiel des
Kaisers Franz und der Diplomaten des Wiener Kongresses herbeigeführt hat.

Das Bild, das der Verfasser mit großer Sachlichkeit und Zurückhaltung
von seinem Vorfahr entworfen hat, kann den Leser nur mit Liebe und
Bewunderung für diesen durch Charakter und Geist hervorragenden Menschen
erfüllen. Der modernen demokratischen Gleichmacherei dürfte es kaum mehr
beschicken sein, viele Männer von solchem Ausmaß und dieser völligen selbstlosen
Hingabe an das gemeine Wohl hervorzubringen.

I, H. v. Sprecher.



Vllcher-I^undschau 367

gacob Burckharbt.
1. Werner von der Schulenhnrg: Der junge Jacob Burckharbt (1818—1852),

Montana-Berlag A.-G., Stuttgart-Zürich 1S26.

2. Jacob Burckharbt, Gedichte, Basel 192«, Benno Schwabe K Cie.
Das genannte Buch über Jacob Burckharbt ruft die von Otto Markivart

verfaßte, leider unvollendete Lebensbeschreibung in Erinnerung, Sie hat nicht
nur alles Erreichbare zusammengetragen, sondern mit so viel Liebe und
Ehrfurcht ein allgemeines Bild über das innerste Wesen Jacob Burckhardts
gegeben, sowie seine Jugend- und Wanderjahre geschildert, daß ein weiteres
Werk über diese Zeit schon Neues bringeu oder besonders Kluges sageu müßte,
um daneben zu bestehen. Beides trifft aber beim Schulenburg'schen Buche
nicht zu. Was an allgemeinen Ausführungen etwa über die Vorstellungen der
„Macht" gegeben wird, läßt sich mit dem, was Emil Dürr in seinem Werte
über Freiheit und Macht bei Jacob Burckharbt gesagt hat, nicht von Ferne
messen. Und auch das Bestreben, Jacob Bnrclhardt als „Europaer" zu schildern
und mit Beschlag zu belegen, ist wertlos, solange man sich nicht über diesen
Begriff geeinigt hat. Natürlich war Jacob Burckharbt keiu Amerikaner nnd
auch kein „Nationalist", er war aber anch kein Europäer ini Sinne des
Zivilisationsliteraten, wie ihn Thomas Mann vor seiner Bekehrung zur Demokratie

gezeichnet hat. Er war nicht heimatlos, sondern hatte seine festen Wurzeln
in seiner Vaterstadt, Freilich betrachtete er die Welt nicht von einem „schweizerischen

Standpunkt" aus, und hätte sich niemals eine solche Einstellung befehlen
lassen, — Auch sonst ist die Zeichnung nicht immer geschickt, so etwa, wenn
Jacob Burckharbt ein harter Schweizer genannt wird, dessen Freundesbriefe
gerade aus der behandelten Zeit von außerordentlicher Zartheit sind, den, die
Tränen gar nicht so schwer flössen! Schief ist es anch, seine Liebe für Deutschland

auf das „vormarzliche" zu beziehen: nein, es ist ein ideales zeitloses
Deutschland, das ihm am Rhein, in den Freunden zu Bonn und in Berlin
entgegentrat, das er liebte. Auch hier sind Dürr's Ausführungen viel
zutreffender,

Gespannt wäre man dagegen gewesen auf eine Untersuchung z, B, über
Jacob Burckhardts Stellung zur französischen Gedankenwelt, inwiefern ihm
wirklich dort „eine zweite geistige Heimat bereitet wurde". In den gesamten
überlieferten Äußerungen aus der Zeit bis 185S findet sich dafür kaum ein
Anhaltspunkt, Auch der bekannte Saß von Basel als einer Brücke zum
romanischen Wesen oder als einer Verbindungsstelle und Vereiniguugsgebiet von
deutschem und romanischem Geiste bedürfte einmal einer Begründung,
Geographisch liegt doch z, B, Köln dem wirklich französischen Kulturgebiete näher
als Basel, Die Bnrgunderpforte ist ein Ausfallstor für französische Truppen,
aber weniger bekannt für die Ausstrahlungen französischen Geistes, Hat nun
wirklich Basel in der ersten Hälfte des 19, Jahrhunderts von Frankreich ans
eine besonders starke geistige Befruchtung empfangen: und weiter: ist der
Aufschwung seiner Universität von dort aus beeinflußt und gefördert worden: uud
inwiefern hat sich dies beim jungen Jacob Bnrckhardt ausgewirkt? Das wären
Fragen, die zu untersuchen Mären, Wir wissen von Jacob Burckharbt, daß ihm
Rousseau, auch im Alter, geradezu widerwärtig war und von Voltaire spricht
er mit Mißachtung, hebt er doch die bessere Stellung eines Aretin ihm gegenüber

hervor. Andererseits ist uns nichts bekannt von einem persönlichen Verkehr

Jacob Burckhardts mit hervorragenden Franzosen. Daß er Geist hatte,
zwingt doch nicht zu dem Schlüsse, daß ihm der vom Westen zugeflogen sein
mußte. Und daß er eine eigentümliche Sachlichkeit besaß, die Dinge anzusehen,
frei von jeder Theorie und Philosophie, das ist eine baslerische oder schweizerische

Eigenschaft, der wir in ihrer Art auch bei dem großen Juristen Andreas
Heusler begegnen. Aber jenes Selbstzeugnis von der zweiten geistigen Heimat,
das er in dem eigens zur Vorlesung an seinem Begräbnis bestimmten Lebens»
abriß ausgesprochen hat?! Ich möchte die Vermutung äußern, daß Jacob
Burckharbt damit ein Gegengewicht zu den in seinen Gedichten und Briefen



368 Lücher-l^undschau

niedergelegten Bekenntnissen zu Deutschland, zu denen er im Alter nicht mehr
stand, schaffen wollte. Denn zweifellos befaßte er sich früh mit dem französischen
Geisteswesen und stand ihm wohl auch aufnahmewilliger gegenüber, als etwa
seine deutschen Freunde, Die entscheidenden Anregungen empfing er aber sicher von
Schreiber, Ranke und Kugler, Das Eigentümliche gab ihm sein eigener Genius,
Sein durchaus deutsches Bedürfnis nach Verehrung hatte anfänglich Deutschland

zum Gegenstand, dann Italien, die Kunst und deren begnadeten Meister,
Aber daß die französische Gedankenwelt in gleicher Weise auf ihn gewirkt, oder
daß fie ihn mit gleicher Stärke erfüllt hätte, das ist eigentlich nicht
nachgewiesen. Vorläufig ist es also erlaubt, diese Verbindung von zwei geistigen
Welten in Jacob Burckharbt zu bezweifeln. Man darf wohl eher sagen, daß,
etwa wie Jeremias Gotthelf als die Auswirkung von Jahrhunderten eines
bestimmten Volkstums, hier also der bernischen erscheint, so in Jacob Burckhardt
das baslerische geistige Wesen in einer höchsten Spannung fich verkörperte.
Im Einzelnen wäre zu manchen Sätzen des Verfassers ein Frage- und Aus-
rnfnngszeichen zu machen. So ist es geradezu banal, so überheblich von Berlin
zu reden, während Jacob Burckhardt gerade dort eine edle geistige Geselligkeit

(im Kugler'schen Hause) fand, wie sonst nirgends, Oder glaubt man, daß
er etwa in dem weniger „asiatischen" Paris oder London sich mehr „daheim"
gesühlt Hütte. Nach so viel Aussetzungen seien aber die vielen guten
Nachbildungen Jacob Burckhardt'scher Zeichnungen hervorgehoben.

Sehr erfreulich ist die Sammlung der Gedichte Jacob Burckhardts, welche
K, E, Hofsmann herausgegeben hat. Mit Recht hat er nicht alles, was Jacob
Burckhardt gereimt hat, wieder zum Abdruck gebracht, z. B. nicht alle der durch
von der Schulenburg entdeckten Gedichte in der Zeitschrift des Hermann Schauenburg

„Westfalia", selbstverständlich aber die beiden kleinen Folgen, die 1849
und 1853 von Jacob Burckhardt selbst, freilich ohne seinen Namen,
veröffentlicht worden sind, dann frühere Stücke ans jenen Wanderjahren: als
letztes ein Gedicht „Alkibiades", Paul Heyse zugeeignet. Eingehende wertvolle
Anmerkungen und ein gediegenes Nachwort geben der Sammlung besonderen
Wert. Womit man sich nicht ganz befreunden kann, das ist das große Format,
welches, man weiß nicht aus welchem Grunde, für das Buch gewählt worden
ist und dem Ganzen etwas Gelehrtes gibt, das es doch nicht haben will. Gerne
sei dagegen die gute Ausstattung anerkannt,

Gerhard Boerlin,

Neue theologische Bucher.
i.

Die Barthsche Schule entwickelt sich stark in die Breite, verliert aber
im selben Maße, wie ihr Grundimpuls neben unbestreitbar letztem Ernst
erneuter Zusammenrafsung von Rhetorik nicht frei ist, an Tiefe und Kraft. Diese
Lehre beginnt zu einer Mode auszuarten; und das ist für sie notwendig
tätlicher als etwa für eine andere. Denn wenn zum Beispiel ein Jüngling im
Kaffeehaus in aufrichtigster Absicht das Nichts der Welt gegenüber Gott darlegt

und fast im selben Atem hierauf sich über die maugelhafte Erhitzung
sowie Stärke seines Getränkes beklagt, so bedarf es offenbar keiner Diskussion
mehr über seinen Standpunkt. Es bleibt dann höchstens noch die Berufung
auf die Autorität der Reformatoren, Man gibt eben bei Chr. Kaiser in München
Luthers dogmatische Hauptschrift »v« svrv« »rdltr!»" in der deutschen
Übersetzung Buggenhagens: „Vom unfreien Willen" neu heraus. Wird der
Erweis einer rationalen Übereinstimmung der Barthschen Lehre mit derjenigen
der Reformatoren gesucht, so ist derselbe als weitgehend erbracht anzuerkennen.
Allein man übersieht, daß denn doch der gesamte seelische Hintergrund
entscheidet, und der war ein völlig anderer, mag man sich der Rechenschaft davon
auch durch ein gewaltsames Diktat entziehen. Die Religion enthält Komplexe
von letzter Ausschließlichkeit und Vernunftwidrigkeit, das ist gewiß. Vermag



lZücher-I^undschau 36?

jemand dabei stehen zu bleiben (was wir bezweiseln), so ist weiter nichts zu
sagen. Aber unser Heutiger Schicksal ist die Vernunft, und auch au ihrem
Verächter vollzieht sie es. Wenn man ihr erst alle Schande sagt, und dann
doch wieder mit fadenscheiniger Rabulistik die Sache einrenken und hinten herum
ihren auch selbst empfundenen Forderungen genugtun will, so bedeutet jenes
nur noch wenig. Bemerkenswert, wie schon an Luther selbst sich dieser
Zusammenhang erfüllt. Es ist unnötig, zu sagen, daß Dinge letzten Formates
in seinein Buche sind, und dariu erreicht.er auch ganz die Höhe des Problems,
ganz die Schicht, aus der sich ohne Krampf Dinge von diamantener Härte
sagen lassen. Hier zeigt er die „göttliche Brutalität", die ihm Heine zuschreibt,
aber nicht ohne die „erhabene Borniertheit", die derselbe Autor bei ihm aus
gutem Instinkt damit verknüpft, Obschon Luther noch in allen Tiefen an
die Widerspruchsfreiheit seiner religiösen Gedanken glaubt (und angesichts der
glühenden Anschauung, in der er lebt, uud soweit er es tut, nicht ohne Recht),
so muß doch die verslandesmäßige uud systematische Darstellung dessen, was doch

nnr iu letzter intuitiver Aufgipfelung des Lebensgefühls ertragen wird, ohne
Bewußtsein dieses Gegensatzes zu kleinlicher Flickarbeit herabsinken. So
hänfen sich hier auch Polemiken fruchtlosester und formalster Art, teils rein
persönlich bestimmt, teils aus Absolutfetzung einer dialektischen Position,
welche mit geradezu souveräner Verranntheit bis znr Absurdität getrieben wird.
Es wäre wohl hier besser gewesen, der Herausgeber hätte sich mit einer Auswahl

des Wesentlichen begnügt. Gogarten bemüht sich in seinem Nachwort,
ohne die großartige Unbefangenheit Lnthers noch alles rhetorisch auf die Wpitze
zu stellen. Er benützt die Entdeckung Tröltschs, daß der ursprüngliche
Protestantismus mit der neueren Weltanschauung wenig zu tun hat; aber nicht um
wie jener den ersteren, sondern um die letztere ins Unrecht zu setzen.
Verständlich genug, daß an moderner Zerlassenheit Sehnsucht nach der Konzentration

nnd dem Entscheidungsernst des alten Wesens entsteht. Aber hat man
den Mut, deu Preis zu erlegen? — alles, was dazu gehört, zu schlucken: die
restlose Teuflischkeit der Natur, den systematisch-einheitlichen Offenbarungscharakter

der Bibel, und manches andere? Wir können nicht glauben, daß
man heute anders als mit Mund und Willen dies bejahen könne. Dann ist
es aber besser, nicht falsche Hoffnungen zu erwecken. Gogarten verneint die
Entwicklung seit Luther, indem er die Jchphilosophie als die Wurzel alles Übels
hinstellt und das Ich auf jeden Fall in die Grenzen der Endlichkeit und der
realen Objektwelt eingeschlossen will, wobei Gott nur als oberstes Objekt
figurieren darf. Während bei Kutter die undialektische Theologie zu einseitigem
Subjektivismus führt, so hier zu ebenso einseitigem Objektivismus — wenn
die Dialektik fehlt, so kann man mit gleichem Recht oder Unrecht nach jeder
Richtung ins Extreme gehen.

Gleich Kutter gehört auch Brunner *) zu denjenigen, welche die Absolut-
Heits-Theologie vom Idealismus und nicht vom Realismus aus begründen
wollen. Die kritische Philosophie wird hier nnter Ablehnung jeder Intuition
als rein diskursiv gesehen; ihre damit zum Ausdruck kommende Skepsis wird
begierig ergriffen, um von da alles Menschliche radikal in sein Nichts
zurückzustoßen. In Wahrheit geschieht aber alles Denken jeden Augenblick in einem
Ineinander von Intuition und Diskursion. Denken ist nicht, wie Brunner meint,
eine Bewegung innerhalb der Immanenz, sondern ist in jedem irgendwie
sinnvollen Schritt ein über sich Hinausgehen; das ist eben sein innerstes Paradox.
Alles Denken richtet sich bewußt auf Dinge, die dem Denken nicht immanent
sind, darum auch aufs Ich, auch auf Gott. Will man aber wie Brunner Gott
als reines Subjekt-Sein, Subjekt der Schöpfung und Offenbarung, vom Denken
ausnehmen, so gibt es zunächst einmal keine wissenschaftliche Theologie mehr.
Ist Gott und Gotteswort allein und nur das Ganz-Andere, so ist jede
Offenbarung als Zusammenhang wissenschaftlich bearbeitbarer Inhalte unmöglich.
Auch die Theologie wird nicht darum herumkommen, die Offenbarung, wie

*) „Philosophie und Offenbarung", I. C. B. Mohr, Tübingen; „Reformation

und Romantik", Chr. Kaiser, München,



370 lZücher-Nundschau

Brunner Schölling vorwirft, als Gegenstand anzusehen, und nicht allein als
in Subjektstellung, als Quelle. Ist die Offenbarung das völlig Notwendig«
leitslose, das bloß Souveräne Gottes, rein lontingente Gnade, so gibt es nicht
nur kein Denken darüber, sondern nicht einmal ein zusammenhängendes
religiöses Leben, das eben immer, sofern es nicht nur eine Hysterie, ein Auf
und Ab von Gefühlsmogen und Trockenheiten ist, auf dem Notwendigkeitscharakter

des Heils und der Spannung dagegen fußt. Jenes ist aber das Bild,
das sich Brunner immer von neuem von der Mystik zurecht macht, um sie zu
bekämpfen, und das zu widerlegen wenige Blicke in ein besseres mystisches
Werk genügen. Der Unterschied von Brunners Lehre zu der wirklichen Mystik
ist der, daß er den Menschen in den Glauben als eine gebrochene, endliche und
rein vermittelte Funktion einschließen will. Gewiß ist das Wesentliche die
Abdankung und Übergabe des Menschlichen im Glauben, d, h. ohne geuau und
erfüllt das vor sich zu haben, an welches diese Übergabe geschieht. Aber den
Glaubeu als Glauben an den Glauben zu nehmen, als rein in sich
Zurücklaufendes; zu meinen, der Mensch ließe sich durch einen Machtsvruch, durch
den Nachweis der Unmöglichkeit, über sich hiuaus zu kommen, in die bloße
Gegensätzlichkeit einspannen — das heißt nichts um das Ungestillte, Unstillbare
nach dem Besitze, nichts um die zermalmende Notwendigkeit des Jetzt uud Hier
des Göttlicheu wissen. Solchem ist der Glaube nicht eine letzte Ermvglichung
des Fortlebens, nicht eine Ermächtigung gegen die gähnenden Pforten der Hölle,
ein äußerstes Formales, sich dem Absoluten wenigstens notwendigem
Anspruch nach irgendwie nahe nnd verwandt zu wissen — dem ist vielmehr
Glaube nur eine bürgerliche Verrichtung, die sich mechanisch ins Unbegrenzte
erstreckt und es sehr mühelos rein bei sich selbst aushalten kann. Das verträgt
sich dcniu gut mit der geruhigen Gelassenheit, aus Dingen von vor 1900 Jahren,
welche im allerletzten Sinne schließlich doch sxtrs rivL st sliens uobis sind, zu
beruhen. Der Spannungscharakter des Glanbens zeigt sich eben darin, daß
auch die volle Selbstabgabe an das Göttliche, das als ein Anderes mehr und
mehr iu uns leben soll, nicht der Forderung überhebt, daß es schließlich alles
Positive, alle unsere Werte in ihrer Wahrheit, d. h, Positiuität, mit
enthalten, decken und verwirklichen muß — sonst ist Glanben nnr ein knechtisches
Sichducken unter die natürliche Tatsächlichkeit, unter dem Vorwande von Gottes
Willen, Es zeigt sich sofort, daß cin spannuugsloser Glaubensbegriff den
gottgewollten Spannungen des heutigen Lebens mir leeren Händen gegenübersteht,
Oder will jemand sagen, daß die „Anerkennung des Staates als Mittel gegen
die Sünde und Zeichen der Sünde" irgendwie zur Sache geredet sei? — Wir
erblicken alles in allem nicht, wie ans diesen Ubcrspitztheiten sich noch ein Weg
in die Breite der Religion eröffnen sollte und sehen den diesbezüglichen
Bemühungen des bedeutenden Autors mit Interesse entgegen. Eins wissen wir
schon voraus: Entscheidend werden weniger sekretorische Worte als darunter
überzeugend zu gebende Hintergründe sein. Was stark in seinem Grunde
wurzelt, bleibt auch als wissenschaftlicher Gegenstand immer hinlänglich in
Subjektstellung, um nicht ganz zum Objekt und damit ganz zu nichts zn werden.
Aber diese Stärke trauen wir den Heutigen nicht mehr zn, auch wenn sie sich

mit den Haltungen des Paulus und der Reformatoren schmücken.

Eine Schrift von Bülck („Die Organisation der christlichen
Gemeinde", Tübingen, I, C. B, Mohr) zeigt den neueu Altprotestantismus
in der praktischen Theologie am Werke. Das massive Luthertum, wie es heute
üblich ist, setzt sich hier in allen Einzelheiten durch. Die Transzendenz wird
bis zum Äußersten getrieben, die Welt skeptisch sich selbst überlassen: Jenes
verliert sich in den Wolken, und das Ganze führt nur zur Liederlichkeit. Die
Zentralposition ist die bekannte „Schriftmagie" Luthers, die Genügsamkeit der
Predigt des Wortes, welche durch sich selbst die Wirkung sicherstellt: hierfür
allein ist die Kirche die Anstalt, Die reale Durchsetzung bedeutet wenig: ein
Abgrund von Hochmut ist zwischen Idee und Wirklichkeit befestigt. Das
Jenseitige ist auch im Kulte niemals und nirgends vorhanden; auch im Leben der
Gemeinde steht alles allein auf dem immer nur im Uneigentlichen befindlichen



lZücher-I^undschau 37 l

Glauben, Das wird mit großer Kaltblütigkeit proklamiert. Was übrig bleibt
bei dieser völligen Entwertung der Realität, geht bis zu einem gemütsruhigen
Sichabfinden, einer aufreizenden Konnivenz mit der Welt, um der Reinheit des
Göttlichen willen. Jeder Versuch, in der hcute gegen Luthers Zeit doch wohl
noch unendlich verdünnten und entleerten Massenkirche eine kräftigere
Darstellung der Gemeinschaft der Heiligen herbeizuführen, ist für den Autor, wenn
sie als Identifikation mit dem Ganzen der Kirche erscheint, als katholisch, wenn
als verengernde Auswahl, als sektiererisch abgetan. Zustimmend wird ein
Lutherwori zitiert: Wo Du Gottes Wort hörst predigen, glauben, bekennen
und darnach handeln, da ist die rechte soelsLis, eätliolicä. Hier beginnt in
Wirklichkeit erst das Problem, Ist das Entscheidende Predigen oder Glauben,
Bekennen oder Darnachhcmdeln? Daß davon nicht eins mit dem andern
gegeben ist, darüber wird immer hinweggegangen. Und wie hier die reformatorische

Geste ihren großen Stil verloren hat, wird an der Problematik klar,
die der Begriff „Gottes Wort" selbstverständlich behält, Hören wir, daß es als
solches durch wissenschaftliche Textkritik festgestellt werden soll, so

begreisen wir, daß hier nicht die Naivität der Reformatoren, wohl aber die
modernen Bildungsphilisteriums vorliegt. Man kann nicht die Bibel zugleich
(im Gegensatz zu den Sektenpredigern, die sie ungeschichtlich nähmen, was aber
gewiß nicht immer das Schlimmste an ihnen ist) kritisch-geschichtlich und ini
kompaktesten Sinne absolut auffassen.

Gegenüber solchen Auflösungsprodukten einer, noch jungen Bewegung tnt
es nahezn gut, zu einer Veröffentlichung zu greifen, die auf jeden Fall ein
höheres Maß von Aufrichtigkeit zeigt. Als letzte Nachlaßveröffentlichnng
erscheinen Tröltschs Heidelberger Vorlesungen über „Glaubenslehre" *) in einer
ungemein flüssigen Nachschrift der Freiin von L e f o r t, derselben, deren geniale
religiöse Lyrik wir unlängst hier rühmten, Gut ist seine persönliche und
lebendige, zuweilen saloppe Ausdrucksweise festgehalten; man erkennt wieder,
wie er bei den abstraktesten Gegenständen Steigerungsmörter wie „rasend,
kolossal, wahnsinnig" liebte. Sachlich atmet man einen Augenblick geradezu
auf angesichts dieser nüchternen Ehrlichkeit und des Mutes zu ihr; nämlich zu
dem, was nicht mehr leben kann, nein zu sagen. Doch sind die jüngsten
verkrampften Inflationen der Reformation noch nicht seine eigentlichen Gegner;
hauptsächlich streitet er sich mit dem Monismus herum. Wie schnell ändert sich
die Zeit! Das leuchtet ein, wenn man sieht, wie er noch die rationalistische
und relativistische Einzelwissenschaft mit vorsichtiger Ehrfurcht behandeln muß,
sie höflich bitten, ihm für seine religiösen Ideen ein wenig Platz zu lassen.
Neben reinem Windniühlenkamps mit Zeitbedingtheiten liegt das auch an einem
gewissen persönlichen Minimalismns: Die Religion baut sich auf dem an, was
die Wissenschaft (noch) nicht leisten kann, sie steht auf dem von dieser
Übriggelassenen, Für diesen Bezirk hat Tröltsch den auch in seiner Philosophie im
Vordergrund stehenden Begriff des Irrationalen — einen Begriff des
Verzichts mangels letzter Denkenergie, Und wie die philosophische Ratio ihr
Irrationales, so hat auch die Religion ihr religiös Kontingentes (Zufälliges).
So wenig aber eine Philosophie als aufs Ganze gehend wenigstens dem
Anspruch nach Irrationales dulden kann (sonst genügen die Einzelwissenschaften),
so wenig die Religion ein religiös Sinnloses. Beansprucht die Religion nicht,
absoluten Lebenssinn zn geben, so bedarf es ihrer nicht; einen relativen
gibt die Naturwissenschaft und die Lebenspraxis bereits. Absolut bedeutet
aber auch: jede Einzelheit in sich befassend; dies aber nicht als fertiges System,
sondern als fortschreitende und sich dem Absoluten annähernde religiöse
Erfahrung, So zeigt sich eben doch eine Grenze dieser Glaubenslehre in ihrem
letzten Beruhen auf Negativem statt Positivem, Auf eine Verneinung, auf die
Grenze des religiös Rationalen werden die letzten Paradoxe des Christentums
gebaut: Vorherrschen des Willens in Gott, Partikularität der Gnade,
Rechtlosigkeit der Kreatur auf göttliche Gerechtigkeit, Das trägt sie aber unbedingt
nicht; der machtvolle Faltenwurf dieser Lehren schlottert denn auch bedenklich,

*) Verlag von Duncker 65 Humblot, München,



372 IZücher-l^undschau

um die innerste Dürre dieser Theologie. Versteift man sich aber nicht aufs
Äußerste, das Pathos der großen Entgegensetzungen, und hält sich in Bezirken,
wo die in diesein Buch herrschenden Stichwörter: Entwicklung, Höhervilduug,
Einheit, zu Recht bestehen, so wird man sich hier eine Fundgrube von
besonnenen und klugen religiösen Gedanken eröffnen können, wo anderwärts oft
bloße Forderungen ein Mehr vortäuschen. Zu Manchem der kirchlichen Be-
griffsmelt gibt es heute eben wie hier nur die Verbindung, die Seichtheit
alles andern einzusehen. Mit Tröltsch müssen mir aber jedenfalls die Religion
irgendwie als Einswerdung von Göttlichem und Menschlichem (mit allen
dialektischen Kauteien natürlich) nehmen, oder uns mit einem mit starken Worten
verbrämten Nichts abfinden.

Wir weisen noch auf zwei dogmatische Arbeiten schweizerischer Verfasser
hin, die ihrerseits mit den gegenwärtigen Problemen ringen. Walter Gut
(„D er Sinn freier Theologi e", Orell Füßli, Zürich) bemüht sich um
das Verhältnis von Theologie und Religion. Er betont Berechtigung und
Notwendigkeit rationaler Formung des Religiösen, aber verwehrt ihr die
Autonomie. Solcher Verhärtung gegenüber besitze die Theologie Freiheit; Guts
Forniel heißt da „Theologie aus Religion". Edmund Ernst („Das Wachstum

der Religion aus dem Geiste", Bern, C, Haupt) polemisiert
breit gegen Tröltsch, dem er Problembewußtsein, aber nicht Mut noch Kraft
zur Lösung zubilligt. Sein eigener Standpunkt ist psychologistisch; er sucht das
religiöse Apriori als gemeinsame Form aller religiösen Abläufe, Er wünscht
aber darum nicht, wie er Otto vorwirft, das Göttliche in ein dumvf Naturhaftes,

verworren Untermenschliches zu versenken. Das religiöse Gefühl muß
sich zu rationaler Klärung erheben. Die vorgezeichnete Lebensform der Religion
sei Wahrheitsverwirklichend, Gleichnisrede ihre rationale Ausdrucksform, die dem
wirklichen Leben entspricht. Die Einzelausführung macht seine teilweise befremdlichen

Gedanken nicht gerade überzeugend. Stellenweise klingt die Schölling
verwandte Strömung der jüngeren Generation an, welche in der Natur allerorts ein
Gleichnis des Geistes sehen und für ihre Maßstäbe ein Wesenhafteres als das
Subjekt sucht.

Erich Brock.

Von elsösflschem Schrlftum.
Das Elsaß wird heute oft als das kleine Abbild Europas bezeichnet, und

die Elsässer selber lieben es, ihre Probleme auf die europäische Ebene zu
projizieren, um Klarheit und Rechtfertigung zu finden. Meist wird dabei an
die Rolle des Elsasses als Sammelbeckens entgegengesetzter Kulturen, als natürlichen

Völkerbundes im Kleinen gedacht. Uns scheint hier eine andere Frage
wichtiger in ihrem Symbolwert, verhängnisreicher für Europa in ihrer Lösung:
die Frage, wie sich eine Kultur entwickelt, wenn sie von ihrem natürlichen —
wenn auch vielleicht uneingestandenen — Mutterboden losgerissen, in eine
artfremde Umwelt verpflanzt wird. Wir möchten also nicht eine vielleicht wünschbare,

aber sehr ferne Zukunft schon als Gegenwart darstellen, sondern eine
Wegstrecke zu diesem Ziel in ihren vielfachen Windungen betrachten.

Drei Bücher sind es, die uns in zufälliger Auswahl vorliegen. Alle drei
sagen sie uns in sehr verschiedener individueller Ausprägung dasselbe. Sie
müssen so wohl in einem allgemeinern Sinne aufschlußreich sein, eine tiefere
Wirklichkeit ansagen.

Louis-Edouard Schaeffer gibt im Neuen Straßburger Verlag elsässische
Märchen und Legenden unter dem Titel „Stubenhansel" heraus. Der Stuben-
Hansel, die Uhrfigur am Benfelder Rathaus, soll Symbol sein für diejenigen
seiner Landsleute, die „das eigentlich Elsässische zugunsten des im Elsaß
regierenden Landes fallen gelassen oder verleugnet hätten". Er soll „ein warnendes
Exempel" sein „und kann für Wahrung und Aufrechterhaltung des Heimatgefühls,

durch solch offensichtliche Warnung und dieses allen zugängliche Bei-



lZucher-Nundschau 373

spiel ein Stück beitragen". Die Tendenz ist klar und einleuchtend. Leider aber
reichen diese Märchen nicht hinauf aus hochgesteckte Ziel. Allerdings gehört es
ja in unserer Zeit zu den fast unmöglichen Dingen, Märchen zu schreiben,
Bücher wie die „Träumereien an französischen Kaminen" sind Wunder uud
wunderselten. Mit gutem Willen und herzlicher Heimatliebe schreibt man leider
noch keine Märchen, sondern eben Geschichten wie die Schaeffers. Reich mit
persönlichen Anspielungen durchsetzte und dadurch in der Spannung gelähmte,
rationalistisch durchseuchte Erzählungen wechseln mit andern, wo der Sagenstoff

wie folkloristisches Material hingesetzt ist. Daneben wieder theoretische
Zeilepigramme in naivem Märchenkleid: stete Verkuppelung von traditioneller
Märchenwelt mit krasser Wirklichkeit — die Ehe kann nicht gut sein. Und trotz
seiner Mängel ein aufschlußreiches Buch. Es ist entstanden im Willen zur
Selbstbeschränkung. In der Qual, sich entscheiden zu müssen zwischen zwei
Kulturen, zwischen zwei Lebenshaltungen, sucht der Mensch seine tieferen Kreise
auf und stößt dabei auf sein elementares Heimatgefühl. Darin sucht er nun
letzte Zuflucht. Aber er erlebt die ewige Tragik: iu der Rückkehr zum Tiefsten
liegt auch Rückkehr zum Weitesten, in der unendlichen Ruhe die unendliche Be°
wegung. Deun indem Heimat etwas Letztes, Tiefstes ist, hat sie teil am Uu-
endlicheu. So taun Beschränkung auf das Heimatliche, weun es wahrhaftig
erlebt wird, keine Beschränkung sein, ja, sie ist ja auch nur fruchtbar durch
dieses Paradox ihrer Natur, Die Heimat nur begehren um ihrer Enge, ihrer
Ruhe willen, heißt sie ihrer Erlösungskrast gerade berauben. Darum gibt es

auch keine Flucht zur Heimat, es gibt uur das Wagnis dazu, das Wagnis,
durch das Begrenzte hindurch das Unendliche zu finden, Schaeffer begeht eine
Flucht, eine begreifliche, eutschuldbare, menschlich ansprechende Flucht, aber als
Flucht eben Flucht iu eine Sackgasse,

Ganz ohne zeitgemäße Tendenz ist der kleine Nvvellenband Edouard
Steinächles „Eulogius Schneider" (Rhein-Verlag Basel/Straßburg), trotzdem er
elsässische Vorwürfe behandelt. Linien zu einem Lebensbild, so nennt Reinacher
eine seiner Novellen treffend. Skelettartig ausgebaut steht das Bild des el»
sässischen Jakobinerführers vor uns. Ein zorniger Wille zu Verdichtung, zu
letzter Wesenhaftigleit, eine machsame Askese dem Stoff gegenüber hat dieses
Werk diktiert. Und meist haben diese Kräfte auch die ersehnte Verkörperung
erfahren. Aber daneben finden wir Mieder Stellen, starke lyrische Ausbrüche,
die Rache sind des Subjekts für seiue Vergewaltigung durch das Objekt. Der
Wille zur Sachlichkeit hat sich nicht bis zu jener Klarheit emporgeläutert, wo
das Subjekt iu restloser Hingabe an das Objekt sich auf höherer Stufe
wiedererkennt. Die gleiche Erscheinuug sehen wir auch in der zweiten Novelle, wo
überreiche, an sich sehr feine Beschreibungen ein zu starkes "Nachgeben an die
eigene lyrische Bewegtheit verraten. Und ein Zweites: trotz aller Strenge
eine Rastlosigkeit der Sprache, die sich nicht begnügt mit dem überlieferten
Material, sondern oft ohne Not neue Ausdrücke schasst. Es fehlt irgendwie der
Sinn für den schöpferischen Zwang, der in der überlieferten Sprachgestalt
liegen kann, au deren Starrheit ein Stoff sich erst erprobt und auslebt,
indem er dabei sich uud seine Forin unmcrksam höher wandelt. So finden wir
auch hier hinter scheinbar unentwegter Strenge plötzliches Versagen, hinter
scharfem Richtungsbcwußtsein nervöses Suchen und Tasten. Es sind dies ja
Erscheinungen, die den, europäischen Geistesleben gemein sind, die aber im
elsässischen Lebenskreis ihre besondere Beleuchtung finden.

Ein drittes Werk tritt nun hinzu, nach Umfang und Inhalt den andern
denkbar ungleich. Rens Schickcles „Ein Erbe am Rhein" (Kurt Wolff»Verlag,
München) ist nicht der vorwiegend politische Roman, den der Titel zu
versprechen scheint. Er ist die Geschichte einer Liebe, der Liebe eines Elsässers
zu einer Italienerin, Gewinn, Verlust und notgeborner Verzicht, der Heimkehr

ist. Der Roman setzt in dem Momente ein, wo der Mann in der tiefsten
Einsamkeit die Geliebte wieder zu sich ruft und in diesem Ruf die ganze
Vergangenheit in sich zum Leben erlöst. Diese Vergangenheit hebt sich nun in
verschiedenen Schichten ans Licht, wobei die zeitliche Folge immer wieder durch--



374 vücher»l^undscho.u

Krochen wird. Das Ganze isl in jener blühenden Sprache erzählt, die man
an Schickele kennt. Eine virtnose Beweglichkeit ist ihr eigen, die auch das
Elegante durchaus nicht verschmäht. Wie früher offenbart sich auch hier wieder
der Sinn Schickeles für die sinnenreife, satt aufleuchtende Einzelheit — ein Roman,
der in jedem Augenblick gefangen nimmt durch den Reichtum der Erfindung
und die scheinbar mühelose Leichtigkeit der Form, Und da ist noch etwas Tieseres
in diesem Buch, etwas, das wir erst hier bei Schickele zu finden glauben. Wenn
Claus' Liebe zu Maria auf der symbolischen Ebene als Trieb des Germanen
nach dem Süden gedeutet wird, ein Trieb, der heimlich Weg zum Ich, Selbst-
suche ist, nicht aber Weg zu einem Andern, so mich man die Absage
Marias und Claus' Heimkunft ins Elsaß als Besinnung des Elsässers auf
sich selbst verstehen. Eine alles umfassende, wenn auch vom Asthetenhasten nicht
ganz freie Heimatliebe ist der Grund, der immer durch die Ornamentik des
Geschehens durchschimmert. Im elsüssischen Nachkriegserlebnis hebt sich dieser
Grund zur vollen Bewußtheit herauf, Schickele findet ironische Worte für
Deutsche und Franzosen, harte aber eigentlich nur für den Elsässer, der sich
so ganz seines Wesens entäußern wollte, um dem Fremden gemäß zu werden.
Und doch hätten die Elsässer als Elsässer die vornehmste Aufgabe in Europa.
„, das war das Elsaß, Das Reich Karls des Großen, hier lebte seine Seele
weiter, wahrend die Trümmer seiner Gestalt über Europa verstreut lagen, O
du kleine, an der Grenze zweier großer Nationen, zwischen dcn beiden
unermüdlichen Ringern um die verloren gegangene Krone in wieviel Karnevalen und
Ostern ausharrende Provinz der einigen Christenheit: Elsaß!" Dieser Seele
Form zn geben sollte des Elsässers Aufgabe sein, die ihn zum geistigen Führer
Westeuropas machen würde, dessen innerster Sinn sanfte Ordnung sei und über
dessen „kleinem Garten der Geist schwebe, weither geweht und so klar wie auf
den alten Taseln die Taube der Verkündigung in der winzigen Kammer Mariä."
Solche Gedanken sind nicht an sich anzunehmen oder zn verwerfen, Sie
empfangen ihr Gericht von der Stufe der Reife, von der aus sie verkündet werden.
Daß Westeuropa irgendwie wieder zu einem Gesamtbewußtsein geführt werden
muß, wie es im Mittelalter Wirklichkeit war, das ist von vornherein klar. Aber
der Weg zu diesem Bewußtsein ist heute ein anderer. Der Nationalismus ist
aus der modernen Welt nicht wegzudenken. Ein organischer Aufbau ihrer wird
nur im vollen Erleben des nationalistischen Prinzips möglich sein, Flucht vor
dem Nationalen zeugt nie das Ubernationale, immer nur das Internationale,
Sic ist immer Entwurzelung, Entsachlichnng, ist eigentliche Blasphemie an der
wahrhastigen Idee einer Völkerharmonie, Ist das Elsaß so reif in seinem Selbstbesitz,

daß es ohne Gefahr diesen Gedanken nachhangen dürfte? Wir glauben
es nicht. Auch Schickeles neuestes Werk zeugt nicht für diese Reife. So reizvoll

es in seiner lebendigen Bewegtheit ist, seine Struktur ist nicht zu ganz
klarer Durchsichtigkeit vorgedrungen, und seiner Lebendigkeit haftet immer noch
etwas von cisthetenhaftem Genießertnm an. Aber es leitet trotzdem eine neue
Phase in Schickeles Schaffen ein, die auch für viele seiner Landsleute und
Zeitgenossen mitzengend sein dürfte. Es ist Aufbruch, Eintauchen in die
elementaren Gründe des Lebens, Und wenn dabei die Heilung, das Auftauchen
zur Klarheit etwas verfrüht, von anßen herangebracht erscheint, so ist doch zu
hoffen, die einmal erwachte Bewegung sei eine absolute und lasse sich nicht
aufhalten und beruhigen, bevor sie zum Tiessten gedrungen.

Diese zufällig herausgegriffenen Stichproben ins elsässische Geistesleben
haben uns dargetan, wie problematisch künstlerisches Schaffen wird in einem
Kulturkreis, der von seinen größeren geistigen Zusammenhängen getrennt krampfhaft

selbständige Haltung bewahren mnß. Die politische Lage des Elsasses
spiegelt sich deutlich in seiner Literatur, In Beiden unruhiges Suchen, heimlich

verzweifelnde Selbstsicherhcit, ungenügend begründete Ideologien, der Strohhalm
des Ertrinkenden. Aber in Beiden auch Wille zur Selbstbesinnung, zur

Klärung, Sehnsucht nach großen geistigen Znsammenhängen.



lZücher°l^undscr)au 37S

Wir sahen vor einigen Wochen im spärlich besetzten Stadttheater in Zürich
eine Aufführung des elsössischen Dialekttheaters. Ein Schwank von Gustave
Stoskopf wurde gegeben. Schon nach ein paar Minuten war das Publikum

vollkommen im Bann dieses Spiels, Ein unwiderstehliches Fluidum ging
von der Bühne ans. Ein Schwank, der nichts sein will als Schwank uud es

in breitbeiniger Lebensbejahung auf sich nimmt, selbst die verzwickteste Lage
zu rechtfertigen; der nichts kennt als das Gesetz des Augenblicks und dieses
selbst iu seiner Tyrannei freudig erträgt. Und wenn der Dichter in voller
Bewußtheit einen Schwank geschrieben hatte, so wurde dieser auch ganz als solcher
gespielt. Der Witz leuchtete in jeder Bewegung, in jeder Gesichtsfalte auf, ja
selbst der elsässische Dialekt, diese sonderbar gedehnte und dann wieder
unglaublich zungenfertige Sprache, die in jedem Augenblick bereit steht zu einem
Purzelbaum ins Französische hinein, schien sich unter dem Gesetz der Augen-
blickskomik so herausgebildet zu haben. Es war Volkskunst im vollen Sinne
des Wortes, Unmittelbar zum Volke sprechend nnd dabei in ihrer Form der
großen Schwankknnst der Weltliteratur ruhig zu vergleiche». Und in dem
sprühenden Leben dieses Spiels schien ein Geheimnisvolles zn leben. So mag
cin Spieler sein letztes Gnt wagen — mit dieser Hingabe, Man spürte: hier
lebte ei» Volk in dem Letzten, was ihm ganz zu eigen blieb. Und es lebte
darin mit dem Willen, dieses Letzte zu einem Ersten zu »lachen, zu einem
Anfang nenen blühenden Lebens, Vom Stamme der Muttersprache abgetrennt,
schien der Zweig, der Dialekt, seine farbigsten Früchte leuchten zu lassen, um
für das Ganze gleichsam zu zeugen.

Im Volke wird der Zwang znr Freiheit, weil es noch genng der naiven,
elementaren Hintergründe besitzt. Aber die intellektuelle Führerschaft kämpft
einen Daseinskampf, In ihr, die nicht über so starke naturhafte Gegengewichte
verfügt, Ivird die Stellung zwischen zwei Kulturen zum tragische» Konflikt,
Klare Entscheidung dürfte anch da Wohl einzig Erlösung bringen können.
Denn nur aus reinem Klang der einzelne» Töne kann reiner Zusammcnklang
sich schasse»,

Elisabeth Sulzer,

Literarische Neuerscheinungen.
Bogel, Traugott: Ich liebe, du liebst; Roman. Zürich, Orell Füßli (1S2K).

314 S. Geheftet Fr. «.—.
Die Frauen, ,,die nicht lieben können", vermehren sich in der Literatur,

Nach Mo r gen talers Woly nun Vogels Christine, Die unehelich
geborene Volkoschullehrerin Christine Meier verabscheut die Sinnenliebc, Vor einem
lüsternen Cvmmis vohageur sucht sie Zuflucht bei einem einfachen Gärtner, der
ihr als Schnlpfleger die Stange gehalten hat, Sie wird seine Frau, ohne
vorläufig ihren Berns aufzugeben. Der Widerstreit zwischen Leib und Seele
zeitigt in ihr Launenhaftigkeiten, welche Ludwig, der Gärtner, in Geduld
erträgt; deu» sie enthüllen, so bizarr sie manchmal scheinen, den tief poetischen
nnd nienschenfrenttdlichen Seelengrund Christinens, In Verkennung ihrer
unbefriedigten Muttergefühle führt Frau Christine eine schwindsüchtige Halbwaise
in ihr Hans ein, um bald gegenüber dem Mädchen Eifersucht zu empfinden.
Das leidengereifte Kind möchte gerne die aneinander vorbeilebenden Ehegatten
vereinen. Ich liebe, du liebst, soll noch fein Grabstein mahnen. Nach dem
Tode Hildes verläßt aber Christine Beruf und Mann, Als Hauslehrerin
erkennt sie die Sinnlichkeit bei verdorbenen Zöglingen in ihrer widrigsten
Gestalt, Ihr gesunder Instinkt lenkt sie zum Heim zurück, und hier als frohe
Mitarbeiterin ihres Mannes und werdende Mutter findet sie die Erfüllung
ihres naturgewollten Frauenschicksals, Behutsam entwirrt Traugott Vogel die
Verwicklungen dieser Frauenseele, Mit wahrer Gartenwonne läßt er uns am
Sprießen und Blühen auf Gemüsebreiten und Blumenrabatten teilnehmen. Der



Z76 IZücher-l^undschau

Duft brauner Erde steigt aus seinem Buche. Seine nicht leicht verständliche
Psychologie überzeugt im Ganzen; nur die kleine Hilde ist etwas zu altklug
geraten,

Helene Meyer,

Verzeichnis der in diesem Sefl besprochenen Bücher.
Beck, James M.: Die Verfassung der Vereinigten Staaten; de Gruyter, Berlin,

1926.
Brunner, Emil: Philosophie und Erfahrung; Mohr, Tübingen,

— Reformation und Romantik; Kaiser, München,
Bucht, Hermann: Vorgeschichte der helvetischen Revolution; Gaßmann, Solothurn,

192S,
Butt: Die Organisation der christlichen Gemeinde: Mohr, Tübingen.
Burckhardt, Jacob: Gedichte; Schwabe, Basel, 1926.
ün»?KUK» „Hass priiQ»8": Herder, Frciburg i. Br., 1926,
Ernst, Edmund: Das Wachstum der Religivn aus dem Geiste; Haupt, Beru.
t»ir»uaoux: Lie^krieck et Is I^imousia.
Gut, Walter: Der Sinn freier Theologie; Orell Füßli, Zürich,
Luther, Vom unfreien Willen; Kaiser, München,
Il«ra»«H, <>>e»er»1 II.: 1,» msntälits ällsmäncks; ?sris 1926.
Röf, Werner: Bismarcks Außenpolitik 1871-1890; Fehr, St. Gallen, 1925.
Reinacher, Edouard: Eulogius Schneider; Nheinverlag, Basel.
Rilke, Rainer Maria: Duineser Elegien.
Salis-Seewis, Guido v.: Ein bündnerifcher Geschichtsforscher vor hundert Jah¬

ren; Sauerländer, Aarau, 1926,
Schaeffer, L. E.: Stubenhansel; Neuer Straftburger Verlag, Straßburg,
Schickele, Rene: Ein Erbe am Rhein; Wolfs, München,
Schulenburg, Werner von der: Der junge Jakob Burckhardt; Monatana-Vcrlag,

Zürich, 1926.
Stern, Alfred: Abhandlungen uud Aktenstücke zur Geschichte der Schweiz; Sauer¬

länder, Aarau, 1926.
Tröltsch: Glaubenslehre; Duncker & Humblot, München.
Vogel, Traugott: Ich liebe, du liebst; Orell Füßli, Zürich, 1926.
Witschi, Rudolf: Friedrich der Große und Bern; Haupt, Bern, 1926.

Mitarbeiter diese« Hefte«:
Otto Mittler, Dr. phil., Bezirkslehrer, Gränichen (Aargau). — Reinhard

Weer, Zürich. — Jean Witzig, Dr. phil., Zürich. — G. S. Voellmy, Sekundär-
lehrer, Wattwil, — Wilhelm Sulser, Dr, phil., Bern. — Hans v. Licbig, Prof.
Dr., Bernried, Oberbayern, — Frl. Elisabeth Sulzer, cand, phil,, Zürich, —
Max Oechslin, Forstmeister, Altdorf. — Hektor Ammann, Dr. phil., Aarau. —
Karl Alfons Meyer, Kilchberg. — Alfred Niedcrmann f, Stäfa. — Eduard His,
Prof. Dr., Zürich. — Rudolf Witschi, Dr. phil., Sekundarlehrer, Münsingen.
— Hermann Hagenbuch, cand. jur., Baden. — I. H. v. Sprecher, Dr. jur.,
Chur. — Gerhard Boerlin, Dr. jur., Basel. — Erich Brock, Freiburg i. Br. —
Helene Meyer, Dr. phil., Kilchberg.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Hans Oehler. Schriftlcitung: Zürich,
Steinhaldenstraße 66. — Druck, Verwaltung und Versand: Gebr. Leemann Co., A.-G.,
Zürich 2. — Abdruck aus dem Inhalt dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe

gestattet, — übcrsetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

