
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 5-6

Artikel: Rilkes Duineser Elegien

Autor: Sulser, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NilKes Duineser Elegien. 339

Rilkes Duineser Elegien.
Von Wilhelm Sulser, Bern.

I.

(Vn Jahren dauernden Stillschweigens enthielt Rilke seine schöpferische
Kraft Außenstehenden vor und gab sein ungemeines sprachliches,

formendes Vermögen an fremdes Dichten hin, um davon zu zeugen. Jetzt
hat er die vorgeschobene fremde Welt verlassen, um mit den Duineser
Elegien wiederum Eigenes zu sagen. Man ahnte, daß in diesen zehn
Elegien erfüllt sein sollte, was der Dichter einst in den „Aufzeichnungen
des Malte Laurids Briggc" von den wenigen Gedichten, die gelingen
uud am Ziel sind, gesprochen hatte. Es bedurfte dessen nicht, was sich

herumsprach: der Dichter halte die Elegien für den größten Schritt,
der ihm bisher gelungen fei.

Wenn wir die Elegien als Höhepunkt hinnehmen, so verlohut sich,
die Linie des dichterischen Ausdrucks in ihrem Anstieg rückblickend zu
überschauen. Da sehen wir denn zwei Typen des Ausdrucks nebeneinander

hergehen und wechseln; der eine, subjektive, ist unmittelbares
Klingenlassen des Seelengrundes; der andere bedeutet eine große
Entpersönlichung. Beide durchdringen sich restlos erst in den Elegien. Der
Dichter übergeht sein subjektives Leben und wird Künder der Dinge
und ihrer Geheimnisse. Die unpersönliche Welt, wie sie mit tausend
Gesichtern chaotisch uns entgegentritt, wird in festgefügten Gedichten von
sachlich-plastischer Strenge geordnet. Und so wird der in den Dingen
trüumeudc Geist osfeubar; er wird zum Bewußtsein seiner selbst erweckt.
Dieses kosmische Werden geschieht in dcr Seele des Dichters, vollendet
sich in der Form des Dichtwerks.

Denken wir an die Verse des „Stundenbuchs", den Gehalt des

„Requiems" und dann vor allem an die „Aufzeichnungen", so wird
trotz der strengen Maße in Vers und Prosa klar, daß Rilke ebenso
ausschließlich, wie er sich an die Dinge hingegeben hat, auch in sich,
bei sich selbst verharren kann. Was ihn zu den Dingen hingezogen hat,
das ist ihre grenzenlose Einsamkeit, die in der Vcrlorenheit des Einzel-
menschen im All ihr Gegenbeispiel hat. Da sehen wir die Brücke, die
Ich und Welt im dichterischen Bewußtsein verbindet.

Über die Dinge, also mittelbar, sucht wohl Rilke als Dichter menschliche

Gemeinschaft. Jene Allgemeingültigkeit des Erlebens, wie des
Ausdrucks, die einer früheren Lyrik (und vielleicht Kunst überhaupt) und
im höchsten Maß dem Volkslied innewohnt, die lebt heute nicht mehr
und noch nicht. Rilke ist das Beispiel schroffster Isoliertheit des
modernen Künstlers, der nur auf sich allein gestellt in seinem Erleben,
von keinem soziologischen Fundament getragen wird. Will er seine
Sendung erfüllen, der Welt ihr Bild, dem Ich seine Schau geben, so

verHilst dazu allein ein Abrücken von sich selbst in der Strenge der Form
und Ausgehen von einem dem Ich entferntesten Gegenstand, um den
fremden, ebenso isolierten Leser zum subjektiven Gehalt zu führen, um



340 Wilhelm Sulser

ihn daran teilhaben zu lassen als an dem köstlichen Geschenk des

Künstlers.
Die Einsamkeit des Künstlers, soweit dieser Repräsentant in, des

Einzelnen überhaupt, spricht übermächtig aus den „Auszeichnungen
des Malte Laurids Brigge".

Aufzeichnungen gewähren dem Subjektivismus freiestes Schalten;
sind sie noch als Roman zu nehmen, so sind sie dessen offenste Form.
Die Sprache, an fich etwas Gemeinschaftliches, tritt im Eigensten der

Prägung bis an die Grenze möglicher Verständigung. Aber wir
erfassen das ausgesprochene Wort auf dem Weg über seinen unerhörten
Rhythmus.

Malte sucht sich der Gewalt des Lebens gegenüber zu behaupten.
Er sucht dessen Gesetze und vor allem das des eigenen Daseins zu
erfassen. Vielleicht, das; er dieses dann meistere. So steigt er die Stufenleiter

seiner Jahre in die Kindheit hinab. Mit jener durchdringenden
Kraft des Schauens, die er an den Dingen geübt, der sich die Dinge
aufgetan, will er nun sich als dem Kinde helfen, sich von der dumpfen,
drückenden Not kindlichen Lebens befreien, diese noch immer lastende
Lebensangst beschwören als Erwachsener, darüber hinaus Gewachsener,
banucn, wie es einst die Mutter für ihn konnte.

Weit mehr indes als mit dem Erkennen vermag er mit dem Mittel
dcr Liebe, die das Leben überwindet, weil sie nicht allein aus dieser
Welt ihre Kraft bekommt. Derart ist Malte schließlich gewappnet, nicht
zu siegen, aber doch zu überstehen.

Erkenntnis und Liebe haben den Schatz innerer Erfahrung
gemehrt. Die ganze Fülle wird in den Duineser Elegien noch einmal
geordnet und in die endgültige Form übermiesen, die sie hebt über den

bloßen Gebrauch alltöglichcn Daseins, aber auch hebt über deu Stand
bloßen Niedergeschriebcnseins.

II.
So stehen wir jetzt vor den Elegien, Man erinnert sich, was die

besondere lyrische Gattung der Elegie zu bedeuten hat. Sie preist letzte
Gedanken, die gleich fernsten Gestirnen am innern Sehkreis noch

emporsteigen wollen. Wir vermögen wohl noch, diese Ideen zu schauen,
aber sie sind bei uns uicht heimisch. Gewißheit ihrer letzten Höhe,
Gefühl der unendlichen Distanz, Wissen um die Spannung von ihrem
Bereich zu dem unfrigen, das alles geht ein in Wesen und Gehalt der
Elegie.

In der Tat: wie war im „Stundenbuch" Unendlichkeit noch
vereinbar mit dem nunc et nie et udique dieser Welt. Langsam über-
braudete ein Unbedingtes die aufgelösten Grenzen des Bedingten, und
dieses wurde aus seinem niedern Stande in einen geistigen Adelsstand
erhöht, stellte sich näher zum unumschränkten Königtum des Absoluten,
wollte gar mithelfen an der Aufrichtung der Herrschaft, Wie es der
typische Satz abendländischer Mystik besagt: Vcu5 in er^atnrä mirsdili
moä« «rsätur, ss ip8um manit'estäns.



Silkes Duineser Elegien. Z4I

Solch vertraute Beziehung ist in deu Duineser Elegien gebrochen.
Nicht hier, nicht dort fußt der Mensch, „und die findigen Tiere merken
es fchon, daß wir nicht sehr verläßlich zu Haus sind in der gedeuteten
Welt."

Das Leben ist von seinem Piedestal gestürzt, ist bedingt uud
zufällig, gebunden und bruchstückhaft. Es ist nicht das wahre Sein, ist
überhaupt nicht Sein, ist bloßes Werden und Vergehn, welches sich als
das schaut, was es ist. „Sieh, die Sterbenden, sollten sie nicht
vermuten, wie voll Vorwand das alles ist, was wir hier leisten. Alles
ist nicht es selbst." Doch ist dem Vergänglichen eine Ahnung vom Sein
eingegeben, eine Richtung dahin gewiesen. Aber wer verwirklicht Sein,
und wann, und wo? Das sind in der nackten Dürftigkeit analytischen
Denkens die Fragen der Duineser Elegien. Wie ein Ls«s« «stiuäto
begleiten sie den verhaltenen Reichtum der Versmelodik. Die gebändigten
Rhythmen und festen Maße schließen ihrer fast mathematischen Strenge
zum Trotz den Blick über die scharfe, endliche Umgrenzung hinaus ins
Ungcmessene, Nichtzumessende, nicht aus, (So ist es in der Musik
Cssar Francks,) Themata, beinahe wörtlich in ihren Anklängen, aus
deu „Aufzeichnungen", werden wieder aufgenommen, aber neu in ihrem
Bezug, gesetzt im Einklang mit dem einen Motiv, das da herrscht.

Nicht Gott mehr, wie im „Stundenbuch" (wie spielerisch mutet
manches drin jetzt fast an, am neuen Wissen gemessen), unmittelbar,
wird angerufen; aber auch „nicht daß du Gottes ertrügst die Stimme,
bei weitem. Aber das Wehende höre, die ununterbrochene Nachricht, die
aus Stille sich bildet,"

Sinnbild, Träger vollendeten Seins ist der Engel; in Furcht und
Zagen stehen wir ihm gegenüber. Dcr farbige Abglanz, in dem für
uns Ewiges sich spiegelt, schwach, unserer Schwäche entsprechend, — „das
Schöne ist nichts als des Schrecklichen Anfang, den wir noch grade
ertragen, und wir bewundern es fo, weil es gelassen verschmäht, uns zu
zerstören,"

Auf dem Gegensatz von Engel und Mensch ruht der nachdrückliche
Akzent vieler Verse der Elegien. Nur die großen Liebenden, der Held
und die srühe Hinüberbestimmten stehen in der erhabenen Nähe einer
Aufhebung dieses Gegensatzes, aber nicht aus Willen, sondern aus
Gnade oder Schicksal. In der weitesten Entfernung einer Aufhebung
jedoch wird der Gegensatz gleichnishaft in unser Inneres verlegt: „Engel
und Puppe... Dann kommt zusammen, was wir immerfort entzwein,
indem wir da sind."

Verschwindet das Hiesige fast am Gegenüber des „ganz Anderen",
im Ziel Ruhenden, führt dies Messen zur Verneinung in den ersten
Elegien, so gibt es in den folgenden Versen Anrufungen des Engels,
die erfüllt find vom Lobpreis der Erde und des Unsrigen. Glück und
Werke werden gezeigt, „daß wir solches vermochten, mein Atem reicht
für die Rühmung nicht aus. So haben wir dennoch nicht die Räume
versäumt, diese gewährenden, diese, unsere Räume."



342 lZans v. Liedig

Diese entschlossene Bejahung umfaßt schließlich das ganze Leben,
auch seine Fragwürdigkcit, Zur Verneinung ist diese Haltung nur
scheinbar ein Widerspruch. Auch das Bestehende in seiner ganzen Un-
vollkommenheit ruht irgendwie in Gott,

Vielleicht wird in dcr Zukunft das volle Dasein verwirklichte
Gestalt. Die Frage bleibt offen. Für den Tag und die Stunde geben
vielleicht diese Verse eine Antwort: „Jede dumpfe Umkehr der Welt
hat solche Enterbte, denen das Frühere nicht und noch nicht das Nächste

gehört., Uns soll dies nicht verwirren; es stärke in uns die Bewahrung
der noch erkannten Gestalt,"

Zeichen aber zur Bewahrung der Duineser Elegien als Gestalt,
das möchten meine hinweisenden Worte bedeuten, Gerüst sollten sie

sein, bloß äußerliches freilich, das uns stützt, die wir den ragenden
Bau dieser Verse uns in, das innere Leben einbilden wollen, „Denn
nirgends wird Welt sein als innen,"

Alfred Niebermann, Maler und Schriftsteller,
IS«-1926.

Von Hans v. Liebig.

„Daß Du nicht um Gunst und Lohn der Mächtigen

sorgst, dafür will ich Dich lieben und wie ein
Lied in reinem Ton soll Dein ganzes Leben
erklingen, nach Deiner Art."

(Gustav Freitag, Die Ahnen; Ivo.)
(Vin einem kürzlich erschienenen Buche „Der Fluch unserer Geschlechts-
<V) moral"l) sucht Dr. R. Ruedolf die Behauptung wissenschaftlich zu
belegen, unter dem Einsluß der christlichen Geschlechtsmoral sei der
höherwertige Mensch gnadenlos zum Aussterben verurteilt. Zuerst werde
dies Schicksal den „gescheiten" Menschen treffen; dann aber werde der
„anständige" Mensch ganz allgemein dem Untergang verfallen. In
einem wenige Wochen vor seinem Tode an mich gerichteten Briefe sprach

Alfred Niedermann von der Schwierigkeit, den Begriff des „anständigen"
Menschen zu definieren, und schlug dafür vor: „ein Mensch, der zu
Schofelm unfähig ist." Das ist eine Begriffserklärung aus der
Verneinung. Eine bejahende könnte man aus den oben angeführten Worten
G. Freitags schöpfen: anständige Menschen sind Menschen, deren Art
und Leben in reinem Tone erklingt.

Wenn eine Begriffserklärung auf das Leben eines Mannes zutrifft,
so auf das Alfred Niedermauns, der diesen Wahlspruch an die Spitze
seiner Tagebücher gestellt hat, und wenn ein Mann geeignet war, den

i) Verlag „Gesundes Leben", Rudolstadt, Preis 3 Mk,


	Rilkes Duineser Elegien

