
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 5-6

Artikel: Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung des Naturgeschehens

Autor: Witzig, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5Ius der amerikanischen Arbeiterbewegung, 307

traditionell geworden ist; ihr Ausgang war immer wieder dcr, das; die
Arbeiter höhere Löhne bewilligt bekamen, das Publikum aber ein höheres
Fahrgeld zahlen mußte, dessen Erträge noch reichlichen Extragcwinn
für die Unternchmergesellschasten abwarfen. Bei solcher Harmonie von
Unternehmern und Arbeitern boten sich sür Streikbrecher wenig
Aussichten. Als gefährlich jedoch erwiesen sich diese Streiks über die durch
sie bewirkte Schädigung des Publikums hinaus besonders insofern, als
sie sich durch Ansteckung wie ein fressendes Fieber ausbreiten konnten.
So haben die Chicagoer Verkehröarbciterstreits mehrfach den Arbeitern
und Angestellten in anderen Betrieben, die nicht auf so gutem Fuße mit
ihren Unternehmern standen, Anlaß gegeben, den Gedanken eines echten,
unverabredeten Generalstreiks in die Öffentlichkeit zu schleudern. Man
machte die alte Erfahrung, daß aucb das harmlos gcmeiute Spiel mit
dem Pulverfaß seine Gefahren birgt. Aber in solchen Fällen haben
die Leiter dcr Gewerkschaften mit großem Geschick andere Organisationen

wie die später noch zu behandelnden „Jndustrial Worte»?
of the World" als die Schuldigen hinzustellen verstanden, die dann
dem nicht hinter die Kulissen schauenden Publikum als die Totcngräbcr
aller wirtschastlichen Ordnung erscheinen mußten.

Wir sind mit den Trade Unions noch nicht zu Ende. Ein paar
Besonderheiten ihrer Organisation müssen noch behandelt werden, die
erst den Schlüssel liefern für das Vcrstchcn ihrer Großmachtstellung.

(Schluß folgt.)

Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung
des NaturgefchehenS.

Von Jean Witzig, Zürich.

H^ls Begründer dcr modernen Auffassung in Phnsit und Astronomie
>4 galten bis anhin in erster Linie Kepler und Galilei. Kcplcrs Haupt-
vcrdicnst knüpft sich an die Aufstellung der drei Planetcngesetzc, durch
die er nicht allein die Richtigkeit des kopcrnikanischen Planetensystems
bewiesen, sondern auch die neue Himmelsmechanik eingeleitet hat. Galilei
sodann wird als Hauptbegründer der neuen Physik verehrt wegen seiner
neuen Prinzipien in der Mechanik, sowohl in Bezug auf das
Gleichgewicht (Statik) als auch auf die Bewegung oder Dynamik (Trägheitsgesetz;

Kraftbcgriff; Fallgesetz).
Vertreter ciner ganz anderen Anschauung ist Pierre D u h e m,

Professor in Bordeaux. In einem dreibändigen Werke (Ltuäes sur
I^eonsrä äe Vinci, Premiers serie ?sri8 1906, 8e«cmä6 ssrie ?sri8 1909,
troisiems seris ?sris 1913) versucht er dcn Nachweis zu erbringen, daß
der Ausgangspunkt der modernen Dynamik und Himmelsphysik auf viel
früher anzusetzen sei, nämlich schon aufs 14. Jahrhundert. Im dritten



308 Zecm XVitzig

Bande, der den Untertitel führt ,I^es piseur8eur3 pärizieos äs (Zälilss",
werden die Pariser Ockhamisten Buridan, Albert von Sachsen und
Nikolaus von Oresme geradezu als die Vorläufer von Kepler und Galilei
dargestellt. Überdies schiebt Pierre Duhem Buridan die Erfindung der
analytischen Geometrie zu, als deren Begründer bekanntlich Descartes
gilt. (Vgl. beispielsweise die 1925 erschienenen „Klassische Stücke aus
dcr Mathematik von Andreas Speiser".) In seinem Vorwort zum
dritten Bande, Seite XIII und Seite XIV, schreibt Duhem wörtlich:
„Wäre die Buchdruckerkunst zweihundert Jahre früher erfunden worden,
so hätte sie von Fall zu Fall die Werke veröffentlicht, die auf den
Trümmern der aristotelischen Physik die Grundmauern der Mechanik
errichteten, auf die die modernen Zeiten mit Recht stolz sind. Diese
Ersetzung der Physik des Aristoteles durch die moderne Physik ist das
Ergebnis laugdauernder und außerordentlich krastvoller Bemühungen.
Diese Bemühungen finden ihren Stützpunkt in der ältesten und glänzendsten

mittelalterlichen Universität, in der Universität von Paris, Wie
sollte ein Pariser nicht stolz darauf sein? Ihre hervorragenden
Förderer waren der Picards Johann Buridan und der Normanne Nikolaus
von Oresme. Wie sollte ein Franzose nicht berechtigte Genugtuung
darüber empsindcn! — — Sie gingen aus dem hartnäckigen Kampfe
hervor, den die Universität Paris, als wahre Hüterin des katholischen
Glaubens in jener Zeit, gegen das Heidentum der Peripatetikcr und
Neuplatoniker geführt hat. Wie sollte ein Christ nicht Gott dafür
danken?"

Die Frage ist nun die: Haben die genannten Vertreter der
Spätscholastik mit ihrer Bekämpfung der aristotelischen Naturauffassung
tatsächlich die Neuzeit vorbereitet, oder haben sie nicht vielmehr bloß dig
antike aristotelische Betrachtungsweise in einer Weise umgeformt, die
dem mittelalterlichen Geistesleben entsprach?

Wenn man sich hierüber Klarheit verschaffen will, so ist es

unumgänglich, sich zu vergegenwärtigen, 1. welches die wesentlichen Züge
des aristotelischen, 2. welches die des mittelalterlichen, und 3. welch«
die des neuzeitlichen Weltbildes seien. Dabei ist indessen zu beachteri,
daß die Art und Weise, wie die Vorgänge in der unbelebten Welt
begriffen wurden, nicht für sich allein untersucht werden kann; es muß
vielmehr auch darüber Klarheit herrschen, wie das menschliche Leben
ehemals ausgefaßt und verstanden wurde. Schenkt man diesem
hochwichtigen Zusammenhang nicht die gebührende Aufmerksamkeit, so ist
Gefahr vorhanden, daß man in die der Vergangenheit angehörenden
Anschauungen Gesichtspunkte hineinträgt, die, weil sie der uns geläufigen
modernen Betrachtungsweise entstammen, notwendigerweise verfälschen
müssen und verwirren. So muß also, wenn die aristotelische Auffassung
des Naturgeschehens richtig gewürdigt werden soll, auch bekannt sein,
wie Aristoteles die Lebenserscheinungen, insbesondere, wie er das Geistesleben

auffaßt. Vom Mittelalter fernerhin ist gar nicht zu reden, ohne
daß man Augustin herbeizieht; Augustin, der nicht bloß die geistige
Höhe des alten Christentums bildete, der auch, wenn schon teilweise be-



Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung des Naturgeschehens. 309

kämpft, mit seinem Einfluß das Mittelalter noch beherrschte. Vergesse
man ja nicht: Die Bestrebungen des Mittelalters galten keineswegs in
erster Linie der Naturerkenntnis; sie galten der Befestigung der Herrschaft

des Christentums und der Kirche. (Von den vorstehend
angeführten mittelalterlichen Scholastikern — ihre Hauptwirksamkeit fällt in
die Mitte des 14. Jahrhunderts — war Albert von Sachsen unter
anderm auch Bischof von Halberstadt; Oresme zunächst Kanonikus zu
Rouen, später in Paris und zuletzt Bischof in Lisieux.)

Werfen wir zunächst einen Blick auf die antike Auffassung.

Die antike Raturauffassung.
Bei Aristoteles zerfällt das Weltganze in zwei Hälften, die irdische

und die himmlische Welt. Die himmlische Welt, die aus dem einfachsten
und leichtesten aller Körper, dem Äther, besteht, wölbt sich über die Erde
und umschließt dieselbe. Die himmlischen Körper sind nach Aristoteles
unentstanden, unveränderlich und unvergänglich. Um die Bewegung der
Gestirne zu erklären, nimmt Aristoteles an, jeder Stern sei in einer aus
Dunstmasse bestehenden Hohlkugel, der Sphäre, befestigt, die sich bewege
und den kugelförmigen Körper mit sich führe.

Damit das Weltgebäude sich im Kreise drehen kann, muß im
Mittelpunkt der Welt ein ruhender Punkt vorhanden sein. Dieser Punkt
ist die Erde, der auch die vollkommenste Form, die Kugclform, zukommt.
Während die himmlischen Körper aus einem einfachen Stoffe bestehen,
setzt sich die Erde aus den vier Elementen Feuer, Luft, Wasser und
Erde zusammen. Sie sind leicht oder schwer und bewegen sich ihrer
Natur gemäß nur geradlinig nach oben oder nach unten.

Die himmlische und die irdische Welt muß begrenzt sein, da sie

durch das Denken erfaßt werden kann; eine unbegrenzte Größe kann
weder gedacht noch sinnlich wahrgenommen werden. Einem unbegrenzten
Körper käme keine bestimmte Form zu; ferner wäre im Unbegrenzten
die geradlinige Bewegung nicht möglich, weil es da beispielsweise kein
Oben und kein Unten gibt, nach dem hin sich die schweren oder leichten
Körper bewegen könnten. Ebenso wäre die Kreislinie undenkbar, da
diese Linie eine begrenzte ist und sich um einen Mittelpunkt dreheu muß
(den es im Unendlichen nicht gibt). Aus der Begrenztheit der Körper
folgt die Einheit und Einzigartigkeit der Welt. Die Unmöglichkeit des
leeren Raums ergibt sich für Aristoteles aus der Fallgeschwindigkeit der
Körper in verschiedenen Medien, (Die Leere wäre in keinem angebbaren
Verhältnis zu einem der vorhandenen körperlichen Medien, z. B. der Luft;
die Geschwindigkeit müßte daher eine unendlich schnelle sein, was
undenkbar ist.)

Die Unbewegtheit der Erde ist für Aristoteles aus dem Verhalten
der schweren Körper ersichtlich, die alle zu diesem einen Mittelpunkt
hiustreben. Außerdem gelangen in die Höhe geschleuderte Körper stets
wieder am selben Ort zu Boden, was unmöglich wäre, wenn die Erde
stch bewegte; der von der Erde losgelöste Körper müßte ja beim Fallen



Zio ^jscm Witzig

an einem andern Orte auf die Erdoverfläche kommen. Während, wie
bereits angeführt, der Äther als der ursprünglichste Körper sich

kreisförmig bewegt, ersolgt die Bewegung der vier elementaren Körper
geradlinig nach oben oder nach unten. Diese geradlinige Bewegung kann
nun wiederum natnrgcmäß oder auch naturwidrig sein. Naturgemäß
beispielsweise ist das Fallen der schweren Körper nach unten und das
Steigen der leichten Körper nach oben. Naturwidrig hingegeu ist die
Bewegung des Schweren nach oben und das Fallen des Leichten nach
unten. Wie sich Aristoteles die naturwidrige Bewegung erklärt, mag
im Folgenden gezeigt werden am Wurf eines in die Höhe geschleuderten
Körpers.

Wenn ein Stein durch die Hand gehoben und in beliebiger Lage
festgehalten wird, so entsteht eine naiurwidrige Bewegung und eine
naturwidrige Ruhe: beides, Bewegung und Ruhe, ist erzwungen durch
die Hand. Sobald das Vcrbundensein von Hand und Stein anfhört,
der Zwang also sein Ende hat, sällt entweder der naturwidrig i» der
Ruhe festgehaltene Körper zu Boden, oder aber, geworfen, steigt er
zunächst weiter ganz gea,en seine Natur, scheinbar von sich aus, und sällt
erst später. Weil der Stein aber seine Natur tatsächlich nicht ändern
kann (das wäre ja ein Wunder), muß au Stelle der Hand ein anderes
Mittel die naturwidrige Bewegung erzwingen. Außer mit der Hand
steht der Stein nur noch mit der Luft in Berührung: folglich hat die

Luft uuumehr die Rolle der Hand übernommen. Wenn auch die Luft
zunächst dem geworfenen Stein Widerstand leistet, so kann sie umgekehrt
auch in Bewegung geraten und zwar in eine Bewegung, die nicht
aufhört, wenn die Ursache der Bewegung aufhört. Teile der Luft bewegen
die ihr zunächst verbundenen Teile, ohne daß die gesamte Luftmasse in
Bewegung geraten müßte. Diese, durch die weisende Hand erzengte
Luftbewegung, muß demnach das Mittel sein, das den Stein weiterbewegt.
Daß die Luft tatsächlich mit großer Kraft begabt ist, die nur geweckt
werden muß, zeigt die Gewalt des Sturmes.

Wie der unveränderlichen und ewigen Kreisbewegung der
himmlischen Welt die vom Gegensalz beherrschte Bewegung dcr irdischen Körper
gegeuübertritt, so können sich auch die vier Elemente, im Gegensatz zum
sich ewig gleich bleibenden Äther, verändern und ineinander verwandeln:
freilich nicht in beliebiger regelloser Weise, sondern bloß nach einer in
ihnen schlummernden Möglichkeit zu vernunftgemäßem Wirken. Diese
im Stoff selbst liegende Denkkraft wird angeregt durch die göttliche
Vernunft, die dem Stoffe gegenübertritt. Die Vernunft gestaltet den Stoff
und macht ihn zu einem ausgedehnten und wahrnehmbaren Ding? diese

gestaltende Denkkraft kann verglichen werden mit einer Form, in die
der Stoff gepreßt wird. Aristoteles nennt sie denn tatsächlich auch Form;
da sie den Stoff beseelt, kann sie auch als Seele des Stoffes bezeichnet
werden. Alles Werden stellt so einen Entwicklungsvorgang dar vom
Möglichen zum Wirklichen; das Ziel dieses Entwicklungsvorgangs ist
es, Gott, als dem Inbegriff des absolut Vollkommenen, Unvergänglichen,

Unentstandenen, ähnlich zu werden.



Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung des Naturzeschehens. Zl l

Die mittelalterliche Naturauffassung.
Eine Veränderung in der aristotelischen Lehre trat ein, als im

Mittelalter zwecks Begründung nnd Ausgestaltung des Christentnms
griechisches und jüdisches Geistesleben miteinander verknüpst wurden.
Einer derartigen Verbindung stellten sich zunüchst zwar starke Hindernisse

entgegen. Dem Griechen scheint die allem überlegene Krast die
Denkkraft, die Vernunft: auf der Vernunft beruht die Welt uud mittels
dcr Vernunft durchdringt er die Welt. Der Jude anderseits erblickt im
Willen dcn Urgrund allcr Tinge: im Willen, der da ist, weil er da ist:
dcr — als göttlicher Wille vorgestellt — auch Sprünge machen nnd
Wunder verrichten kann. Dem Griechen ist die Welt etwas Gegliedertes
und Gcsctzmäßigcs; dem Juden ist sie etwas Unfaßbares und Unbcgreif-
lichcs. Immerhin war eine Vereinigung beider Anschauungen möglich;
weder das Denken noch das Wollen bestehen ja abgesondert und für sich

allein; immcr ist am Endc der denkende auch dcr wollende, der wollende
auch der denkende Mensch.

Für das Mittelalter nun lautete die Fragestellung so: Wie kann
die Lehre des Christentums (das nach der Meinung dcr Kirchc seine
Wurzel im Judentum hat> mit Hilfe des griechischen Geisteslebens
ausgestaltet werden?

Diese Aufgabe loste Augustin im Gottesstaate (äe «vitale ciei). Von
Aristoteles übernimmt Augustin die gesamte Vorstellung des äußeren
Weltbildes; wie bei Aristoteles gibt es bei ihm eine irdische Welt mit
den vier Elementen Erde, Feuer, Luft und Wasser; eine himmlische Welt
mit dcn samt ihren Sphären sich drehenden Gestirnen. Aber — nnd
das ist das Neue — an Stelle der griechischen Vernunft, die bloß die
bereits im Stoffe vorhandenen Möglichkeiten zur Entwicklung bringt,
tritt ein allmächtiger Schöpfer, der an gar nichts gebunden ist und
aus sich heraus gestaltet, was er will und wie er will; in Sonne, Mond
nnd Sterne, die er selbst hervorgebracht hat, hat er den Willen zum
Dasein gelegt. Und ganz so verhält es sich bei den Körpern der irdischen
Welt; anch hier setzt Augustin als treibende Kraft an Stelle dcr Tent-
kraft die Willenskraft. Bei Pflanzen und Tieren schon ist sie vorhanden,
wenngleich in dumpferer, unbewußterer Weise; im Menschen aber tritt
sie voll in die Erscheinung: dem Menschen ist die Fähigkeit verliehen
zum sreien, vernünftigen Handeln, zur selbständigen Entscheidung für
Gut und Böse. Wenn auch das Naturgcschehen weiterhin von Gesetz
nnd Ordnung beherrscht ist, so ist doch die Möglichkeit vorhanden zu
ausnahmewciscm Verhalten.

Nicht allein dcr Schöpfer kann durch einen Eingriff das Wesen eines
Dinges verändern, auch die Dinge selbst können durch Aufcinandcrwirken
eine gcgenseitige Umgestaltung hervorbringen. (Die Dinge sind selber
Wundertäter.) Allerdings vermeidet Augustin innerhalb dcr Körper-
welt die Annahme von Wnndern; er sügt einfach der Lehre vom Natur-
geschehcn seine Lehre vom Wirken des Willens ein.

Hiegegen unternimmt nach E. Wohlwill (Physikalische Zeitschrift,
7, Jahrgang, l.906) im ö. Jahrhundert Johannes Philoponus das Ein-



312 Zean Witzig

pflanzen einer neuen Wirkungsweise in die Dinge zur Erklärung des

Naturgeschehens, ohne indessen die aristotelische Naturlehre verdrängen
zu können. Thomas von Aauin — die Lehre von Philoponus musste
demnach im 13. Jahrhundert an der Pariser Universität bekannt sein
— wendet sich nämlich gegen die Annahme, man hätte einem geworfenen
Stein Kraft eingeprägt; entweder, sagt er, müßte die naturwidrige
Bewegung im Stein einem inneren Prinzip gemäß vorhanden sein, was
aber dem Begriff des Naturwidrigen widerspreche; oder dann müßte
der Stein seine substantielle Form verändert haben, was gegen den
gesunden Menschenverstand verstößt. Thomas von Aquin hält deshalb an
der aristotelischen Auffassung als an der vernünftigen fest. Erst im 14.

Jahrhundert gelangte die Zuhilfenahme der „eingegebenen" oder
„eingepflanzten" Kraft zur Geltung, nämlich in der Lehre vom
Impetus, die von den Vertretern der Spätscholastik: Buridan, Albert von
Sachsen, Oresme, und im weiteren — freilich in veränderter Form —
von Nikolaus von Kues und Leonardo da Vinci vertreten wurde. Da
nach Duhem der Zeitpunkt, wo Buridan die Jmpetuslehre ausgeheckt
hat, die antike Naturauffassung von der modernen trennen will, soll im
Folgenden diese Jmpetuslehre näher ins Auge gefaßt werden.

Die Lehre vom Impetus.
Ausgang ist die Frage Buridans: Wird der geworfene Gegenstand,

nachdem er die Hand des Werfenden verlassen hat, durch die Luft
bewegt? Wenn nicht, wodurch wird er bewegt?

Zunächst weist Buridan an den Beispielen des angetriebenen Kreisels,
des Schlcifssteins, des Wurfspießes, des stromaufwärts geruderten Schiffes
darauf hin, daß die Weiterbewegung nicht von der Luft verursacht
werden könne, da die Luft dem Körper vielmehr Widerstand leiste. Da
auch kein anderer Körper für die Weiterbewegung verantwortlich
gemacht werden könne, kommt Buridan zum Schlüsse, dem sich bewegenden
Körper müsse eine bewegende Kraft, der Impetus, eingeprägt worden
sein. Buridan beschreibt den Impetus folgendermaßen (Seite 40, Ltuäes,
troisisme ssrie):

„Während der Beweger das Bewegte bewegt, prägt er ihm einen
gewissen Impetus ein, eine gewisse Macht, die fähig ist, das Bewegbare
in derselben Richtung zu bewegen, in welcher der Beweger es bewegt,
sei es nach oben oder unten, oder seitwärts oder im Kreise. Je größer
die Geschwindigkeit ist, mit welcher der Beweger das Bewegbare bewegt,
desto stärker ist der Impetus, den er ihm einprägt. Der Impetus
bewegt den Stein, nachdem derjenige, der ihn wirft, aufgehört hat, ihn
zu bewegen. Aber durch den Widerstand der Luft und auch durch die
Schwere, die den Stein zwingt, sich in einem Sinne zu bewegen, der
dem entgegengesetzt ist, in welchem der Impetus zu bewegen die Macht
hat, wird der Impetus kontinuierlich schwächer. Infolgedessen wird die

Bewegung des Steins unaufhörlich langsamer. Dieser Impetus wird
schließlich besiegt und aufgehoben an dem Punkt, wo die Schwere über



Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung des Naturgeschehens. 313

ihn die Oberhand gewinnt, und von da an der Stein an seinen natürlichen

Ort bewegt."
Diese Jmpetustheorie mag dem naiven Menschen zunächst ganz

natürlich vorkommen. Und da auch bei dem mit der kritischen Auf-
sassuugswcise des Naturgeschehens uicht Unvcrtrauten die naive
Auffassungsweise sich immer noch geltend macht, so kann ihm zunächst
verborgen bleiben, wo bei dieser Theorie der Fehler steckt. Eine eingehend^
Betrachtung der Jmpetuslehre ist deshalb angebracht. Achten wir
zunächst darauf, bei welchen Bewegungsvorgäugen der Impetus auftritt
und welche Wandlungen im Verlauf des 14. Jahrhunderts er durchmacht.

Durch die Annahme des Impetus ist die Möglichkeit geschaffen,
jede Bewegung, die nicht in der Natur eines Körpers begründet ist,
auf einen erhaltenen Jmpetns zurückzuführen. Zufolge dieser Annahme
verleiht die Sehne des Bogens dem Pfeile, die sich im Schwung
befindende Hand dem Steine, die dcn Kreisel umivindende und in Drehung
versetzende Schnur dem Kreisel einen Impetus. Unter Zuhilfenahme
des Impetus erklärt Buridan die Zunahme der Fallgeschwindigkeit eines
Körpers: Die dem fallenden Körper innewohnende Schwere würde von
sich aus dcr Erde mit gleicher Geschwindigkeit zustreben. Die Erfahrung
zeigt aber, daß der fallende Körper in Wirklichkeit mit wachsender
Geschwindigkeit fällt. Buridan zieht nun den Schluß, die Schwere des

Körpers verleihe dein fallenden Körper einen Impetus, der zur Schwere
noch hinzutrete und so ein rascheres Fallen verursache. Diese durch den

Impetus verstärkte Schwere kann wiederum einen Impetus erzeugen
und die Geschwindigkeit abermals verstärken, so daß die Bewegung
fortwährend eine schnellere wird.

Der Impetus dient aber auch zur Erklärung dcr Bewegungen der
Gestirne, Wie die Hand des Menschen dem geworfenen Steine, so hat
in entsprechender Weise dcr Schöpfer bei Erschaffung der Welt jedem
Gestirn einen Impetus eingeprägt, vermöge dessen es sich fortan in
der Kreisbahn bewegt. Die verschiedenen Jmvetusarten, welche Gott
den himmlischen Körpern eingepflanzt hat, sind im Verlauf der Zeit
weder abgeschwächt noch gestärkt worden, weil in diesen himmlischen
Körpern kein Zwang zu anderen Bewegungen vorhanden und weil auch
keinerlei Widerstand da ist, der die Jmpetusarten zerstören oder
unterdrücken könnte.

Albert von Sachsen, ein Schüler Buridans, vertrat ebenfalls die
Jmpetuslehre; auch bei ihm aber bleibt bei der Anwendung dieser Lehre
zur Erklärung der kosmischen Bewegungen, die Kreisbahn der Gestirne
(wie bei Buridan) eine einfache Linie, während in Wirklichkeit die Kreislinie

nur entstehen kann, wenn fortwährend eine Kraft auf einen Körper
einwirkt. In einer Untersuchung über das Fallgesetz nahm er die
Geschwindigkeit noch proportional dem durchlaufenen Raume an.

Nikolaus von Oresme teilte ebenfalls die Anschanungen Buridans
und Alberts von Sachsen in Bezug auf die Jmpetustheorie. Er wandte
sich ferner mit andern Zeitgenossen gegen die aristotelische Lehre von
der Ruhe der Erde und dcr Bewegung des Himmels. Nach Duhem
soll er aus diesem Grunde nicht nur ein Vorläufer von Kopcrnitus sein.



314 Zeon Witzig

sondern überdies ein Vorläufer Descartes (als Erfinder der analytischen
Geometrie) und Galileis (als Entdecker des Fallgcsetzes).

In Wirklichkeit hat jedoch Oresme die analytische Geometrie nicht
ersunden. Und was das Fallgesetz betrifft, so stellt der Satz, auf dcn
Duhem in erster Linie fußt, nämlich daß (Seite 396) „der von einem
fallenden Körper in gleichförmig veränderter (beschleunigter) Bewegung
durchlaufene Raum gleich ist dem Raume, der in gleichförmiger
Bewegung in derselben Dauer, aber mit mittlerer Geschwindigkeit
durchlaufen wird", kein Fallgcsetz dar, sondern bloß die Definition der „mittleren

Geschwindigkeit". Das Wesen der Fallgesetze Galileis ist jedoch
darin zu sehen, daß der Fallraum, die Fallzeit und die Fallgeschwindigkeit

miteinander verknüpft werden. Der Mittelwert jedoch ist kein Gesetz,

das die inl Mittelwert zusammengefaßten Größen zu andern Größen
in einen bestimmten Zusammenhang brächte.

Von einer modernen, mechanischen Auffassung des Naturgeschehens
kann bei Oresme keine Rede sein. Auch bei ihm, wie bei Aristoteles,
gibt es himmlische und irdische Körper. Die himmlischen, die Gestirne,
beruhen in sich und bewegen sich daher in der Kreisbahn. Die irdischen,
die wie bei Aristoteles aus den vier Elementen bestehen, sind ebenfalls
an sich leicht oder schwer; einem natürlichen Triebe folgend, fallen sie

nach unten oder steigen nach oben. Kommt eine „naturwidrige" Bewegung
zustande, so ist sie einzig ermöglicht worden durch den Impetus. Der
Impetus ist nun einmal eine Kraft, die zu den übrigen, von Natur
vorhandenen Eigenschaften eines Körpers hinzutritt; er entsteht — wie,
kann weiter nicht begründet werden; es handelt sich also um ein offenbares

Wunder — lediglich bei Anlaß einer sogenannten naturwidrigen
Bewegung; im ruhenden Körper ist er nicht vorhanden. Die Stärke des

Impetus, der bei himmlischen und irdischen Dingen etwas Gleichartiges
ist, ist bedingt durch die Heftigkeit der Bewegung, die den Impetus
hervorbringt; allerdings werden in den verschiedenen Körpern auch
verschiedene Grade der Empfänglichkeit vorausgesetzt. Auch für die Form
der Bewegung ist der Impetus maßgebend; die himmlischen Körper oder
den Kreisel z. B. bewegt er kreisförmig.

Der Impetus kann somit nicht als eine mechanische Kraft gelten,
die mechanisch wirkt. Die mechanische Kraft, genauer der Stoß, kann
einzig eine gleichförmige, geradlinige Bewegung erzeugen; eine
kreisförmige Bewegung sowohl wie eine beständig an Geschwindigkeit
zunehmende geradlinge Bewegung entstehen nur, wenn beständig eine
Kraft auf den Körper einwirkt. (Freier Fall; Planetenbewegung.)

Sehr deutlich tritt das selbsttätige, nicht an eine Wirkungsgemein-
schast von mechanischen Kräften gebundene Wesen des Impetus in
späterer Zeit zutage, bei Nikolaus von Kues in der ersten Hälfte und
bei Leonardo da Vinci in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Bei
Leonardo gibt der Impetus „allen Dingen ein tätiges Leben von munderbarer

Macht"; er „zwingt alle geschaffenen Dinge zur Veränderung
ihrer Gestalt und Lage"; wir haben es hier bereits mit einer pan-
theistischen Betrachtungsweise zu tun.



Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung des Naturgeschehens. 315

Die neuzeitliche Naturauffassung.
So recht unzweideutig klar, daß es sich bei den Vertretern der

Jmpetuslehre nicht um den Beginn der neuzeitlichen Auffassung des

Naturgeschehens handeln kann, wird es uns sreilich erst, wenn wir der
mittelalterlichen Auffassung die Naturauffassung Kopernikus', Keplers
und Galileis gegenüberstellen! wir können dann auch wenigstens
annähernd ermessen, welch ungeheure Schwierigkeiten für die Begründer
des modernen Weltbildes zu besiegen waren.

Begründet wurde die von Ursprung aus neue, mechanische Natur-
lehre von Kopernikus durch die drei Sätze des Kopernikus:

1. Die Erde dreht sich von West nach Ost um eine feste Achse;
daraus entspringt die scheinbare Bewegung der Himmelskörper von Ost
nach West.

2. Die Erde läuft, während sie sich von West nach Ost um ihre
Achse dreht, in derselben Richtung zugleich um die Sonne; dabei behält
die Achse fortwährend eine parallele Lage.

3. Wie die Erde laufen alle Planeten um die Sonne.
Nach Poggendorf, Geschichte der Mechanik, hatte Kopernikus

allerdings noch keine mechanische Auffassung von den Bewegungen der
Himmelskörper. Die mechanische Betrachtungsweise geht nicht aus der
Phänomenologischen Beschreibung der Bewegungen hervor; eine neue
Auffassung von der Ursache dcr Veränderung in den Dingen muß
hinzutreten. Erst Kepler gelangte zu einem völlig neuartigen Begriffe der
Schwere. Er erkannte, daß ein Körper nicht an sich schwer sei, sondern
nur im Zusammenhang mit andern Körpern. Er stellte das Axiom auf,
„daß jede körperliche Substanz als solche an jedem Ort, wo sie allein
außerhalb des Wirkungskreises eines verwandten Körpers sich befinde,
ruhen kann, und daß die Schwere in einer wechselweisen, zur
Vereinigung oder Verbindung sührenden materiellen Einwirkung verwanoter
Körper aufeinander besteht."

Die Einsicht, daß 1. jeder Körper, sofern nicht lebendige Kräfte
in Betracht kommen, an jeder Stelle im Weltraum in Ruhe bleibe, und
daß aber 2. je zwei Körper zufolge ihrer körperlichen Beschaffenheit,
ohne daß in ihnen vorhandene lebendige Kräfte mitwirken, sich zu
einander bewegen, führte zu den Keplerschen Planetengesetzen:

1. Alle Planeten bewegen sich in Ellipsen, in deren einem Brennpunkt

die Sonne steht.
2. Der von der Sonne nach einem Planeten gezogene rääius veetor

beschreibt in gleichen Zeiten gleiche Flächenräume.
3. Die Kuben der großen Bahnenachsen verhalten sich wie die

Ouadrate der Umlaufszeiten.
Zu einer befriedigenden Erklärung der Himmelsbcwegungen konnte

Kepler nicht gelangen, da er annahm, jeder Körper befinde sich von sich

aus in der Ruhelage. Den entscheidenden Schritt in der angebahnten
Entwicklung tat Galilei. Durch seine Fallversuche gelangte er zur Er-



3lb ?ecm Witzig

keuntnis, „daß der Geschwindigkcitswert, den ein Körper aufweist, in
ihm felbst unzerstörbar enthalten ist,"

Damit trennt sich deutlich und zum ersten Mal die belebte Welt
von der unbelebten. In der unbelebten Welt gilt nach Dcscartes die
Voraussetzung, daß jeder Körper ursprünglich „in demselben Zustand
verharrt (Trägheit) und ihn nur infolge äußerer Ursachen verändert",
daß er „für sich betrachtet nur in gerader Richtung, also nie in
gekrümmter, seine Bewegung fortzusetzen strebt."

Zustandsänderuugen der unbelebten Körper werden danach also
auf Druck und Stoß von massebegabtcn Körpern zurückgeführt, sodaß
die gesamte körperhafte Welt einen Bcwegungsmechanismus bildet. Auch
als Newton an Stelle von Druck und Stoß verborgener Massen die

Zentripetalkraft als Ursache der Zustandsänderung auuahm, um eine
exakte Ableitung der die Planctcnbewegnng beherrschenden Gravitationsgesetze

zu ermöglichen, wurde damit im Prinzip die Ertlärnngswcise
des Naturgescheheus nicht geändert.

In dieser neuen Auffassungsweisc wird vom Standpunkt der
Mechanik die Masse als das Wesen der Körper erblickt. Die Masse ist
bestimmend sowohl für das Beharren eines Körpers im Zustand der
gleichförmigen geradlinigen Bewegung, als auch für die Änderung des
Zustandes, wenn eine solche eintritt. Die Masse tritt an Stelle sowohl
der aristotelischen Vernunft als der augustinischen Willenskraft,

Zur Verdeutlichung des fundamentalen Unterschiedes zwischen
mittelalterlicher uud moderner Naturlehre sei nunmehr dargestellt, wie
nach Galilei der Wurf aufzufassen ist,

Galilei unterscheidet beim horizontalen Wurf zwei voneinander
unabhängige Bewegungen, die horizontal gleichförmig und die vertikal
gleichförmig beschleunigte Bewegung: beide Bewegungen sind in jedem

Zeitclement vorhanden. Würde dcr Stein bloß von dem von der Hand
ausgehenden Stoß angetrieben, so müßte er sich gleichförmig in
horizontaler Richtung fortbewegen; wirkte allein die eine vertikal
gleichförmig beschleunigte Bewegung erzeugende Schwerkraft dcr Erde, fo

müßte der Stein senkrecht zu Boden fallen. Da beide Bewegungen
unabhängig voneinander sind, muß also beim horizontalen Wurf der
geworfene Stein 1. die Erde in gleicher Zeit erreichen wie beim freien
Fall, 2. hat er in der für den freien Fall erforderlichen Zeit eine
bestimmte seitliche Fortbewegung erfahren. Beide Bewegungen kombinieren
sich in jedem Zcitelement nach dem von Galilei entdeckten Parallelogramm

der Kräste, so daß der Stein eine parabelsörmige Linie beschreibt.

Diese Ausführungen mögen gezeigt haben, daß es der Stichhaltigkeit

entbehrt, wenn Baumgartner in F. Überwegs Geschichte der Philosophie

im Anschluß an Pierre Duhem der Spätscholastik die Begründung
der modernen Naturbetrachtung zuweist. Kepler und Galilei sind die

Bahnbrecher; sie sind es nicht allein durch die Ergebnisse ihrer
Forschungen, sondern ebensosehr durch den neuen Geist und die neue
Methode: Verbindung von Experiment mit mathematischer Spekulation.



Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung des liaturgeschehens. 317

Ausführlichere Mitteilungen über die Forschungen Duhems finden
sich in „Die antike und moderne Auffassung vom Naturgeschehen", von
Dr. Clara Camenzind, Langensalza, Hermann Beyer K Mann; auf diese

interessante Arbeit, die als Heft 9 der „Beiträge zur Pädagogik und
Psychologie, herausgegeben von Prof. Dr, S. F. Lipps in Zürich,
erschienen ist, sei hiemit ausdrücklich hingewiesen.

Alrich Bräker, „Der arme Mann im Tocken-
burg".

Von G. S. Voellmy, Wattwil.

1 Ulrich Bröker ist nicht ein Fürst im Reiche der Dichter und Denker.
4^ Aber er ist ein guter Bürger darin und von vielen wohl gelitten,
ja um seiner unverfälschten, köstlichen Eigenart willen geliebt, geschätzt
und verehrt. Weil er ein Bürger des alten Helvetiens war und einer
alteingesessenen Familie seines engeren Vaterlandes Toggenburg
entstammt, dürfen wir Schweizer erst recht nicht achtlos an ihm vorbeigehen.

Zum mindesten sollten alle, denen schweizerisches Sprachgut
und schweizerisches Volkstum lieb ist, sich seiner annehmen und ihm
ein Ehrenplätzchen warm halten, wie es dem „Armen Manne mit der
reichen Seele" auf immer gebührt.

Unsere Zeit bedarf weniger der abgefeimten Verstandesnaturen,
der Allklugen und Allwissenden, der Ganzfertigen — ach, sie hat deren
übergenug! Aber Menschen mit einem reichen Gemüt, welche an Brot
und Spielen noch kein Genüge finden, sondern hungern und dürsten nach

unvergänglichen Werten, solche tun unserer Zeit not!
So einer war Ulrich Bröker.

Zeitbild und Zeitgeist.
Das Toggenburg unterstand noch im XVIII. Jahrhundert dem

Fürstabt von St. Gallen. Er war der Landesherr. Reformierte und
katholische Toggenburger waren seine Landeskindcr. In seinem Namen
verwaltete der Landvogt zu Lichtensteig die Landschaft. War ganz
besonders im XVII. Jahrhundert die Drangsal von feiten der Herrschaft
für die Reformierten groß gewesen und die Einengung in Glaubenssachen

und politischen Rechten und Freiheiten fast unerträglich geworden,
so änderte sich die Lage durch den Toggenburger oder Zwölfer Krieg
am Anfange des XVIII. vollständig. Durch die Friedensschlüsse von
1718 und 1755 wurde ein Ausgleich geschaffen, der den Toggenburgern
wohl nicht die volle Unabhängigkeit und Lastenfreiheit, aber doch die

Parität in den politischen Einrichtungen und wertvolle Volksrechte brachte.
Daneben ging aber doch ein deutlicher sozialer Riß durch die

Bevölkerung des Tales. Auf der einen Seite finden wir die Schicht der


	Zur Entstehung der neuzeitlichen Auffassung des Naturgeschehens

