
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 4

Artikel: Eichendorffs Calderonübertragungen

Autor: Rinck, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22S Moriin NincK

Elchenborffs Calberonübertragungen.
Von Martin Rinck.

^^uf der Höhe seines Lebens, da er den Sechzigern entgegenging und^ das Hauptwerk im Umkreis, den er sich weislich gezogen, vollendet
und einer Erweiterung kaum noch bedürftig vor ihm stand, hat Eichendorfs

sich der Übersetzung einiger spanischer Literaturdenkmäler
zugewandt, als deren schönste und reifste Frucht die elf Calderonifchen Autos
(Gift und Gegengift. Das große Welttheater. König Ferdinand der

Heilige. Das Schiff des Kaufmanns. Balthasars Nachtmahl. Der göttliche

Orpheus. Der Maler seiner Schande. Die eherne Schlange. Amor
und Psyche. Der Waldesdemut Krone. Der Sünde Zauberei) abfielen,
welche der Dichter in zwei Bänden 1846 und 1853 bei Cotta ausgeben
ließ. Man darf diese Übertragungen ruhig neben die besten Umdichtungen
unserer Literatur, den Hölderlinschen Sophokles, den Vossischen Homer
oder die Goetheschen Übersetzungsfragmente stellen; dennoch sind sie seit
ihrem Erscheinen sast völlig unbeachtet geblieben, und erst die aller-
neuste Zeit hat einen Neudruck einzelner Proben wieder versucht
(Phaidonsche Calderon-Ausgabe), ja sich an die Aufführung der besten
Stücke herangewagt. (Es darf hier an die Inszenierung des
„Welttheaters" in Einsiedeln erinnert werden.)

- Nicht durch Zufall ist Eichendorff an Calderon hcrangeraten. Man
kann in diesen Übertragungen ein letztes Bekenntnis von ihm erkennen,
den Ausdruck jener ernsteren Haltung, welche ihn gegen Ende des Lebens
beherrschte und aus seiner innig umfangenden Weltfrömmigkeit immer
deutlicher eine Glaubensstrenge löste, welche ihre Kreise enger zieht.
Auch daß ihn gerade diese Form im farbigen Zauber ihrer nationalen
Eigenheit anzog, ist nicht weiter überraschend. Alle Romantiker fühlten
sich aus innerster Wesensvermandtschaft zur spanischen Kulturwelt
hingezogen, nachdem Herder, ihr großer Wegbereiter, fchon auf sie

hingewiesen. Der spanische Hidalgo und Don Quixote waren stehende
Masken geworden, in welchen sie längst ihr eigenes Idealbild samt
seiner schmerzverzerrten Kehrseite wiedererkannten. Das spanische Drama,
war auf der Bühne heimisch, von Calderon wenigstens die weltlichen
Stücke. Die Schlegel, Tieck, Loeben und Fouque schöpften aus diesem
Kreise, und der Oper eröffnete sich in ihm eine neue buntfarbige Stoffwelt.

Die spanische Novellenkunst mit ihrer leichten Bewegung und
ihrem völlig unpragmatischen Wesen blühte auf, und die deutsche Sprache
nahm von selbst den melodischen Klang weicher spanischer Trochäen und
Reimassonanzen in sich auf. Es ist nicht zu viel gesagt, wenn man
von einer eigentlichen spanischen Renaissance in Deutschland spricht, in
der sich ein innerer Zug der Romantik befriedigte, ähnlich wie ein
solcher die Klassiker zur griechischen Antike hingeführt hatte. Eichendorff
hatte sich diesem Zuge längst ergeben. Seine Sprache, sein Rhythmus,
seine Versformen, die Stoffwelt und die Novellentechnik zeigen die
verhüllten Spuren. Aber erst gegen Ende der Dreißigerjahre taucht er tiefer



Cichendorffs dolderonSbertrogungen. 22?

in diese Bannsphäre, indem er von der Quelle selbst schöpft und sie im
Nachbilde unmittelbar festzuhalten sucht.

Mit der Übertragung einer altspanischen Novellensammlung, dem

„Grafen Lucanor", hat sich Eichendorff in das neue Gebiet eingearbeitet.
Es ist ein Buch der Lebensklugheit und Lebenskunst, von einem ebenso
tapfern wie edel- und demütigen Geiste getragen, für dessen lautere
Echtheit die Person des Verfassers, Don Juan Manuel (1282—1348), ein
ausgezeichneter, wenn auch von selbstherrlichem Ehrgeiz nicht freier Ritter
und Enkel Ferdinands des Heiligen, bürgt. An Hand von unterhaltenden
Erzählungen, Schwänken und Anekdoten aus der heimischen Geschichte,
Parabel und Tierfabel werden einzelne Verhaltungsmaßregeln und Wahrheiten

erläutert, die einem gewissen Patronius, des Grafen Ratgeber,
in den Mund gelegt werden, womit denn ein fester Rahmen gegeben
ist wie im Decamerone oder den Canterbury Tales von Chaucer, zu
welchen auch stoffliche Beziehungen bestehen, wenn freilich das Werk
Manuels sich seinem inneren Geiste nach hoch über jene erhebt. Die
Übertragung zeigt jene unbedingte Meisterschaft der Sprachbehandlung
und die Natürlichkeit des Ausdrucks, wie wir sie aus Eichendorffs
Novellen kennen.

Nach einigen kleineren poetischen Versuchen (Zwischenspiele des

Cervantes, Romanzen) hat sich Eichendorff der Umdichtung der Autos
von Calderon zugewandt. Man kann wohl sagen, diese ^utos sserä-
m«lltälö8 — dramatische Darstellungen des Mysteriums vom Heiligen
Abendmahl zur Aufführung am Fronleichnamsfeste im Freien — gehören
zu den seltsamsten Gebilden der Weltliteratur. Geschaffen von einer
stärksten Dichterkraft, die bei unerschöpflichem Reichtum der Phantasie
und einer farbenschillernden Bildkraft über alle Kunstmittel einer wunderbar

ausgebildeten Sprache verfügte und im Bühnentechnischen bis zur
Virtuosität durchgebildet war — stellen sie den asketischen Versuch dar,
das starre Gebäude scholastisch-christlicher Dogmatil in leibhaft wirkliche
Bühnenhandlung umzusetzen, die jene unbeugsamen Glaubenssätze zum
geringsten Teile ins Innere des Menschen zieht, um sie dermaßen in
dramatischen Konflikt zu setzen zu seinen sonstigen Neigungen, Wünschen
und Strebungen (wie etwa in Ibsens Brand), vielmehr die abgezogensten
Begriffe, die Kirche, die Sünde, die Gnade, die Wahrheit, redend und
handelnd einführt, um sie der menschlichen Seele gegenüberzustellen, die

ihrerseits wieder in einzelne Kräfte wie Wille, Gedächtnis, Verstand und
Gedanke, Eigenschaften wie die Scheelsucht, die Unschuld, die Wollust,
die Eitelkeit, ja Teile wie die fünf Sinne zerstückt wird. Ohne üppigstes
Wuchern der Allegorie geht das nicht ab: das Erbübel aller scholastischen
Kunst, die, zwar dem tiefsten Gesetz des Gestaltens gehorchend, sich müht,
ein Inneres im äußeren Bild und Geschehnis aufzufangen, und dennoch
als Spiegel vom Geiste, welchem sie dient, nicht Symbole mehr findet
und wirkende Mächte, fondern nur blasse Begriffe und Glaubensartikel,
deren blutleere Blöße sie vergebens mit Fetzen zu kleiden, mit allerlei
Gerät und Abzeichen zu versinnlichen strebt. Im Triumph zieht die

Allegorie einher, phantastisch drapiert und ausstaffiert und doch be-



230 Martin NincK

ständig genötigt, sich selbst zu erklären wie die Allegorien Holbeins und-

Dürers, von kleinern Talenten dieser Richtung zu schweigen, nicht ohne
erklärende Marken auskommen. Umsomehr ist die Kunst Calderons zu
bewundern, der diesen Maskenzug in die tätigste Bewegung setzt, der
spielend eine Handlung schürzt, die bald durch Größe, bald durch Anmut
fesselt, der, wo immer es angeht, die Begriffe in die Tiefe versenkt und
auf ihre seelischen Unterklänge horcht und der alle Empfindung, und sei's
die sublimste, ausschwingcn läßt im klingenden Raum der Natur, deren
Sprache er so wunderbar versteht. Die Sünde (im Schisf des
Kaufmanns), der Tod, die Weltcitelkeit und Götzenlicbe (im göttlichen Orpheus
und Balthasars Nachtmahl) werden bei ihm zu dämonisch waltenden
Mächten, die an die Zeichnung der Erinyen, des Totcngeleiters oder
stygischen Fährmanns im antiken Drama doch immer von ferne
erinnern. Vom Ursinn dcr Symbole klingt etwas nach, wenn ihre
Lebensbedeutung in polaren, als „Gift und Gegengift" sich auswirkenden
Spannungen erkannt ist. Die gewandte Kunst der Erfindung und
Inszenierung einer gleichsam aus dem Nichts geschassenen Handlung fällt
am deutlichsten im Wclttheater und göttlichen Orpheus ins Auge, wo
durch die verschiedenen Bühnen ein wirkungsvoller, durch den Wechsel
des Sprachtons und Versmaßes noch schärfer herausgearbeiteter Gegensatz

geschaffen ist. Dcn Lustspieldichter verraten anmutig tändelnde
Zwischenspiele (meist mit dem Motiv einer Verführung).

An prachtvoll gezeichneten Naturstimmungen sind die Stücke überreich;

die großartige Schilderung der Sintflut im Nachtmahl, wie die

Zeichnung des Paradieses und seines Sturzes im Welttheater verdienen
besonders hervorgehoben zu werden. Aber schon aus kleineren Proben
wird die Gewalt der Darstellung wie die Kunst dcr Übersetzung recht
offenbar:

Horch, wie dort die Wälder, Beifall
Rauschend, rings die Stille brechen,
Wenn verliebte Blnmen atmen,
Vögel eifersüchtig schweben,
Und die Lust bunt von Gefieder;
ünd im Feierkleid die Erde,
Buhl' und Dame sind, — Was Wunder!
Da in diesem Stück von jeher
Erde hat der Liebsten Rolle,
Luft die des Galans gegeben!
Die des Lustigmachers spielt
Bächlein mit den Wasserfällen,
Meint, weil's Alles keck beschwatzt,
Wenn's nur schmatz', sei's witzig eben.
Dort die Rolle dann der Greise
Machen schneebedeckte Berge,
Unerschüttert, welterfahren,
Ob sie gleich kahlköpfig stehn.
Mit wie prächt'gen Schildereien,
Perspektiven, Wunderfernen
Dekoriert da Thal und Höhen
Mir der Jahreszeiten Wechsel,

(Das Schiff des Kaufmanns.)



Cichendortts dalderonübertrogungen. 2ZI

Und erhabener noch die Lobpreisungen der Natur im Maler seiner
Schande:

Sonn'ges Funkeln, Mondesblinken —
O Du ahnungsvoller Schimmer,
Der, wenn Sonne längst versunken.
Noch vom Lichte traumcstrunken
Dämmrung füllt mit leisem Flimmer,
Farbenbliße, die mit Singen
Durch das Morgengrauen dringen
Und ihr Kleid geliehn im Schweifen
Von den Blüten, die sie streifen,
Blumen ihr mit Vogclschwingen!

Calderon hat den allegorischen Rahmen häusig erweitert, indem er,
einer alten Uberlieferung des geistlichen Schauspiels getreu, Szenen aus
dem alten Bunde, aus der nationalen Legende, ja wie Dante aus der
Mythe des Altertums, soweit sie der Umdeutung ins Christliche sich

gefällig erwies, heranzog, und zwar knüpft er auch hier ungewußt an
Ältestes an (Christus — Orpheus, der Tvdesübcrwinder, oder das
Heilssymbol der Arche gehen auf eine Überlieferung zurück, welche, wie die
Malereien der Katakomben beweisen, die Vorstellungen der ersten
römischen Christengemeinde wiedergibt).

Zeitbewegende Gedanken, bald im Zusammenhang, bald in kaum
bewußtem sprengendem Gegensatz zur dogmatischen Spekulation über
Welterschaffuug und Weltenende, fließen gelegentlich dazwischen. So tönt
vom Geist der Keplerfchen Kärmomä murnii etwas an im göttlichen/
Orpheus, wo in großartig geschautem Bilde die Stimme des Sängers
in die gestaltlose Nacht des Chaos schallt und mit ihrem „Werderuf"
aus „der Masse formlos ungeboren, in sich selber noch verschlungen"
vor Gottes Antlitz den Kosmos aufruft,

Jener Stimme sich gebrauchend,
Die vor Gottes Aug' den großen
Bau der Welt hat ausgeführt
In melodischen Akkorden,
Und zwar so, daß wenn der Erde
Mangelte nur eine Rose,
Ein Atom der Lust, dem Feuer
Nur ein Strahl, dem Meer ein Tropfen,
Alles sich in Mißlaut löste,

derart, daß mit Staunen die finsteren Mächte vor diesem Schöpfungswunder

stehen:

Horch, die dichtgeschlossne Kette,
Die all' Dinge hält umschlungen,
Jeder Ring an sich ein Nichts:
Und doch, wie mit eh'rnen Zungen
Hohen Einklangs, gibt sie Antwort,
Als ob jeder Ring im Bunde
Selbst das All wär'.

Es ist denn auch das Stück, wo der Dichter, vor diese weite Aussicht
geführt, auch den weiteren Maßstab anlegt an menschliches Erkennen
und menschlichen Glauben, als wie er sonst wohl Pflegte:



2Z2 Martin MncK

Ist es nicht dasselbe Ahnen
In Poeten und Propheten,
Wo in Nebel eingehüllt,
Lug und Wahrheit sich begegnen?..
Und so wird es stets unzähl'ge
Dinge geben in der Welt,
Die ich Dir nicht brauch zu nennen,
Wo geheim zusammenstimmen
Göttliche und Menschenlehre,
In dem innern Grundton freundlich,
Doch im Kultus sich entgegen.
Also auch die heil'ge Urkund'
Ew'ger Weisheit, die der Welten
Maaß und Zahl harmonisch faßt,,

und nachher wie sich rechtfertigend:
So mag, wer da hört, erkennen.
Daß, was hier erschallt', derselbe
Grundton in verschiednen Klängen,
Aber ausgeführt so strenge
Auf des Weltalls Instrument,
Daß wohl jeder wird gestehen.
Dieser Spielmann sei Gott selbst,
Da Musik und Instrument hier
So genau zusammenstimmen.

Ein zeitgenössisches Kolorit wird man in kleineren Zügen nicht
verkennen; der göttliche Maler, der hin und wieder spukende Lustigmacher
(der obligatorische Gracioso der spanischen Komödie), die gelegentlichen
Pistolenschüsse und Trommelwirbel sind mehr oder minder fragwürdige
Konzessionen an den Zeitgeschmack.

Wenn es Calderon, im Gegensatz zu seinem großen britischen
Zeitgenossen, nicht gelang, bestimmte Charaktermasken zu schaffen und sie

während des Stückes festzuhalten, auch dort nicht, wo er wie im Ferdinand
oder Balthasar schon feste, von der Uberlieferung vorgeprägte Gestalten
zu fassen bekam, so ist er um so größer im Ausschöpfen und Durchhalten
von Stimmungsmomenten, welche ihm die Handlung liefert.
Auf einen mächtigen Stimmungsakkord sind seine besten Stücke, das

Welttheater, der Orpheus und Balthasar gebaut. Wie da aus dem
Dunkel allmählich das Licht, aus endlosen, nur von Gottes Odem
bewegten Weiten des Alls das Besondere, Abgeschattete hervorgeht, das ist
von gewaltiger Wirkung, Die satte Einheit der Farbe ersetzt denn auch

im Balthasar die plastische Einheit des Konturs und das grauenvolle
Menetekelwunder, das heißt der fieberschauernde Monolog des Königs
wächst organisch zwar nicht aus seiner Charaktcranlage, sondern aus dem

Tiefengrunde des ganzen Stückes herauf, wie in einer Sage, wie in
Heines Ballade, welche den düstern Schatten Belsazars nochmals beruft.
Auch im Einzelnen horcht Calderon immer auf die mitzitternden Schwingungen

des Geschehens, und sein starkes Naturgefühl kommt ihm hiebet
auf halbem Wege entgegen. Man wird sich daher nicht wundern, daß
sich große Teile seiner Stücke in Lyrik und breithinströmende Epik
auflösen und die eingestreuten Sonette wie die weitläufigen Erzählungen
und Schildereien vielfach zum Besten des Stückes gehören.



Cichendorrks dalderonübertragungen. 2ZZ

So stellen denn die Autos, ihrem absonderlichen Allegorienwesen
zum Troß, ein Dichtwerk dar, welches ebenso als gewaltigstes Denkmal
der gegenresormatorischen Bewegung, wie als großartigste dichterische
Verherrlichung des katholischen Lehrgebäudes seit Dante gelten muß.
Mit seinem malerisch-musikalischen Grundgehalt, seiner tiefen Licht- und
Schattenwirkung, seiner Todesmystik, seiner Phantastik und künstlerischen
Kultur ein echtes Kind des spanischen Barock, stellt es sich zugleich in den

Dienst des fanatisch vcrfochtenen Zieles der Zeit: den Gottesstaat des

Mittelalters zurückzuführen und das Leben in all seinen Ausstrahlungen
nochmals dem Glauben zu unterwerfen. Man bedenke dann, daß unter
solchen Umständen auch eben jenes für uns heute so ungenießbare
Allegorienwesen auf ganz andern historischen Voraussetzungen gründete. Das
Volk war seit Jahrhunderten daran gewöhnt und begegnete zumal seit
der Renaissance in Kirche, auf Bühnen und Marktplätzen, gedruckt,
gemalt und gemeißelt der standfesten Glaubenstreue, der sich spiegelnden
Welteitelkeit, der Gerechtigkeit mit Wage und Binde. Auch war es

gestimmt, diese Dinge in einem höheren Sinne aufzufassen, als wenn auch
noch so unzulänglicher Ausdruck eines Gedankensystems, welches ihm mit
dem Schimmer der Heiligkeit umkleidet war.

Für Eichendorff gilt das Letztgcsagte ganz ebenso zu der Zeit, da
ihm die Autos in die Hände fielen. Er nahm ihre Allegorien als eine

„wunderbare Hieroglyphenschrift", ein Wort, welches mit seiner in der
„Geschichte der poetischen Literatur Deutschlands" gelegentlich geäußerten
Ansicht übereinkommt, der Maßstab für die Bewertung des
Tiefengehaltes einer geistigen Epoche sei darin gegeben, wie stark sie „das
Positive des Christentums, also die (orthodox-katholische) Kirche in
Leben, Kunst und Wissenschaft wieder frei und geltend zu machen
übernommen." Das ist die letzte Stufe der Entwicklung in Eichendorffs
Dichtung: er bringt sie als ein Geschenk der Kirche dar, mit ihrer Weihe in
ihrem Dienste zu wirken. Den Gedanken, ein eigenes Werk dieses Sinnes
zu schreiben, hat er kaum ernstlich erwogen; es entging ihm nicht, daß
es anderer nationaler und kultureller Kräfte bedürfe, als denen er in
seinem Volke begegnete, um solch himmelragende Menschheitswerke im
Dichter zu tragen: „Zu einer einheitlichen Kultur fehlt es den Deutschen
an dem einen Zentralkern, in welchem die auseinanderlaufenden Radien
sich zu gemeinsamer Verklärung vereinigten. Wir müßten vor allem
erst selbst eine Nation, d. h. eine feste brüderliche Phalanx von Glauben,
Sitte und Denkart sein, wie es Calderons Spanien mit seiner Religion
und Ritterlichkeit, und Shakespeares England in seiner unerschütterlichen
Vaterlandsliebe war," äußert er in der obenerwähnten Literaturgeschichte,

Dagegen sprachen in zeitunabhängiger Allgemeingültigkeit die
Autos aus, was ihm not schien, und es konnte vorläufig genügen, sie

im deutschen Geiste wiedererstehen zu lassen. Kaum braucht es gesagt
zu werden, daß Eichendorfs überdies in ihrem Verfasser einen echten
Romantiker wiedererkennen mußte, dessen künstlerische Wesenszüge, eine

gelegentlich aufbrechende düstere Schwermut vielleicht ausgenommen, mit
den seinigen übereinkamen.



234 Martin NincK

Der hohe Rang, welcher eingangs der Eichcndorffischcn
Übertragung eingeräumt wurde, gründet sich darauf, daß sie den Geist des
Urbilds fast restlos in sich aufgenommen hat und dieser sich doch dem
neuen Gefäße aufs natürlichste anpaßt. Es ist hier nicht der Ort, zu
zeigen, wie im einzelnen dieser Prozeß vor sich geht, welche neuen Mittel
Eichendorff dabei verwandte, wie er den dichterischen Gehalt hier
verdichtete, dort wieder lockerte und wie sich schließlich die Sprache dieser
Übertragung zu der seiner übrigen Dichtungen verhält. Nur im
allgemeinen sei darauf hingewiesen, wie die satte Bildlichkeit, der Schmelz
und der Schwung der Caldcronischen Sprache Rede wiederersteht; wie
unmittelbar der Wellenschlag der Verse, der Wechsel der Maße, die
Melodik der Reime und Assonanzen nachempfunden ist. Ans dem innersten
Sprachrhythmus heraus tönt der Gesang des Orpheus, mit dem er den
Tod überredet:

Schließe auf, schließ auf die Pforten,
Finstres Reich verworrncr Schatten,
Thuet Thor und Riegel auf
Eurer düstern Kerkerknmmcrn!

Mit wenigen Worten steigt ein Landschaftsbild im ganzen Zauber seiner
Schönheit empor wie im Schiff des Kaufmanns, wo die dämonisch
gezeichnete Sünde der Welt ruft:

Mächtigpfcilernde Gebirge,
In emporgebäumten Klippen,
Eifersüchtig, Himmelszinnen
Nachgegipfelt — blühende Tiese
Rings der weiten Welt — Welt selber,
Die da unumschränkt gebietet
Allem, was die Sonne schaut!

Spielend fügen sich die künstlichsten Formen ins neue Idiom. Die Sonette
im ersten und zweiten Spiel sind schimmernde Perlen, die auch
losgelöst vom dunklen Grunde, wo sie wuchsen, ihre Leuchtkraft nicht
verlieren. Am Gries'schen Ealderon, ja an der Umdichtung Wilhelm
Schlegels, dem niemand größte Gewandtheit, Fülle des Ausdrucks und
Leichtigkeit der Bewegung auf diesem Felde absprechen wird, ermißt
sich der ganze Unterschied eines guten Talents, das fremde Formen
mit Geist wiederzugeben vermag, und des wahren Dichters, der ihnen
doch erst den Lebensatem einweht.


	Eichendorffs Calderonübertragungen

