
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 4

Artikel: Pestalozzis Bedeutung für das Geistesleben der Gegenwart

Autor: Beyli, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzis Bedeutung kür dos (Zeistesleben der Segenwart. 215

Pestalozzis Bedeutung für das Geistesleben
ber Gegenwart.

Von Walter Beyli.

Manche Menschen haben ihre Lieblingsdichter, manche
Dichter ihre kleinere oder größere „Gemeinde". — Pestalozzi

aber gehört, wie wenige, der ganzen Menschheit; er
hat allen etwas, den meisten immer noch sehr viel zu
sagen. Andreas Fischer.

1.

Zum Lebensbild.

Johann Heinrich Pestalozzi charakterisiert sich selber am besten in
der ersten Nummer seiner Wochenschrist „Ein Schweizer-Blatt"
1782:

Leser: Ich förchte, du seiest noch immer ein wenig Kind.
Autor: Will's bleiben bis ins Grab; es ist einem so wohl, ein

wenig Kind zu sein, zu glauben, zu trauen, zu lieben, zurückzukommen
von Fehlern, Irrtum und Torheit, besser und einfältiger zu sein als alle
Schelmen, und durch ihre Bosheit zuletzt denn auch weiser werden als sie.

Gnädiger Herr, es ist eine Lust, trotz allem, was man sieht und höret,
immer das Beste zu glauben vom Menschen, und ob man sich täglich
irret, doch täglich wieder ans Menschenherz glauben und Weisen und
Toren, die einen beiderseits irrsühren, verzeihen.

Leser: Du bist ein sonderbarer Kerl!
Was Pestalozzi in seiner Lenzburger Rede 1809 einleitend

von seiner großen Idee und der Anstalt Averdon sagte, hätte er ans
Ende seines Lebenswerkes überhaupt setzen können: „in meiner Hand
„und auf meinen Schultern eine Last, die ich kaum zu tragen vermag,
„angefangen und unvollendet; in einigen Teilen kaum noch blühend, in
„andern der Reifung nahe; in einigen feelerhebend, in andern mit Sorgen
„belastend; von einigen Seiten des Erfolgs sicher, von andern der nötigen
„Mittel beraubt; gelobt von einigen, getadelt von andern; beurteilt von
„vielen, gekannt von wenigen; nachgeahmt, ehe es da ist; verpfuscht, ehe

„es gekannt ist; überall in seinem Äußern zwischen Mißverstand und
„Unkunde schwankend." Wir könnten beifügen: trotzdem ein Werk für
Jahrhunderte zusammengefügt, Spuren eines Menschenlebens und
Menschengeistes, die keine Zeitströmungen verwischen können.

Ist es notwendig, ihn heute noch zu suchen und zu entdecken, ihn
zu erklären und sür die Gegenwart lebendig zu machen?

In der Sammlung „Die großen Erzieher. Ihre Persönlichkeit und
ihre Systeme" erschien im Jahre 1910 als dritter Band die Biographie
Johann Heinich Pestalozzi von Alfred Heubaum. Im Vorwort
dieser ersten umfassenden Darstellung des Lebensbildes Pestalozzis (fast
ein Jahrhundert nach seinem Tode!) schrieb der Verfasser: „So zahlreich
die Literatur über Pestalozzi ist, eine Biographie besitzen wir immer



21b Walter IZevli

noch nicht," Heubaums Ziel war, den Entwicklungsgang Pestalozzis unter
strenger Beobachtung des geschichtlichen Verlaufs darzulegen und dabei
den ganzen Menschen zur Darstellung zu bringen: dcn Pädagogen, den

Politiker, den Menschenfreund, den Dichter; die Beziehungen seines
Strebens und Wirkens, seiner Ideale und Theorien zu den äußern
Geschehnissen und geschichtlichen Zusammenhängen. Das Buch fügt die
vorhandenen Bausteine zu einer möglichst vollständigen und klaren
Biographie getreulich zusammen. Der Abschluß bringt eine Würdigung und
Kritik der pädagogischen Gedankenwelt, eine Darlegung seiner Bedeutung
in der Geschichte der Pädagogik. Politiker und Dichter kommen hier nicht
mehr zum Recht, auch nicht der Staats- und Religionstheoretiker und
Philosoph.

Nicht lange ging es, so erschien auch eine prächtige Darstellung in
dichterischem Gewände, der „Lebens tag eines Menschenfreundes"

von Wilhelm Schäfer, ein Roman voll Lebenstreue, Anschaulichkeit

und Lebendigkeit, mit dem vollen Reize dramatischer Spannung,
die diesem Lebensgange eigentümlich ist und wie eine wissenschaftliche
Auseinandersetzung es nicht zu bieten vermag. Einige sachliche
Unstimmigkeiten sind nicht von Belang, Diese verständnisvolle und glühende
Lebensschilderung verdiente es, als Einführung in das Leben und die
Werke Pestalozzis zum Volksbuch unserer Zeit zu werden,

„Aber noch bleibt fast die ganze Arbeit zu tun, uns in den vollen
Besitz des unermeßlichen Schatzes fruchtbarer Ideen und Tatantriebe zu
setzen, zu dem uns damit ein neuer, schöner Zutritt erschlossen ist," sagt

Paul Natorp 1919 in seiner Untersuchung „Der Idealismus
Pestalozzis",^

*) Seit Abfassung dieses Aussatzes sind erschienen:
AdolfHaller: HeinrichPestalozzi. Eine Darstellung

seines Lebens und Wirkens. Mit 11 Holzschnitten von Ernst Württenberger,
Verlag Huber ^ Co., Frauenfeld und Leipzig, 19Z6, ZZ6 Seiten. Kart. Fr, 5,59,
in Leinen Fr, 7,—,

P e st a l o z z i - S t ä t t e n. Zwanzig Original-Lithographie,:
von Otto Baumberger, Unter Mitwirkung des Pestalozzianums, Begleitwort

von Dr, Hans Stettbacher, Rotapfelverlag Zürich und Leipzig. In Mappe
Fr. 10.-.

Nachdem in der letzten Zeit das Lebensbild Pestalozzis namentlich in Deutschland

wiederholt umfassend gestaltet und auf Grund der Ergebnisse jahrzehntelanger

Forschungen in den Wesenszügen herausgearbeitet worden ist (Heubaum,
Natorp, Schäfer), darf es als erfreuliches Zeichen angesehen werden, daß
nunmehr auch Autoren und Verleger in der deutschen Schweiz sich daran machen,
Pestalozzis Leben und Wirken als Ganzes darzustellen und ihm die Ehre zu
erweisen, die ihm längst gehört hätte.

Adolf Hallers Pestalozzibuch ist für die Jugend und weiteste Volkskreise
bestimmt. Der Verfasser bietet in schlichter Sprache eine möglichst getreue
Darstellung der Schicksale und der Bedeutung dieses vorbildlichen Geisteskämpsers,
Befreiers und Führers nach dem heutigen Stand der Forschung, Daß in einem
Volksbuche die ganze Vielseitigkeit und die geistige Entwicklung Pestalozzis nicht
erschöpfend behandelt werden konnte, ist wohl verständlich. Dem Bnche gehört
ein ehrenvoller Platz nicht bloß in der Pestalozziliteratur, sondern auf dem

Bücherbrett eines jeden, der für ein Leben von solcher Geisteshöhe und
Aufopferungsfähigkeit empfänglich ist.



Pestalozzis Bedeutung für dos (Zeistesleben der (Zsgenvvart, 217

2.

Die Aufgabe der Familie.
Pestalozzi findet in jedem Mensche», auch im geringsten, wenigstens

eine Spur von Menschenwürde. Das ist's, was ihn vom Tier
unterscheidet, und daraus leitet Pestalozzi ein Anrecht auf Erziehung ab.

Die Erziehung hat die Anlagen des Menschen zu
entwickeln und aus de» richtigen Weg zu leiten; sie kann nichts in ihn
hineinlegen. Ihre Hauptziele sind: die Aufmerksamkeit zu stärken, die
Urteilskraft zu schärfen und Herz und Gemüt zu edeln Gesinnungen zu
erheben. Er betont stets die Notwendigkeit dcr individuellen Erziehung,
der Erziehung nach dcn besondern Bedürfnissen des einzelnen Menschen;
denn die Verhältnisse und Bedingungen, um zu einem nützlichen und
glücklichen Leben zu gelangen, sind verschieden.

Dem Familienleben legt Pestalozzi für die Menschcnerziehung die
größte Bedeutung bei. Die wahre individuelle Erziehung erfolgt in der
Familie, durch Mutter und Bater (die Mutter an erster Stelle), in Haus
und Hof. Der Erziehungszweck wird am besten dadurch erreicht, daß
das Kind früh zu bestimmten Arbeiten angehalten und durch eigene
Betätigung zum Mitglied der Familiengemeinschaft erzogen wird. Pestalozzi

preist die einfache häusliche Erziehung „als das beste Mittel, dem

„Schwindelgeist und der Anmaßungssucht unserer Zeit und ihren Folgen
„bei den Menschen vorzubeugen," Er glaubt fest an die Möglichkeit der

Veredlung des Volkes und will die Kunst der Erziehung in die Hand
der Mutter und des Kindes selbst gelegt wissen. Die Betätigung der
Mütter dabei ist nicht Arbeit, sie ist Spiel. Sie raubt ihnen keine Zeit;
sie wird ihnen die Leerheit von tausend sie drückenden Augenblicken
ausfüllen, Pestalozzi glaubte, auf die Erfüllung dieses Postulates, das nicht
überall ernst genommen wurde, warten zu können. Wartet er noch?

„Vaterhaus, du Schule der Sitten und des Staats!" rust er schon

in der „Abendstunde eines Einsiedlers", aus, und im
Schweizerblatt finden wir die schöne Stelle:

„Wer in seinem Beruf früh und spät arbeitet und den Segen seines
„Fleißes, seiner Tugend und seiner Redlichkeit an der Seite eines
„frommen Weibes und herzlicher Kinder froh und heiter genießt, der
„wird in der Auferziehung derselben in dem wesentlichen dcr Sache nicht
„leicht auf Abwege hineingehen.

„Daher komme ich in allem, was ich über diesen Gegenstand sage,

„immer dahin zurück, nicht Anstalten, Haus- und Schullchrer zu bilden,

Auch die „Pestalozzi-Stätten" sind eine erfreuliche Leistung und werden
das ihrige zur Veranschanlichnng von Pestalozzis LebenSgnng beitragen. Das
Geleitwort, das vorangestellt ist, enthält einen klaren biographischen Umriß,
Überaus wertvoll erscheint uns die Wiedergabe der wenig bekannten Maske, die
im Jahre 180S, zu Lebzeiten Pestalozzis, der Bildhauer Christen ans Buochs
in, Auftrage des Kronprinzen Ludwig von Bayern geformt hat. Die
stimmungsvollen Bilder der alten Häuser, Gassen und Winkel, der Kirchen und
Schlösser, die den Schauplatz dieses denkwürdigen Lebensganges bilden, sind ein
treffliches Anschauungsmaterial für jeden, der sich mit Pestalozzi befaßt, und
das werden wohl inskünftig immer mehr sein.



218 Walter IZevIi

„sondern das Anbahnen und Festhalten alles dessen, was die Einwohner
„der Staaten und des Landes zu braven Leuten, zu verständigen
Hausvätern und zu glücklichen gesegneten Bürgern macht," das ist's, woraus
die gute Erziehung der Staatsbürger gebaut werden muß.

Der erste Teil des Volksbuches „Lienhard und Gertrud"
und die theoretische Hauptschrift in Briefen „Wie Gertrud ihre
Kinder lehrt" stellen das Familienleben, voran die Mutter, in den

Mittelpunkt des erzieherischen Wirkens und der pädagogischen Betrachtungen.

Das Schulproblem.
Die Schulen sind ein Notbehelf. Die Erziehung zu Hause sollte den

Kindern mehr bieten als die Schule. In den Anstalten und in der
Öffentlichkeit ist die Erziehung erschwert. Aber gerade wegen dieser
Schwierigkeiten und weil vielen Kindern die häusliche Erziehung mangelt,
will Pestalozzi auf das Schulwesen die größte Sorgfalt verlegt wissen.
„Muß ein Kind mehr wissen und lernen, als sein Vater es lehren kann,
„so muß der Lehrer sein Nebenwerk in des Baters Arbeit so hinein-
„wirken wie ein Weber eine Blume in ein ganzes Stück Zeug hinein-
„wirkt."

Die Erziehungskunst muß zu einer Wissenschaft erhoben werden,
die aus der tiefsten Kenntnis der Menschennatur hervorgeht und auf
fie gebaut wird. Die Haus- und Schulzucht muß psychologisch erfaßt
werden.

Pestalozzi will die Leute durch die Schule „zu nichts anderem
„machen, als was sie in ihrem Platz notwendig werden müssen, aber
„man ruht nicht, bis man da ist, daß sie dieses recht werden, und braucht
„dazu in einem jeden einzelnen Stück, vom Ackerfahren an bis zum
„Maus- und Ratzenfangen allemal den Mann, der das einzelne Stück,
„worum es zu tun ist, am besten versteht."

Im dritten Teil von „Lienhard und Gertrud" führt uns Pestalozzi
die neue Schuleinrichtung vor, welche die neue Zeit fordert, und der
Lehrer Glyphi vertritt die Ansichten Pestalozzis. Auch hier müssen die

natürlichen Anlagen zur Entfaltung gebracht werden. Der Unterricht
besteht in allmählichem Fortschreiten vom Nächsten und Nähern
zu Fernerm und Fernstem. Heimatkunde und Wirtschaftslehre, Werkschule

und Besuch bei Handwerkern erhalten ihren Platz im Unterricht.
Taten sollen den Menschen lehren, nicht müßiges Schwatzen, wird immer
wieder hervorgehoben. Der Schüler soll seine Fortschritte erarbeiten.
Um die geistigen Kräfte intensiv zu erhöhen, betätigen sich die Schüler
während des theoretischen Unterrichts (Nachsprechen, Auswendiglernen,
Rechnen) noch anderweitig durch Zeichnen, am Spinnrad u, s, w. Diese
doppelte Betätigung soll für das Lcben vorbereiten, in welchem die
Aufmerksamkeit ja meist auch geteilt werden muß. Der gegenseitige
Schulunterricht, die Erziehung der jungen Kinder durch vorgerücktere
Schüler wird gepflegt.



Pestalozzis Bedeutung für dos (Zeistesleben der lZegenvvort, 21S

Mit der Berussbildung will er nicht nur die S i t t e n b i l d u n g,
sondern auch die Schulhygiene verbunden wissen. Diese wird in
einer Weise betont, die uns heute überrascht. Im Notfall werden den
Schülern die Nägel an den Händen geschnitten, die Haare auf dem
Kopf in Ordnung gebracht, das Waschen dcr Hände veranlaßt. Die
Mund- und Zahnpflege ist nicht vergessen („Lienhard und Gertrud",
III. Teil, Kap. 68). „Und beim Stehen, Sitzen, Schreiben und Arbeiten
„mußten sie sich immer so grad halten als eine Kerze." Neu ist auch
sein Weg der Disziplin: Nützt der Blick, nützt die Mahnung an
das Kind nichts, und merkt der Lehrer, daß die Eltern an der
Nachlässigkeit schuld sind, so läßt er die Mutter grüßen und fragen, ob

sie keine Nadeln oder Faden habe. Im Notfall bleibt auch die Züchtigung
nicht aus.

Durch Anregung der Selbstbetätigung verstand es Pestalozzi, die
in den Kindern schlummernden Kräfte zu wecken. „Sie fühlten sich selbst,
„und die Mühseligkeit der gewöhnlichen Schulstimmung verschwand wie
„ein Gespenst aus meinen Stuben; sie wollten, konnten, harrten aus,
„vollendeten und lachten; ihre Stimmung war nicht die Stimmung der
„Lernenden, es war die Stimmung aus dem Schlaf erweckter,
unbekannter Kräfte und ein Geist und Herz erhebendes Gefühl, wohin diese
„Kräfte sie führen könnten und führen würden," (Stanser Brief; „Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt", Erster Brief.)

Zu Anfang der 80er Jahre des vorigen Jahrhunderts wurde in
Erinnerung an das Erscheinen des Volksbuches „Lienhard und Gertrud"
vor hundert Jahren Pestalozzi besonders gefeiert; es erschienen die Pesta-
lozziblätter, die heute eine wichtige Quelle sür die Pestalozziforschung
bilden; es wurde das Denkmal in Averdon erstellt u. f. w. Und Gottfried

Keller läßt im Martin Salander, der 1886 herauskam,
den Gerichtspräsidenten zu den Geschwornen sagen: „Vor nunmehr
„hundert Jahren hat in unserm Lande ein braver Mann ein Buch für
„das arme und unwissende Volk geschrieben ...: Lienhard und Gertrud!
„Von da an hat er ein langes Leben voll Mühsal, Mißkennung und
unermüdlicher Arbeit zugebracht und durch seine Arbeit ist das Gebäude
„unserer Volksschule vorbereitet und es ist darauf gegründet worden.
„Seit länger als einem halben Jahrhundert hat unser engeres Gemeinwesen,

immer in den Fußstapfen des braven Mannes ehrerbietig
wandelnd, das Gebäude erneuert und stetig, ununterbrochen umgebaut. Viele
„Millionen haben wir in fünfzig Jahren dafür geopfert; seit Jahrzehnten
„rühmen wir uns, daß die Ausgaben für unser Unterrichtswesen den

„obersten Posten in der Staatsrechnung bilden. Die Last, welche die
„Gemeinden sich für die Schule auferlegen, ist natürlich nicht inbegriffen.
„Und zur Erziehung des Volkes werden täglich neue Anforderungen
gestellt und alle werden erwogen und das irgend Mögliche berücksichtigt.

..."
Das Feld der pädagogischen Bedeutung Pestalozzis ist reichlich (leider

bisher fast ausschließlich) bearbeitet worden. In neuerer Zeit stehen die
Bestrebungen der Schule mit aller Deutlichkeit im Zeichen Pestalozzis.



220 Walter lZevIi

4.

Das Leben bildet.

Dies ist das Grundprinzip der Erzichungslehre, das sich allmählich
aus Pestalozzis theoretischer Auffassung und seiner praktischen Betätigung
herausgeschält hat. Nach der Tradition und spätern Auszeichnungen hätte
Pestalozzi sein Söhnchen anfänglich nicht zum Lernen angehalten, indem
er sagte: „Die Natur tut alles." An Stelle dieses Ausdrucks ist später,
im Schwanenge sang, 1826, das geflügelte Wort „Das Leben bildet"
getreten. Ähnlich hat sich Pestalozzi öfter ausgedrückt, wenn auch nicht
in dieser kurzen, prägnanten Form.

In seiner letzten Schrift, dem Versuch einer Skizze über
die Idee der Elementarbildung, 1826, zeigt Pestalozzi, wie
die elementarische Bildung der Menschen von drei verschiedenen
Grundvermögen unserer Natur ausgeht: vom Herzen (wir wollen den Ausdruck
anstatt des Wortes Gemüt hier absichtlich beibehalten, da er charakteristisch

ist), vom Geist und von den Sinnen, Organen und Gliedern.
Die Bildung der A n s ch a u u n g s k r a f t, d. i. der fünf Sinne,

durch welche alle unsere Erkenntnisse uns zum Bewußtsein gebracht
werden müssen, ist der Anfangspunkt alles menschlichen Unterrichts. An
diesen schließt sich naturgemäß die Entsaltung der menschlichen Sprachkraft.

Aus den vereinigten Übungen der Anschauungs- und der Sprachkraft

geht durch Vergleichungen und Abstraktionen die Ausbildung der
menschlichen Denkkraft hervor. In dieser liegt das innere Wesen der
naturgemäßen Belebung der menschlichen Kunst kraft. Die mechanische

Einübung der Kunstfertigkeiten ist nur als das äußere Wesen der Kunst
selbst anzusehen. Die Natur unterrichtet in allen diesen vier
Fächern von selbst. Das Leben bildet die Naturkräfte des

Kindes in denselben sämtlich durch sich selbst, nicht das „Maul", die

„tausendfachen Künsteleien des Wortverkehrs".
Die Natur tut von der Stunde der Geburt an alles, das

Kind für die Anschauungskraft zu beleben. Die (Erziehungs-) Kunst ist
eigentlich nur als Nachhilfe des Naturunterrichts anzusehen und muß
in jedem Fall mit diesem in Übereinstimmung gebracht werden. Der
Selbsttrieb, der in der Natur jeder einzelnen menschlichen Kraft liegt,
entfaltet; die Kunst ordnet. Die Elemcntarlehre ist das Resultat der
menschlichen Bestrebungen, den Gang der Kunst in der Entfaltung und
Ausbildung der Anschauungs-, Sprach-, Denk- und Kunstkraft mit dem

Gang der Natur in der Entfaltung dieser Kräfte in Übereinstimmung zu
bringen.

Der Satz „Das Leben bildet" gilt auch für das gesellschaftliche und
öffentliche Leben: Erziehung des Menschen nach seiner Jndividualbestim-
mung fordert schon die Abendstunde, Aph. 20.

Die Umstände machen den Menschen, auch im schlimmen Sinne, zum
Verbrecher. Dies zeigt Pestalozzi vor allem in seiner Abhandlung über
„Gesetzgebung und Kindermord", 1780, auf die wir im nächsten Abschnitt
noch zu sprechen kommen. Die Ziele dcr Erziehungskunst und Menschen-



Pestalozzis Bedeutung für dos (Zeistesleden der (Zegenxvort. 221

bildung gchcn dahin, den Menschen im Leben im guten Sinne auf
fich selbst zu stellen.

Wohl lehrt Gertrud ihre Kinder (Lienhard, I. Kap. 1»), daß das
Elend dcr Armen groß ist und daß man grausam und hart sein muß,
„wenn man nicht gern, was man kann, an sich selbst und an seinem
„eigenen Maul erspart, ihnen ihre große Not zu erleichtern." Allein die

Erzichungslehre Pestalozzis will die Armen dahin bringen, daß sie ihren
Zustand nicht unangenehm empfinden, Sie sollen „zur ruhigen Krast
sich selber zu helfen" emporgehoben werden. Die Kräfte des Armen
müssen harmonisch entwickelt werden. Sündhaftigkeit, Abhärtung,
Gewandtheit, Frohsinn führen zu einem glücklichen Leben. (Bruchstück aus
einem Memoire, 1812.)

Unter dieses Thema gehört auch der Plan dcr Vereinigung der

Industrie mit der Landwirtschast unter Hervorhebung der Hausindustrie,
wodurch der Mensch an die Scholle gebunden, zu Fleiß und Sparsamkeit

angeleitet und der Armut und Verwahrlosung enthoben wird. Schon
in der Schule werden die Kinder hierzu angeregt, und so wird der
Grundsatz „das Leben bildet" zu einer Sozialrcform. („Lienhard
und Gertrud", III.)

Pestalozzi spricht, auch dies wollen wir hier beachten, der Pflege
dcr Mundart das Wort und weist auf die Verschiedenheiten hin,
die in sprachlicher Hinsicht schon in dcn verschiedenen Handmerks- und
Gewerbekreisen zu Tage treten. Der sprachliche Ausdruck ist ein Spiegel
der Entwicklung, die durch das Lcben und die Erziehung erreicht
worden ist.

Staat und Gesetze.

Ter vierte Teil von „Lienhard und Gertrud", die „Nachforschungen

über den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts" und die Arbeit zur Preissrage „Über Gesetzgebung und
Kindcrmord" und viele Aufsäße im „Schweizcrblatt" befassen sich mit
dem Wesen des Staates und den Aufgaben der Regierungen, Die
französische Revolution bot zu solchen Betrachtungen reichlich Anlaß. Freilich
finden wir hier keine staatsrechtlichen Grundsätze im Sinne dcr modernen
Rechtswissenschaft: dagegen Anregungen zu einer Gesetzgebung, die seiner
Zeit weit vorauseilten.

Nach seiner Gesellschaft?- und Staatstheorie kam der Mensch durch
die Unbehilslichkeit seines tierischen Zustandes zu Einsichten. Diese führten
ihn zur Selbstsorge: zunächst zum Erwerb, der Erwerb zum Besitz und
dieser zum gesellschaftlichen Zustand, Das gesellschaftliche Lcben brachte
ihm Eigentum, Macht, Ehre, und Macht und Ehre führten zur
Beherrschung, Diese Verhältnisse riefen den gesetzlichen Rechtszustand herbei.

Das gesetzliche Recht bringt die bürgerliche Freiheit; ohne Gesetze

bestünde der Zustand der Tyrannei und Sklaverei. Der Aufruhr ist



222 Walter lZevli

nie recht. Man hüte sich aber, „die gesellschaftliche Rechtlichkeit im Volke"
auszulöschen; denn das ist immer die eigentliche und ursprüngliche
Quelle des Aufruhrs, Sind die Voraussetzungen für den Aufruhr
vorhanden, so ist im Volke kein Empfinden mehr dafür vorhanden, was
recht fei.

Über alles geltende Staatsrecht, an die Spitze aller Staatskunst,
stellt Pestalozzi die Forderung:

„Edel sei der Mensch,
Hilfreich und gut."

Von den Regierungen (er wendet sich an die „Fürsten") verlangt er
Wohlwollen und Liebe zum Volk, Die eigene Behaglichkeit soll
überwunden werden.

Im Zusammenhang damit kommt Pestalozzi auch auf die Fragen
der Nationalsittlichkeit und der Vaterlandsliebe zu sprechen. Die Na-
tionalsittlichkeit ist „immer eine Folge der mehr oder
„minder gesetzgeberischen Weisheit, die Gewalt dem Recht und die
„Selbstsucht dem Wohlwollen unterzuordnen." Darauf baut sich die

Vaterlandsliebe auf: Die Teilnahme an des Baterlandes Not
und Freuden begünstigt die Grundlage meiner Sittlichkeit mehr, als
irgend eine Vorstellung von meiner Vaterlandspflicht sie begünstigen
konnte; „keine auch noch so reine Regierungsgrundsätze bewahren das
„menschliche Herz vor der gesellschaftlichen Verhärtung, wenn es nicht
„durch das sinnliche Nahestehen reiner gesellschaftlicher Freuden und
„drückender gesellschaftlicher Leiden menschlich erhalten wird."
(Nachforschungen, Ausgabe Hunziker, 1886, S. 151/52.)

Oberster Zweck der Gesetzgebung ist, die Menschheit auf die
Höhen innerer Größe und reiner Tugend emporzulenken und sie vor
der Zerrüttung ihrer Grundtriebe und vor den Tiefen des Lasters zu
bewahren. „Gerechtigkeit ohne Vatersinn und ohne Brudersinn ist ein
„schimmerndes Unding ohne Segenskraft." (Abendstunde, Aph. 131.)

In der Strafgefetzgebung und beim Strafvollzug hat
Pestalozzi Wege vorgezeichnet, die heute noch als Vorbild dienen müssen.
Er postuliert die Humanität. In „Lienhard und Gertrud" (IV. Teil,
41. Kap.) macht der Lehrer Glyphi durch ein drastisches Beispiel auf den

Fundamentalirrtum der Strafgesetzgebungen aufmerksam: Man ließ einst
für das Kopfgeld Zigeuner und anderes Volk ihrer Art ins Land, verbot
ihnen aber bei Strafe und Ungnade, den Bauern Ernten zu stehlen und
andere dergleichen Sachen zu machen. Aber alle Gerechtigkeit, welche
unter diesen Umständen in einem Staate möglich, ist dann auch nichts
anderes, als eine armselige Notjagd gegen verwahrloste und verwilderte
Tiermenschen, welche aber das Geschlecht fo wenig ändert, bessert oder
zahm macht, als die Fallen und Gruben im Wald den Fuchs und den
Bär und den Wolf anders machen als sie sind. Das nennt er eine

Galgen-, Rad- und Galeerengerechtigkeit.
Die Vorstellungen von entfernten Gefahren (den harten Strafen)

haben beim verdorbenen, sinnlichen, leidenschaftlichen Leben keine

Wirkung. Man muß den Menschen durch Emporbildung zur ruhigen und
stillen Weisheit und durch Entwicklung und Bildung veredelnder
Gefühle und nicht durch die Kopf- und Herzensverwirrung, die schreckende



Pestalozzis IZedeutung für dos (Zeistesleben der (Zegsnxvart. 223

Vorstellungen erzeugt, vor einem sinnlichen, leidenschaftlichen, unruhigen
und unedeln Leben zu bewahren trachten, Qual und Leiden der
Gefangenen bringen der Gesellschaft an sich keinen Vorteil und fördern
die öffentliche Sicherheit nicht. „Man muß die Verbrecher ungebessert
„nicht leicht wieder in Freiheit lassen; ihre Gefangenschaft und Strafe
„muß Rückruf zu einer Lebensart sein, die ihrer Natur nach den innern
„Quellen ihrer Verbrechen entgegenarbeitet, und auch nach ihrer
Entlassung müssen sie weit mehr und genauer unter der Aufsicht des

„Staates bleiben, als alle unverdächtigen Einwohner des Staats."
(Schweizerblatt.) Pestalozzi hat also hier auf die Notwendigkeiten
hingewiesen, die wir heute unter dem Begrifs ^Schutzaufsicht" erneut fordern
und ausbauen. Ähnlich predigte schon der Pfarrer in „Lienhard und
Gertrud" (II. Teil, Kap. 70).

Pestalozzi hat auch zur Frage der Todesstrafe Stellung
genommen, „Ebensowenig wirken die Todesstrafen dahin, durch Entwicklung

und Bildung veredelnder Gefühle im Volk den Keim der
Lasterhaftigkeit, Sinnlichkeit und Hartherzigkeit, welcher in seinen spätern
„Folgen die Greuel unsers Gegenstands erzeugt, früh zu ersticken; der
„lasterhafte Mensch wird vielmehr durch das Anschauen aller der
kaltblütigen Gerechtigkeitsschauspicle in seinem Innern noch mehr verheert,"

Der Vogt Hummel wird (in „Lienhard und Gertrud") für seine
Untat zwar gehörig bestraft; aber beim Vollzug der Strafe darf ihn
niemand verspotten oder beschimpfen, und nachher gibt man sich alle
Mühe, den reuigen Sünder wieder aufzurichten und zu bessern.
Gerechtigkeit und Menschlichkeit beieinander!

6.

über Religion.
Wie verhält sich Pestalozzi zur Religion? Schon sein Mitarbeiter

Niederer hat ihn verdächtigt, „ohne einen Schatten von Religion und
„Christentum in seiner ganzen Darstellungs- und Handlungsweise den
„Schein heiliger Einfalt und ehrwürdiger Gutmütigkeit" mißbraucht zu
haben. Der Zeitgenosse Eduard Biber spricht in seiner Schmähschrift gar
von Pestalozzis sittlicher Versunkenheit. Solche Leute waren nicht im
Stande, das edle religiöse Empfinden zu erfassen, das aus Pestalozzis
Schriften uns entgegenleuchtet.

Das Wesentliche der Religion ist ihm die rein sittliche, allgemein
menschliche Grundstimmung: das Reich Gottes, das aus der Tiefe des

menschenfreundlichen Gemüts heraus wächst. Die Religion ist Herzenssache.

In diesem Sinne wirkt die Mutter in „Wie Gertrud ihre Kinder
lehrt" (14. Brief) beim Kinde auf die Entwicklung des religiösen Gefühls
ein, indem sie es auf das Verhältnis zum Unendlichen hinleitet und
seine grundlegenden Gefühle des Glaubens, der Achtung, der Dankbarkeit

u. f. w. zur Entwicklung bringt. „Das Buch der Mütter öffnet für
„ihr Kind die Welt, die Gottes Welt ist; es öffnet ihr den Mund der
„reinsten Liebe für alles, was das Kind durch sie sieht; sie hat es an



224 Walter lZevü

„ihrem Busen den Namen Gottes lallen gelehrt, jetzt zeigt sie ihm den
Allliebenden in der ausgehenden Sonne, im wallenden Bach, in den Fasern
„des Baumes, im Glanz der Blume, in den Tropfen dcs Taues, sie

„zeigt ihm den Allgegenwärtigen in seinem Selbst, im Licht seiner
„Augen, ,"

In diesem Sinne leitet Pestalozzi aus dem Glauben an Gott die

Ruhe des Lebens, die Bildung zur Weisheit, den Segen der Menschen
ab, (Abendstunde, Aph. 78 ff.)

In diesem Sinne bekennt er sich zu Christus als dem Mittler
zwischen Gott und Menschheit, dem Lehrer der reinen Gerechtigkeit
(Abendstunde, ins.), dem Vermittler des reinen Sinnes zum wahren
Glauben und zur wahren Liebe, ausgebaut „auf das große, allgemeine
„Fundament der Sittlichkeit und Religiosität, auf den Bater-, Muttcr-
„und Kindersinn der Mcnschennatur." (Schwanengesang, ZZ 18, 91.)

In diesem Sinne eifert er wiederholt gegen alle „Maulreligion",
die Bibelsprüche und Glanbcnssormeln in den Vordergrund rückt und
damit das wirklich Religiöse austilgt (so „Lienhard und Gertrud", III,
Kap. «9: „Christoph und Else", 6. Abendst.),

In diesem Sinne spricht er der Toleranz das Wort. „Aber es ist
„nicht an dir, Mensch unter den bessern Zonen, das Bild des Gottes,
„den deine Brüder, deren Scheitel die nähere Sonne verbrennt und
„deren Hirnschale der kalte Nord platt drückt, anbeten, zu verspotten.
„Der Herr im Himmel verzeiht der armen Raupe gar gern, daß sie die
„Staude, die sie nährt und schützt und erhält, verehrt. Irrtum im Dienst
„des Herrn ist das Schicksal des Menschen im Staub." (Schweizerblatt.)

In gleichem Sinne endlich bekämpst er den Aberglauben und
Gespensterglauben, der das Herz der Menschen verdirbt, sie dumm, furchtsam

und verwirrt macht (Lienhard, I, Kap. 87).
„Die wirkliche und wahre Religion ist, wie die Sittlichkeit, gänzlich

nur Sache des einzelnen Menschen; ihre Wahrheit geht den Staat
„eigentlich nichts an, als nur insofern er schuldig ist, das Recht der

„Individuen, ihrer Überzeugung auf jeden Fall getreu zu sein, zu bc-
„schützen und zu erhalten." (Nachsorschungen.)

Philosophische Probleme.
Pestalozzi hat sein philosophisches Denken an kein bestehendes System

angeschlossen. Er hat sein Weltbild selber gestaltet und den Blick
frei der Stellung des Menschen im All zugewendet. Sein Gedankengebäude

entspricht einem einheitlichen Plan. In keiner Schrift hat
er ausdrücklich sein philosophisches System als solches auseinandergesetzt.

Aber alle seine Werke atmen dieselbe tiefe Weltweisheit.
Selbst Niederer hat schon in seinem Pestalozzinachruf von der Einheit
und Totalität seines Wesens gesprochen. Darnach zu forschen, was dcr
Mensch in seinem Wesen sei, Ziel und Bestimmung der Menschheit
aufzusuchen, das nennt er seine höchste und schönste Ausgabe (Abendstunde,
Aph. 1 und 35). Aus diesem Bestreben und dem ursprünglichen Ge-



Pestalozzis IZedeutung Mr dos Geistesleben der Segenvoart. 225

danken Pestalozzis, daß der Mensch aus freier Selbstbestimmung
auf Grund seiner ethischen Anlage die höchste

Stufe der Entwicklung erreichen könne, fließt sein
philosophisches Denken. In dieser Linie bewegen sich bei ihm die einzelnen
philosophischen Probleme und Fragen.

Seine Sozialphilosophie erblickt in der ungleichen Verteilung

der Güter „die unausweichliche Folge unseres tierischen Verderbens,
„ein Übel, das der Kampf unserer tierischen Kraft und unserer tierischen
„Ohnmacht vollendet, che mir zu wissen vermögen, ob ein Recht in der
„Welt ist oder ob eines darin sein soll." Sie ist die Folge der Ungleichheit

der physischen Kräfte.
Nach seiner Rechtsphilosophie entspringt der Begriff des

Rechts dem Gefühl des Unrechtleidens. Jeder Rechtsbegriff ist ein
gesellschaftlicher Begriff, der Begriff des Naturrcchts eine Täuschung. „Mein
„Geschlecht wird nur durch den Zwang und die Zucht des Gesetzes zur
„Anerkennung des Rechts gebracht." Der höchste Rechtsbegriff ist das
sittliche Recht.

Vom geschichts- und kulturphilosophischen Standpunkt
überblickt Pestalozzi Europa. Es „erhob sich aus der einen Seite zu einer
„riesenmäßigen Höhe einzelner Kenntnisse und Künste und verlor auf
„der andern Seite alle Fundamente der Naturführung für sein ganzes
„Geschlecht. So hoch stand auf der einen Seite noch kein Weltteil,
„aber auch so tief ist auf der andern Seite noch keiner versunken."
(„Wie Gertrud", 9. Brief.) „Das Elend des alternden Weltteils ist
unabsehbar. ..." (Nachf.)

Die Ethik fetzt den freien menschlichen Willen voraus: die Kraft
meiner innern Natur, mich durch eigenes Streben von dem Irrtum und
dem Unrecht meiner tierischen Natur loszumachen. Die Kernpunkte der
ethischen Kraft sind Liebe und Wahrheitssinn. Als Werk meiner selbst
strebe ich nach Vollendung. „Willst du auf der Zwischenstufe deines
„tierischen und deines sittlichen Daseins, auf welcher die Vollendung
„deiner selbst nicht möglich ist, stehen bleiben, so verwundere dich dann
„nicht, daß du ein Schneider, ein Schuhmacher, ein Scherenschleifer und
„ein Fürst bleibst und kein Mensch wirst." (Nachs.)

Wie kann das Elend der Zeit überwunden werden? Paul Natorp
hat in Pestalozzi den Idealisten neu entdeckt, der seinen Standpunkt
zum vornherein im Überendlichen nimmt und von ihm aus, in strenger
Unterordnung, bestimmt, was im Endlichen zu gelten habe. Natorp
markiert einen neuen Vergleichspunkt in keinem Geringeren als Plato.
„Der Mensch lebt nur im Heiligen, Göttlichen, das in seiner Natur
„liegt, ewig." Das religionsphilosophische Gewand dieser
höchsten Erkenntnis ist ein Pantheismus, der jedes religiöse Bekenntnis
erträgt.

Finden wir in diesen Andeutungen über Pestalozzis Philosophie
nicht schon Keime eines „Willens zur Macht", einer „Philosophie des
Als Ob", Hinweise auf den „Untergang des Abendlandes" — aber auch
einen Höhen-Weg zur Vollendung? Alle antisozialen Triebe, alle
Pessimistischen Stimmen und Stimmungen, alle aus Verzweiflung geborenen



226 Walter lZevli

Eindrücke und Aussichten, die zu wuchern droben, werden jedoch
überwunden durch die unzerstörbare Kraft eines heiligen, aus der

Wurzel des Menschentums erwachsenden Idealismus, des Idealismus,

der den Fortschritt der Menschheit aus der sittlichen Macht
entfalten läßt und trotz aller Mißklänge durch eine geistige Einheitlichkeit
immer mehr einer Harmonie des Weltgeschehens zustrebt.

Dichterische Gestaltung.
Schon die erste bedeutsame Publikation Pestalozzis, die „Abendstunde

eines Einsiedlers", ist ein dichterisches Werk von seltener Glut. Mit
vollem Recht hat Hcubaum darin einen leidenschaftlichen lyrischen Erguß
erkannt. Der Stil erinnert bald an die Psalmen- und Prophetensprache
dcr Bibel, bald an den Schwung von Herders Ode und Goethes
Jugendgedichten; dann mutet uns die Abendstunde mit ihrer wunderbaren
Kunst einer stimmungwcckenden Sprache wieder ganz modern an: „In
ferne Weite wallet die irrende Menschheit," „Ich berühre Saiten, die

„uugespannt liegen und nicht im Modcton klingen. Verhöhne sie,

„Tänzerton! Trillernde Verleumdung, übcrschrei ihre Kraft!" Klingt's
hier nicht wie bei Nietzsche? An ihn erinnert auch die aphoristische Form,
das scheinbar Unzusammenhängend« des Denkens. Daß die Moral eine
andere ist, wissen wir schon. „Erst bist du Kind, Mensch, hernach
Lehrling deines Berufs, Kindertugend ist der Segen deiner Lehrlingsjahre."

Erschütternd wirkt die Stelle, wo Pestalozzi, der Demütige, der

Zerschlagene, Goethe auf die reine Höhe der Menschheit hinweist und
von ihm Batersinn, Baterzweck, Vateropfer fordert. Da muß sich die

berechtigte Frage ausdrängen: Steht Pestalozzi, der aus der Tiefe eines
scheinbar verfehlten Lebens seinen Ruf an den Dichterfürsten in
beneidenswerter Stellung richtet (ohne von ihm beachtet zu werden), nicht
doch als der Größere vor uns?

Wie gewaltig packt das Gedicht in Prosa, das die „Nachforschungen"
beschließt: „... Er fiel; so füllt eine Frucht, wenn der Nordwind sie

in ihrer Blüte verletzt und nagende Würmer ihre Eingeweide zerfressen,
unreif vom Baum..." — Oder können wir das ganze Werk als ein
Gedicht bezeichnen?

Den dichterischen Wert und dramatischen Gehalt von „Lienhard und
Gertrud" und einiger Stücke aus dem Schweizerblatt: „Kunigunde",
„Szene aus dem Tollhaus", „Szenen aus dem Innern Frankreichs"
hat namentlich Paul Haller in seiner tresslichen Zürcher Dissertation,

1914, gewürdigt. Mit „Lienhard und Gertrud" hatten sich schon

frühere Doktor-Dissertationen befaßt. Wenn einmal der Gefchmack in
Literatursachen sich wieder mehr der Kunstrichtung der Fabel und

Parabel zuwendet, dann werden auch die Fabeln oder „Figuren zu
meinem ABC-Buch" des Menschenmalers Pestalozzi erneut zu Ehren
gezogen werden. — Machst du auch Lieder? frägt der Leser in der

Einleitung zum Schweizerblatt. „Ich kann's nicht," antwortet der

Autor bescheiden. Und doch: wird in gebundener Form häufig Eben-



Pestalozzis Bedeutung kür das Geistesleben der Segenvvart. 227

bürtiges und Schöneres geschaffen als die Verse Pestalozzis, die wir
.ans Ende dieses Abschnittes setzen wollen?:

„Regenbogen, Regenbogen,
Du verkündest Gottes Wonne!
Schein' auch mir mit deiner Farben
Mildem Glänze, schein' in meinen
Wilden, lebenslangen Sturm!
Künde mir den bessern Morgen,
Künde mir den bessern Tag,
Regenbogen, Regenbogen!
In der Stürme Tagen
Hat mich Gott getragen
Meine Seele lobe Gott!"

So haben wir denn einen Blick geworfen auf Pestalozzis Werk und
Lehre, nicht bloß auf den Schulunterricht, mehr noch die von ihm
gezogenen Richtlinien zur Volks- und Völkererziehung, seinen Plan der
Menschenbildung, dcr Entwicklung der Menschheit zur wahren Menschlichkeit.

Diese Fragen stehen heute wieder im Vordergrund unserer
Interessen und gelten als das größte Problem. Viele erwarten zwar
unter Heranziehung des Orients (Buddha, Konfuzius, Tagore, Gandhi)
die „endliche Vereinigung von Wissenschaft und Religion" und daraus
die notwendige fruchtbare Belebung des geistigen Wesens und Schafsens.
Steht uns der umfassende Geist Pestalozzis als Quell neuer geistiger
Kräste nicht viel näher? Er wollte ja und kann es heute noch „ein
„großes Feuer anzünden, dessen der Weltteil so sehr bedarf, um das

„vom Egoismus angezündete Zeitfeuer der großen wirtschaftlichen
Verwirrung zu ersticken und der so allgemein in ihren Fundamenten
erschütterten Menschengesellschaft die Mittel zu zeigen, durch die ihre
„Rettung allein möglich."

Er, der das Menschheitsproblem in moderner Form ausgestellt und
Wesentliches zu seiner Lösung beigetragen, wird er nun aus dem populären

Bilde des Schulmanns und unpraktischen Menschen und aus dem
Kreise der Fachgelehrten heraustreten und sich zeigen als der große
Mensch, die umsassende Persönlichkeit, als Charakter und Vorbild, als
Führer für das geistige Leben der Gegenwart? Oder wird das, was
in den nächsten Jahren zu erwarten ist, nur ein kurzer Jubiläums-
Festrausch sein?


	Pestalozzis Bedeutung für das Geistesleben der Gegenwart

