
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 2

Artikel: Venus und Penthesilea : zum musikdramatischen Schaffen Othmar
Schoecks

Autor: Corrodi, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Venus und penthesilea. Ivl

Venus unb Pentheglea.
Zum mngkbramatischen Schaffen Gthmar Schoeck«.

Von Hans Corrodi.

Endlich liegt der Klavierauszug (bearbeitet von Karl Krebs) der am^ 1«. Mai 1922 im Rahmen der „Internationalen Festspiele" zur
Uraufführung gekommenen Oper „Venus" von Othmar Schoeck vor
(erschienen bei Breitkopf 6c Härtel); gleichzeitig (leider erst in Autographie)
der seines neuesten Bühnenwerkes „Penthesilea, ein Trauerspiel von
Heinrich Kleist, in einem Aufzug mit Musik von Othmar Schoeck" (für
Klavier bearbeitet von Karl Krebs). Die Uraufführung dieses Trauerspiels

mit Musik wird im Laufe dieses Jahres (wahrscheinlich zu
Beginn der Winterspielzeit) an der Dresdener Staatsoper stattfinden;
somit mag es erlaubt fein, einen Blick auf die beiden bedeutungsvollen
Werke zu werfen und auf die Beziehungen, die sie innerlich verbinden
und äußerlich kontrastieren.

Schauen wir über die dreieinhalb Jahre, die uns nun schon von den

Venusaufführungen trennen, auf jenes unvergeßliche musikalische
Erlebnis zurück, so werden in unserer Erinnerung wohl vor allem die
blühend melodischen Frühlingsklänge der Morgenszene im Park, die
glühenden Ausdruckslinien der großen, an die „Unbekannte" gerichteten
Arien des Helden im zweiten Akt mit der berauschenden Polyphonie
ihrer Begleitung, die magischen Lichter und Schatten des dritten Aktes,
das Verströmen und Verbluten in trunkener Ekstase des Schlußgesanges
auftauchen. Was damals an diesen Klängen in ihrer Neuheit rätselhaft

war, entschleiert und klärt sich nun im Notenbilde. Die organische
Entwicklung der Künste (solange diese lebendige Organismen sind!)
macht keine Sprünge; auch Schoecks kühnste Neuerungen sind nicht
absolute Nova, sondern aus natürlicher Entwicklung erwachsene Gebilde.
Was man aus den Liederheften schon lange wissen konnte, wird greifbar

klar: Schoeck arbeitet in der Richtung der großen Tradition der
deutschen Musik; er ist auch in seinen neuesten und kühnsten Werken
kein Revolutionär, der die Grundlagen historischen Werdens zerstört,
sondern ein Diener am Werk. Er setzt die Linie fort, die (ungeachtet
aller seitlichen Schwankungen) über Wagner, Bruckner, Wolf zu Reger
führt. Schoeck beweist, daß die Kunst auch heute noch neu, originell,
höchst persönlich sein kann, ohne daß der Künstler die Flinte ins Korn
wirft, alle Tradition abschwürt und sich Hals über Kopf ins Nirwana
intellektueller Theorien und willkürlicher Experimente stürzt. Schoeck
ist nicht neu und originell, weil er die Entwicklung durchbricht, sondern
weil er gewissen Zerfallserscheinungen (Überspannung der chromatischen
Fortschreitung, Atomisierung der musikalischen Linie im Impressionismus
:c.) mit gesundem Musikerinstinkt ausweicht, die Stagnation und
Dekadenz überwindet und den gesunden Kern zu neuem Blühen bringt.
Wer Ernst Kurths grundlegendes Werk über „romantische Harmonik"
kennt, wird in Schoecks „Venus" die Weiterbildung der dort charakteri-



102 Dans Oorrodi

sierten Tendenzen der sog. „romantischen" Musik finden. Wagners
„Tristan" war nicht, wie Kurth meint (und mit ihm Oswald Spengler,
der in ihm den „Schlußstein der abendländischen Musik" sieht), die
Krisis und ein Ende; er war in gewisser Hinsicht auch ein Ansang, der
Anfang des Hochbarock der Musik.

Das Hauptcharakteristikum der Venusmusik ist wohl die aufs äußerste
gesteigerte Ausbildung der musikalischen Ausdruckslinie, der „unendlichen
Melodie" (um einen von Wagner geprägten und von Kurth wieder auf«
genommenen Ausdruck zu gebrauchen). Die klassische Melodie beruht in
letzter Linie auf der Urkadenz, auf dem Aufstieg zur Dominante und
dem Zurücksinken zur Tonika; ihr Wesen ist symmetrischer Aufbau,
harmonische Schönheit, Vollendung und Rundung, sie ruht in stabilem
Gleichgewicht, Die gegenüber dieser klassischen nur barock zu nennende
Melodie ist gewissermaßen nicht wie jene ein symmetrisch-räumliches (eum
Frau« sälis!), sondern ein asymmetrisch-zeitliches Gebilde; sie schwebt
in labilem Gleichgewicht; sie kehrt nicht zurück, schwingt rhythmisch
weiter, lebt mit dem zeitlichen Verfluß, entwickelt, steigert, überwindet
sich, schweift in immer neuen Steigerungen in entfernteste Tonarten
hinüber, Sie ist eine Kurve strömender Energie; sie ist der Ekstase, dem

Ergießen ins Grenzenlose zustrebender Ausdruck, Kurth will in dieser
kinetischen Energie ein „Zurückgreifen zur Energie der linearen
Bewegung" der vorklafsischen Musik sehen und Wagner mit Bach in
Beziehung setzen. Er übersieht, wie uns scheint, den fundamentalen Gegensatz:

die Musik der Vorklassik ist in ihrem tiefsten Wesen polyphon; das
rastlos schaffende Weben gleichberechtigter musikalischer Linien ist der
Ausdruck eines einfachen, klaren, in sich ruhenden (deswegen aber nicht
minder primären und starken) Gefühls (nicht aber der Gefühlslosigkeit
und des bloßen Spieltriebes, wie heute etwa behauptet wird!); die
barocke Musik hingegen ist zu tiefst homophon; der fließende, wechselnd
differenzierte und nuancierte Gefühlsstrom bewegt und trägt das
musikalische Gebilde in einem Fluß; mag sich dieser noch so verästeln
und polyphon gebärden. Genau so schließt sich im klassischen Gemälde
der Renaissance das mannigfaltige Spiel der Linien zu einer in
harmonischem Gleichgewicht ruhenden einheitlichen Vielheit zusammen,
während im Barock (man denke an Rubens!) alle Linien-, alle Licht-
und Schattenzüge sich zu einem Wirbel, zu einer Bewegung, zu einer
alles mitreißenden Homophonie, zu einer vielheitlichen Einheit
vereinigen. Schoecks Venusmusik zeigt diesen Charakter einer vielstimmigen
Homophonie in seltener Ausprägung. Der ganze dritte Akt ist sozusagen
eine strömende musikalische Linie, das Rezitativische des Wagnerschen
Sprechgesanges ist hier zu sprengender Ausdrucksgewalt gesteigert; der

einzelne Ton ist nicht mehr wie in der vorklassischen und z. T. noch in
der klassischen Musik Bauelement, sondern Ausdruckselement, er scheint
zu blühen, zu glühen, zu leuchten, die Musik ist nicht mehr Architektonik,
sondern Gebärde, Sprache, Ausdruck. Was die Gefolgschaft Hanslicks
erbost dem Erstling Bruckners nachrief: „Alles Inspiration und
beinahe nichts Arbeit!" gilt auch von dieser Musik; wir vermögen aber



Venus und penthesilea. 103

darin, so wenig wie bei Bruckner, einen Vorwurf zu hören. — Auch
harmonisch bedeutet diese Musik die Fortsetzung des „intensiven
Alterationsstiles" der Musik Wagners, Bruckners, Wolss u. a. Alle har-
mcuiische Entwicklung ist in letzter Linie eine Verschiebung des
Nacheinander in ein Miteinander. So klingt der Vorhalt aus einem
aufgegebenen Akkord in einen neuen hinein, so nimmt die Vorausnahme
einen Ton des folgenden voraus. Hier sind es nicht mehr nur einzelne
Töne; ganze Akkorde oder Akkordteile werden ineinander verschoben.
An Stelle durchgehender Töne treten durchgehende Klangzüge; an
Stelle einer Polyphonie der Linien tritt eine Gegenbewegung ganzer
mehrstimmiger Klangzüge; statt harmoniefremder Töne schieben sich

ganze Harmonien gegensätzlichsten Charakters ineinander. Mit stärkster
Wirkung wohl am Ende des zweiten Aktes, wo das Motiv Simones,
dcr verlassenen Braut, in schneidendster Dissonanz als blühendes Es-dur
in das tragisch düstere h-moll des aufsteigenden Gewitters hineinklingt.

So liegt die beim ersten Hören rätselhafte Komplizierung
des Klangbildes durchaus in der Richtung dcr organischen und
notwendigen Entwicklung der deutschen Musik,

Schoecks Musik zur „Venus" stellt Wohl einen der extremsten Punkte
in jener mit Beethoven (wenn man will: mit Bach!) einsetzenden Musik
des unbedingten Willens zum Ausdruck dar. Und sie ist Ausdruck des
heute von gewissen Neuerern mit Acht und Bann belegten Gefühls!
Ihre Bedeutung liegt nicht darin, daß sie das Gefühl negiert, sondern
daß sie die Stagnation, die Dekadenz, die zur Perversität neigende Ge-
fühlshystcrie der jüngsten Vergangenheit meidet; Schoecks urgesundes
Musikerwesen hat ihn daran vorbeigeführt, wie es ihn vor der
Überspannung des chromatischen Prinzips bewahrte. Aber diese Musik ist
mehr als Ausdruck eines Gefühls, sie ist Inhalt eines Lebens, eines
Schicksals. Man erinnert sich des Motivs der Handlung: Horace, der
Held, eine hochfliegende Künstlerseele, übertritt die Schranken der bürgerlichen

Welt, verläßt seine ihm eben angetraute Braut in der Hochzeitsnacht

und wirft sich in die Arme des griechischen Götterbildes, an dem
er verglüht: „Vollendung, wer dich ganz empfunden, den treibt
die Sehnsucht an dein göttlich Herz...!"

Was diese Umdichtung der Novelle Msrimses zum symbolischen
Mythus bedeutete, das bewies dem Tiefersehenden — die „Elegie". Die
„Venus" war die Vorahnung des Ereignisses, dessen unmittelbarer
lyrischer Reslex die „Elegie" ist. Nur wer sich durch das Nirwana der
Todesverzweiflung durchgerungen zu jenen transsubstantiellen Klängen
einer andern Welt, mit denen die „Elegie" schließt, wird rückschauend die
Tragik der „Venus" ganz zu ermessen und die Bedeutung dieses Werkes
im Leben seines Schöpfers zu verstehen vermögen. Die „Elegie" bietet
aber auch den Schlüssel zu Schoecks neuestem Werk: seiner „Penthesilea".
Wenn jene den unmittelbar lyrischen Reflex, so bedeutet diese die Ob-
jcktivation des Geschehens.

Im Frühjahr 1924 ist Kleiü's „Penthesilea" Schoeck nahegetreten;
nach einem Jahre lag die Komposition vollendet vor. Kleist sagte von



104 Dans dorrodi

diesem seinem Werke: „Mein innerstes Wesen liegt darin, der ganze
Schmerz zugleich und Glanz meiner Seele." Wer dieses vielleicht
machtvollste, innerlichste und glühendste Werk des großen Dramatikers kennt,
das den ewigen Kampf der Geschlechter aus dem Einmaligen und
Zufälligen erhebt, zum unvergänglichen Mythos gestaltet und in
unerhörter Tragik enden läßt, wird ohne weiteres die Größe der Aufgabe
erfassen, die sich Schoeck gestellt hat. Es galt, Geschöpfe musikalisch zu
gestalten, die von göttlicher Glut umweht sind, eine Musik zum Tönen
zu bringen, die als Sphärenmusik sie unhörbar, doch überwältigend
umklingt.

Schoeck hat der Dichtung Kleists die dramatischen und lyrische»
Szenen (unter Ausmerzung der episch-erzählenden) entnommen und sie
so zusammengefügt, daß sie ein geschlossenes Ganzes bilden. Er
eröffnet das Drama mit dem achten Auftritt der Kleist'schen Tragödie:
Penthesilea, die Königin der Amazonen, die, aus ihren Bergen in die Ebene
niederbrechend, in den Kampf der Griechen und Trojcr eingefallen sind,
ist von Achill besiegt und zu Boden geschmettert worden; fliehend,
zwischen Raserei und Todestraurigkeit schwankend, wird sie
hereingeführt, umtobt vom Geheul der Amazonenchöre, verfolgt vom Gekläff
der Kriegshunde, umklirrt vom Schlachtenlärm. Unfähig, den Gedanken
ihrer Niederlage zu fassen, stürzt sie in die Nacht des Irrsinns, aus
der sie die Ohnmacht befreit. Die Griechen drängen nach; mit einem
Klang eherner Energie erscheint der Sieger, Achill: „Der weicht ein
Schatten mir vom Platz, der mir die Königin berührt!" Entschlossen,
die Besiegte zu seiner Königin zu erheben, legt er sich, um die
Erwachende zu schonen, ihr als Gefangener zu Füßen. Sie geht auf die
Täuschung ein, bekränzt Achill mit Rosen; einem ekstatischen
Jubelhymnus folgt ein Zurücksinken in innigste Erschütterung, in sensibelste
Weiblichkeit. Es ist der lyrische Höhepunkt der Tragödie: „Der Mensch
kann groß, ein Held im Leiden sein, doch göttlich ist er, wenn er selig
ist!" Während die Streicher einen sammtenen Grund legen und die
Klarinetten die Wogen der Ekstase nachebben lassen, singt die Stimme
eine der beseeltesten Melodien, die Schoeck je geschenkt worden sind.
Ein Ton tiefster Menschlichkeit mitten im Toben der Schlacht, einer
Illusion erblühend. Das Heer der Griechen wird geschlagen und naht
fliehend wieder heran; Achill muß die Maske abwerfen; der
rosenbekränzte Liebende wächst unter rhythmischen Schlägen des Orchesters
plötzlich zu furchtbarer Heldengröße heran, Penthesilea erkennt
erschauernd die wahre Lage. Die fliehenden Griechen reißen Achill
hinweg, Penthesilea aber, in ungebändigter Leidenschaft, verflucht dcn Sieg
ihres eigenen Heeres und wird von der Oberpriesterin entsetzt und
ausgestoßen. Achill fordert sie von neuem zum Zweikampf heraus, aber
nur, um sich ihr als Gefangener zu ergeben; Penthesilea, in tragischem
Mißverstehen, sieht in der Herausforderung nur den Hohn des Siegers,
der sie vernichten will. Sie ruft in einem Anfall neuer Raserei den

Kriegsgott Ares um Hilfe an und bietet den ganzen „Schreckenspomp"
des Krieges auf, um den Übermütigen zu vernichten. Achill aber geht



Venus und penthesilea. 105

wassenlos zu diesem ungleichen Kampfe (der hinter der Bühne gedacht
ist). Allein in dieser entscheidenden Szene ist Schoeck von Kleist
abgewichen: Kleist, dem man deshalb etwa den Vorwurf des „unsichtbaren
Theaters" gemacht hat, läßt die Szene der Flucht und der Vernichtung
Achills nur erzählen; in Schoecks Werk sehen wir ihn, waffenlos, mit
der ganzen Harmlosigkeit und Wehrlosigkeit des großen Liebenden,
umflutet vom höchsten musikalischen Glanz der ganzen Partitur (jene
beseelte Melodie der Liebesszene erklingt nun in hymnischem Schwung),
der Geliebten entgegengehen; kurz darauf hören wir durch die
verebbende Jubelmusik seine entsetzten Angstschreie, in Todesfurcht stürzt
er fliehend über die Bühne, hinter ihm erscheint Penthesilea. Wir sehen
sie den tödlichen Pfeil anlegen und sehen ihn entschweben, — ein Schlag
des Orchesters von unerhörter Härte und Zerrissenheit sagt, was
geschehen. Es folgt die unermeßliche Tragik des Epilogs: Penthesileas
Erwachen aus dem Irrsinn, die Erkenntnis des Geschehenen und ihr
Selbstmord durch den Gedanken an ihre Tat: „Denn jetzt steig' ich in
meinen Busen nieder..."

Mit diesem Texte stand Schoeck vor einer neuen Aufgabe. Sein
„Don Ranudo" war ein Schritt weg vom Musikdrama zur Oper, in
der dramatischen Dithyrambe „Venus" dominiert die Musik, wenn
auch in engster Durchdringung mit dem Wort, — die „Penthesilea"
aber ist „ein Trauerspiel mit Musik". Ich habe Armin Rüegers
Textbücher zu „Don Ranudo" und „Venus" immer wieder gegen Angriff
von literarischer Seite verteidigt, weil ihre konturenhafte Zeichnung
dem Komponisten alle Freiheit ließ, seine Gestalten mit musikalischen

Mitteln zu bilden, weil ihre beweglichen, leichten Verse ihm die
Möglichkeit zu strömendem Gesänge gaben, zu großen, alfrescohasten
Linien. Goethe hat irgendwo gesagt, daß ein Operntext eine Zeichnung
in Konturen sein müsse, nicht aber ein ausgeführtes Gemälde. Diesmal
aber stand Schoeck einem Gemälde gegenüber und zwar einem Gemälde
von höchster poetischer Gestaltung und Fülle. Was sollte hier die Musik?
Hier war das Wort Musik! Und Schoeck wagte es, auf weite Strecken
hin die Musik des Dichterwortes für sich sprechen zu lassen. Was von
den epischen Schilderungen und Erzählungen als zum Verständnis
notwendiger Rest geblieben ist, was sachliche Mitteilung ist, wird
gesprochen und nur vom Orchester untermalt. (Man müßte das
„melodramatisch" nennen, wenn dieses Wort nicht einen widerlichen
Nebengeschmack hätte, der zum Geiste dieses Werkes in denkbar schärfstem
Gegensatze steht.) Nur wo die Woge des Gefühls steigt, das Wort
durchflutet und es hebt, wo die latente Lyrik sich entfesselt, erhebt sich

über die Mittelstufe des Sprechgesanges in wundervoller Selbstverständlichkeit

die hochgeschwungene Gesangslinie; in diesen lyrischen Partien
nur entfaltet Schoeck die ganze beseligende Schönheit und Glut seiner
Melodie. Diese Stellen sind jedoch selten (besonders im Vergleich zur
lyrisch überströmenden Venus); der Charakter des Werkes ist dramatische
Spannung, tragischer Konflikt der Leidenschaften, Bernichtungskampf
der Völker und der Geschlechter, Krieg — ohne jede Schönmalerei und



106 Dans dorrodi

falsche Romantik, Welche Rolle aber füllt der Musik in diesen
dramatischen Partien zu? Es ist schwer zu sagen; Schoeck hat eine Neue,
vielleicht mit nichts Bekanntem zu vergleichende Form geschaffen. Er
selber formulierte einmal: „Die Musik ist der Kontrapunkt zur Melodie
des Wortes." Sie malt natürlich den Schlachtenlärm und zwar in
schreckensvoller Realistik, die an die „Trommelschläge" erinnert. Schoeck

schafft eine ganz eigene Klangatmosphäre, indem er neben dem sonstigen
modernen großen Orchester zwei Klaviere und acht Klarinetten aufbietet,
deren erzene Klänge das Geklirr des Waffenganges, das Gekläff der
Kriegshunde, das Geheul der Kämpfenden, das Schwirren der Pfeile
malen. So illustriert die Musik wohl das Geschehen, — ist aber alles
andere als impressionistische Jllustrationsmusik. Sie ist niemals nur
Nachahmung äußerer Eindrücke, sondern immer auch Ausdruck innerer
Bewegung. Sie ist gleichsam der in hörbare Erscheinung tretende
Strom des Lebens, der alles Geschehen trägt und lenkt, ihr Takt und
Fluß ist der Rhythmus des Schicksals. Sie drückt nicht nur das
Empfinden der handelnden Individuen aus, sondern auch das Überpersönliche;

sie webt die Atmosphäre einer überwirklichcn Welt, den Glanz
mythischer Gestaltung. Sie vereinigt all ihre Wucht, ihren Schmelz
und ihre Schönheit auf die beiden Gestalten Penthesileas und Achills,
die weit über menschliches Maß hinauswachsen und von überirdischer
Glut verklärt erscheinen. Achill wird zum Prototyp des Helden; ein
metallener Klang von durchschlagender Gewalt, ein Rhythmus von
niederwerfender Wucht sind Ausdruck seines Wesens; die Dämonie einer Naturgewalt

umwittert ihn, aber auch deren grandiose Einfalt und Harmlosigkeit,
die ihn zu Fall bringt. Ihm gegenüber Penthesilea, ein Wesen von

unfaßbarer Kompliziertheit und Veränderlichkeit, der Wechsel, die Laune,
die Subjektivität selber, zwischen ekstatischem Jubel und tobendem Irrsinn

schwankend, von höchster Liebesglut in tierische Grausamkeit stürzend,
eine entfesselte, in Raserei der Vernichtung zudrängende Leidenschaft.

Ihr Motiv, das das ganze Werk beherrscht, erblüht in rosiger Glut und
schimmernder Majestät, und wirft seinen seelischen Schmelz und Glanz
noch über die Nacht der tiefsten Tragik, Ich wüßte nicht, ob je um
eine weibliche Gestalt eine berückendere Glorie musikalischer Verklärung
gewoben worden ist. — Harmonisch bringt das Werk eine ungeahnt
fortgeschrittene Weiterbildung der in „Venus" sich zeigenden Tendenzen:
eine einfache Dreiklangsharmonie ist eine Seltenheit geworden, dann
aber auch von unbeschreiblicher Wirkung; die Durchdringung einander
fremder Tonwelten wird fast zur Regel. Mit höchster Wirkung wohl
im Epilog, zu Penthesileas Selbstmord, wo irdische Tonwelten von
überirdischen Klängen durchstrahlt erscheinen, in denen selber wieder
neue mystische Lichter aufglühen, bis Penthesileas Motiv in berückendem

Glanz noch einmal aufleuchtet und versinkt, abbröckelt, erstirbt.
Venus, Elegie und Penthesilea, Schoecks große Bekenntniswerke,

bilden eine Einheit: sie Verhalten sich wie Vorahnung, Reflex und Ob-
jektivation desselben Geschehens. Der Ton-Dichter (das Wort gewinnt
hier seine vollste Bedeutung) hat vor die Tiefen des Lebens drei mythische



Venus und penthesilea. 107

Bilder gestellt, die vor Abgründe unsterbliche Schönheit zaubern; auch
sie nicht „Nachahmung einer Naturwirklichkcit", sondern, um mit Nietzsche

zu reden, „ein metaphysisches Supplement dcr Naturwirklichkcit, zu
deren Überwindung neben sie gestellt".

Politische Rundschau
Schweizerische Amschau.

Das Getreidemonopol: Sein Inhalt. Die Stellung der Parteien. — Die aus¬
gesöhnten Völkerbundsgegner.

In den beiden Räten der Bundesversammlung hat soeben die
Schlußabstimmung über die Vorlage zur Sicherung der Getreideverfor-
gung und Förderung des einheimischen Getreidebaus statte
gefunden. Der Ständerat stimmte mit 23 gegen 14, der Nationalrat mit 148
gegen 37 Stimmen zu. Mit diesem Stimmenverhältnis dürfte auch das Schicksal

dcr Vorlage in der auf den Herbst vorgesehenen Volksabstimmung entschieden
sein. Die vor einigen Wochen gegen das Monopol in Gang gesetzte
Volksinitiative wird daran kanm noch etwas ändern, — Die als Artikel 23 bis der
Bundesverfassung vorgesehene Vorlage ist nicht nur inhaltlich von so großer
Tragweite, es sind auch manche Begleitumstände, wie die Stellungnahme der
einzelnen Parteien dazu, so aufschlußreich für unsere heutigen innerpolitischcn
Verhältnisse, daß ein Eingehen darauf auch in unserer Ilmschau geboten erscheint.

Einmal inhaltlich. Der Bund wird durch deu neuen Verfassungsartikel
bevollmächtigt, Maßnahmen zu treffen a) zur Versorgung des Landes mit
Brotgetreide, und b) zur Förderung des einheimischen Getreidebaus, Zu a)
gehört die Haltung eines ständigen Getreidevorrates, der das Land bei plötzlich
eintretender Absperrung seiner Zufuhren durch kriegerische oder revolutionäre
Ereignisse in den Nachbarstaaten vor dem Mangel am notwendigsten Nahrungsmittel

bewahren soll. Es handelt sich da um eine Maßnahme, die fich den
allgemeinen Maßnahmen zur Erhaltung der Wehrfähigkeit des Landes anreiht,
Sie ist denn auch keineswegs neu, Es hat schon lange vor dem Kriege
eidgenössische Getreidelagerhäuser gegeben. Nur haben sich die bisherigen
Matznahmen als der Ergänzung bedürftig gezeigt. Neu ist dagegen die staatliche
Unterstützung des einheimischen Getreidebaus, neu allerdings auch nur in dem
Sinne, daß dieser jetzt dauernd und auf Grund einer Verfassungsbestimmnng
staatlicher Förderung teilhaftig werden soll. Faktisch ist der einheimische
Getreidebau seit den ersten Kriegsjahren aus Staatsmitteln unterstützt worden,
ähnlich wie das auch bei anderen Zweigen der Landwirtschaft, aber auch bei
verschiedenen Zweigen der einheimischen Industrie der Fall war. Beim
einheimischen Getreidebau soll jetzt aber aus einer derartigen vorübergehenden
Maßnahme, wie anßergemöhnliche Zeiten sie forderten, eine ständige Einrichtung

gemacht werden. Was fiir Gründe haben zu diesem weittragenden
Entschluß geführt?

Klima und Bodenverhältnisse unseres Landes sind dem Anbau von
Getreide nicht besonders günstig. Bei ungestörten Zufahrtsmegen stellt sich das
aus dem Ausland eingeführte Getreide im Preise wesentlich billiger als das
aus dem eigenen Anbau erzielte. Der schweizerische Bauer, der Getreide
anpflanzt, läuft also Gefahr, sein Getreide nicht los zu werden oder es zu einem
Preis abgeben zu müssen, der ihm den Anbau nicht mehr lohnend macht: es
ist sogar wirtschaftlicher für ihn, wenn er seinen eigenen Bedarf durch Ankauf
ausländischen Getreides deckt. Die Folge davon ist naturnotwendig der
allgemeine Rückgang des einheimischen Anbaus von Brotfrucht, Die Landwirt-


	Venus und Penthesilea : zum musikdramatischen Schaffen Othmar Schoecks

