
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 1

Rubrik: Kultur- und Zeitfragen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


politische Rundschau SS

Großmacht zu erreichen. Nun kann man allerdings auch nicht gerade behaupten,
daß der englische Außenminister an dieser Wendung unschuldig ist. Er hat durch
seine Bindung gegenüber Polen dem Gegner eine unfehlbare Waffe in die
Hand gegeben. Jetzt kann er sich über die Zweckmäßigkeit feiner Politik mit
seinem Parlament auseinandersetzen. Der Empfang wird dort jedenfalls nicht
sein wie nach Locarno, Aber an eine Aufgabe feiner politischen Pläne wird
deshalb England doch keineswegs denken. Es wird ebenso wie Deutschland seinen
unterbrochenen Faden wieder zusammenknüpfen und sein Gewebe weiterspinnen.
Sehr durchsichtig ist es allerdings nicht. Man überlege sich doch nur einmal,
ob wohl der Brasilianer gegen den entschiedenen Willen Englands in Genf
sein Spiel derart zu spielen gewagt hätte. Irgend etwas ist eben auch hier
hinter den Kulissen vorgegangen.

Nach alle dem kann man wohl sagen, daß der Mißerfolg von Genf
keine Großmacht von ihrer politischen Linie abbringen wird. Die unmittelbare

praktische Wirkung ist also gering. Es läßt sich aber andererseits heute
noch keineswegs überblicken, ob nicht die jetzt erzeugte Unsicherheit nicht noch
recht schmerwiegende Folgen nach sich ziehen kann. Im Herbst wird man
klarer sehen,

Aarau, den 20, März 1926,

Hektor Ammann,

Kultur- und Jeitfragen

Nochmals «Verirrte Arrlehrer"?
(Grundsätzliches zum Problem „religiös-sozialer" Verkündigung,) l)

In der Januarnummer der „Monatshefte" hat ein gewisser Kreis schweizerischer

Pfarrer eine Zurechtweisung erfahren, welche — wenn ein „Einzelfall"
vorläge — eine Widerlegung erübrigte; da sich nun aber Herr Raschle nicht
ganz mit Unrecht auf weitere Volkskreise beruft, und da er Dinge als wahr
voraussetzt, die sich mehr durch Berufung auf landläufige Irrtümer als durch
sachliche Gründe stützen lassen, so ist ein Eingehen auf das von ihm gestreifte
Problem vielleicht doch nicht ganz überflüssig, —

Zunächst müßten wir ihm dankbar sein für die Ehrlichkeit, mit der er
sich am Anfang und am Schluß seines Artikels als Retter von Kultur und
Vaterland hinstellt, wenn ihn nur nicht sein Eifer dazu getrieben hätte,
auch noch den Retter der Religion zu spielen! Wird, wer das Christentum
verteidigt, ohne mit der Wimper zu zucken, die staatliche Besoldung
den staatskritischen Pfarrern unter die Nase reiben? Oder unter Hinweis auf
ihr „wohlentschädigtes Amt" es ihnen verbieten, gegen den Mammon zu
predigen? Und wird, wem Kultur und Vaterland teuer sind, jede Meinungsäußerung,

die nicht im landläufigen „bürgerlichen" Schema sich belegt und
die Schäden beim Namen nennt, ohne weiteres verketzern? Als wäre „bürgerlich"
die patentierte Denkart,^) und als hieße die Schäden beim Namen nennen
„Hetzen", „gegen das Gesetz wüten", „Kommunismus" verkündigen u, s, w. Warum

l) Vgl, MaxHuber, „Staatenpolitik und Eo ", Zürich 1920, und G o t t -
lob Spörri, „Wissen und Leben", Februar-Nummer 1926, S, 116 ff. Man
erschrecke nicht über die vielen Zitate; sie wollen nicht blenden und etwa Autorität
vortäuschen, die nicht da ist; sie sollen nur die Bedeutsamkeit des Themas
beleuchten, indem Lehren der Geschichte, gleichsam als Tatsachen, zu erfahrenen
Leuten gewichtiger sprechen als Überzeugungen eines Einzelnen.

Als wären „bürgerlich" und „unparteiisch" Synonyme (Monatshefte,
Februar 1926, S, 609)! Vgl, dazu Spörri, a,a, O,, S, 117,



5b Kultur- und Zeitfragen

soll es hier auf einmal bei den bekannten „kalten Umschlägen" bleiben, mit
denen man nur „Symptome dämpft"; warum soll es hier auf einmal nicht
mehr erlaubt sein, durchzustechen, um in den Herd der Krankheit zu sehen" ?^)
— Redet Herr Raschle nicht auch davon, dasz es öfters um des Glaubens
willen gilt, „an die weltlichen Einrichtungen zu rühren"? Das „Feld der

Ehre" nennt er zweimal — meinetwegen —; er dürfte es nur nicht ganz
vergessen, daß es schon zu wertvollsten Kulturtaten auf einem ganz anderen „Felde"
gekommen ist —, daß sehr oft nicht die bejubelten, sondern die „von Dorf zu
Dorf verjagten" Menschen die Führer in eine bessere Zukunft wurden — und
daß es nicht immer ratsam ist, die „erdverwurzelte Eigengenügsamkeit" zum
Richter in geistigen Dingen zu machen, Herr Raschle reder selbst von „G c -
boten über die Beziehungen von Mensch zu Mensch"; wagt er ohne weiteres
zu bestreiten, daß Heil und Unheil nicht nur Einzelner, sondern auch ganzer
Länder davon abhängen, ob diefe Gebote beachtet, ob sie im staatlichen und
gesellschaftlichen Leben (um jeden Preis) geltend gemacht werden? Und er redet
selbst von Sehnsüchten und Hofsnungen; woher nimmt er das Recht,
sie bloß auf das Innere zu beschränken, geistliche Erbauung im Namen der
Christen von den Predigern zu reklamieren, und Hoffnungen auf Hilfe aus
leiblichen Sorgen und Nöten als äußerlich, egoistisch und schwärmerisch (als „Sehnsüchte

nach Träumen von grünen Auen u,f,'w,"!) lächerlich zu machen?
Es gilt hier genau zuzusehen! Herr Raschle spricht auch in religiöser

Beziehung nur aus, was unter uns in weiten Kreisen geglaubt wird, und er hat
mit den landläufigen Vorwürfen gegen die neue sozialistische Religiosität nicht
zurückgehalten; ein platter Diesseitsglaube ist an die Stelle des „zerknirschten
Jenseitsglaubens" getreten, „irdische Spielregeln" an die Stelle der Orientierung
am Ewigen; die Kirche ist aus einem „Hause Gottes" zu einer „sozialpazifistischen

Heilanstalt" geworden, die Bibel aus einer „Quelle lebendiger
überirdischer Wahrheiten zu einem trockenen Kodex sozialer Rechte und Pflichten"
u, f. w. Hinter diesen Urteilen steckt ohne Zweifel ein Christentum, das stolz und
kühn seine Wurzeln nicht nur im Pietismus des 18, Jahrhunderts, sondern zum
Teil in der Reformation, ja selbst in der Bibel nachweisen kann/) insofern wirklich

das ganze Interesse dem Heil des Einzelnen zugewendet und die Aufgaben
der Welt darüber vernachlässigt werden. Aber dabei darf man nicht vergessen:
daß in allen genannten Fällen diese Beschränkung in den Verhältnissen
Mitbegründer war und aus dem festen Willen zur Reinhaltung des Heiligsten
entsprang. Es läßt sich ein Zeitpunkt in der Kirchengeschichte feststellen, von dein
an das Schweigen der Kirche zu öffentlichen Fragen ihr als schweres Versäumnis
(um nicht geradezu von Schuld zu sprechen) angerechnet werden muß, das ist
die Zeit der Aufklärung, Man hat den Zusammenhang zwischen Staatsabsolutismus

und Kirchenohnmacht einerseits, zwischen „Entkirchlichung fast des ganzen
Lebens" und Zurückdrängung der Kirche auf ihre „inneren Angelegenheiten"
anderseits schlagend nachgewiesen^) Es ist auf alle Fälle merkwürdig, den Ruf
nach der „zerknirschten Jenseitsreligion" und nach den „Wahrheiten der
überirdischen Welt" aus dem Munde eines — Staatsfanatikers zu hören;
als Christ im Sinne des Thomas Hobbes sich auf den Spruch vvm
„Reiche, das nicht von dieser Welt ist", berufen, heißt nicht wissen, was man tu:;
es aber Sinn der Bibel tun, würde bedeuten, wie die biblischen Menschen
etwas von dem Gericht zu wissen, das dadurch auf die „Reiche dieser Welt"
fällt, und daran sich halten, Zwingli mußte es bei seinem Kampf gegen das
Reislaufen erfahren, daß „manche, denen nie viel am Glauben gelegen gewesen,
sich jetzt des Glaubens annahmen" — und doch war es ihnen — nach dern
Zeugnis Bullingers wenigstens — „nicht um den Glauben sondern um den
Kronensack zu tun"; Luther mußte sich von dem Katholiken Murner sagen

2) Raschles Worte, S. 590,
i) Vgl, Ragaz, „Vom Reich Gottes" (Zürich 1922), S, 39; ferner G.

Spörri, a, a, Q, S. 118 f,
5) Hpts, Paul Drews. „Der ev, Geistl," (Diederichs 1905), S, 126 s,;

vgl, auch I, Burckh,, a, a, O. 154, und Spörri, a, a,O,



Kultur- und Zeitkragen 57

lassen: Sein Kampf gegen des Papstes Pracht, sür die Priesterehe u, s, w, habe
gar keinen christlichen Grund, „denn es unserem Glauben weder gibt noch

nimmt"; gegen beide fiel in ihrem Kampf gegen den Wucher von Seiten ihrer
eigenen Kirchgenossen der Ruf: „Was geht das das Evangelium an?"°) und:
„Die Pfarrer wollen Herren sein",?) Luther gab darauf die prompte und
endgültige Antwort: „D amit suchen sie, daß man Gottes Wort nicht
solle predigen (und) wollen gleichwohl das Evangelium
gefressen haben. Was z ü r n e st du Narr wider den Pfarr -

Herrn? Zürne wider deine eigene Bosheit oder mit Gotte,
des Wort dich Buben schilt,,."^) — Es ist also nicht nur geprellte
religiöse Sehnsucht, die gegen die religiös-soziale Verkündigung ausgebracht
ist, denn ernsthaste religiöse Sehnsucht weiß, daß es am Sonntag nicht gilt,
in hohen Regionen „über des Erdentages Nöte" erbaulich hinweggehoben zu
werden, sich stärken, ja sogar „bessern" zu lassen, ohne zugleich die unerbaulichen

„äußeren" Nöte der Zeit, die langweiligen „sozialen Rechte und
Pflichten" eingeschärft zn bekommen — nach dem alten Spruch: „Gehorsam ist
besser denn Opfer" (1, Sam, 15) und: „Wer den Seinen nicht hilft, leugnet
den Glauben und ist schlimmer als ein Heide" (1, Tim, 5), — Es ist übrigens
Pflicht, gerade in diesem Zusammenhang zu bezeugen, daß dieser beharrliche
Hinweis ans die Nöte dcr Zeit auch „religiös" seine Früchte getragen hat,
daß z, B, erst durch die religiös-soziale Verkündigung urchristliche Gedankenkreise

wie die Hoffnung auf das kommende Reich Gottes wieder lebendig
geworden sind, nachdem sie lange Zeit aufs Unwürdigste vernachlässigt, verdreht
oder als überflüssig ausgeschieden Marens) Aber es ist klar, daß der Wert der
Bewegnng nicht so sehr auf dem dogmatischen, als auf dem ethischen Gebiet
liegt; es handelt sich hier vor allem darnm, „in Verkehrtes dieser Welt in
Gottes Namen einzugreifen" (wie sich ihr „Senior", Blumhardt d. I,,
ausgedrückt hat). Deshalb lassen sie sich auch nur von da aus verstehen und,
wenn's dann noch geht, „widerlegen". Auf alle Fälle wäre zu diesem linterfangen

nur ein Mann brfugt, der sich durch seinen Eiser gegen den Kult mit
dem „Nationalgott, dem Eigentumsgott, dem Familiengott, dem Gott der Partei-
meinung oder Kirchenansicht" über die Reinheit seiner Absichten ausgewiesen
hat (nämlich daß es ihm nicht und in keiner Weise um seinen Standpunkt
und um seinen „Menschengott" geht!), nur der hat das Recht, den Religiös-
Sozialen ihren Übereifer, wie z, B, ihr „stürmisches Dekretieren eines
Weltfriedens" als nicht ganz ferne von einer „Auflehnung gegen Gott" vorzuhalten
(Thurneysen im Zminglikal, 1926, S, 63), Da Herr Raschle auch von
Friedensschwärmerei redet und das wohl sein Hauptbeschwerdepunkt ist, muß ich hierauf
noch etwas genauer eingehen.

Galt es einmal, in einer Kirche zu lehren, die auf die Weihnachtsbotschaft
vom „Frieden auf Erden" (Luc, 2, 14) sich stützte und die vorgab, an die Worte
dessen zu glauben, der die Friedebringer selig gepriesen hatte (Math, 5, 9) —
was gestattete dann die Einschränkung dieses Friedens auf einen bloß innerlichen

Frieden in den Gemütern der Menschen?!») „Gott will uns vom
Kriege erlösen, so wahr seine Erlösung eine wirkliche Erlösung, sein Reich
ein wirkliches Reich und nicht bloß jenes jenseitige Schattengebilde, das
mir daraus gemacht haben."") Mit solchen Worten wird nicht der wahre,

°) Zwing li, Werke, Ausg. 1918, S, 459: er gibt darauf die Antwort:
„Gott will, daß die Propheten zu solcher Unbill nicht schweigen", denn „der
Aufruhr liegt bei den Herren".

') Luther, E. A„ Bd. 23, 305 (gegen den Wucher, 1540).
») a.a.O.
°) Vgl. dazu I. B u r ck h., a.a.O. 148; Ragaz in der Slg. „Wir zeugen

vom lebendigen Gott", Diederichs 1912, S, 320; Spörri, a, a,O,, S. 118,
!°) Vgl, Max H u b e r, a. a,O„ S, 30 (das Gebot gilt „für alle

menschlichen Beziehungen ,"),
") Predigt über den Frieden, 1914 bei Bäschlin, Bern, von Psr. Schädelin.



58 Kultur- und Zeickragen

himmlische Friede, den nur Gott geben kann und neben dem aller äußere
Friede erbärmliches Stückwerk ist, verlästert, sondern eine schläfrige christliche

Gesellschaft zur Rede gestellt, die an den höchsten Frieden zu glauben
vorgibt und nicht einmal einen Finger rührt, das dürftige Gleichnis, den weltlichen
Frieden, zu wahren, (Wenn die Liebe zu Gott unweigerlich in der Liebe zu
den Menschen offenbar werden muß und der Glaube an Gott im Irdischen sich

bewähren muß — wie steht dann diese Christenheit da? —) Aber dazu kommt
es nicht durch bloßes Reden vom Frieden — darin hat Herr Raschle
vollkommen recht —, sondern durch beharrliches Friedens werk, und das ist
allerdings nicht möglich ohne eine Friedens Hoffnung für die Erde und noch viel
weniger möglich ohne ein furchtloses Eingehen aus „allgemeine (wirtschaftliche
und politische) Probleme",^) Wohlverstanden, es handelt sich nicht darum, als
hätten die Geistlichen gleichsam „von Amtes wegen politische Probleme zu
tilgen", wohl aber haben sie solche zu erwägen, so gut sie nicht abseits
vom Leben unserer Zeit stehen dürfen; es handelt sich auch nicht darum,
„phantastischen Kommunismus" „von den Kanzeln zu predigen" oder „gegen
Gesetz und Verfassung zu wüten" — wer das täte, wäre ein Narr; aber Herr
Raschle ficht gegen seine eigenen Erfindungen, Was die religiös-soziale
Verkündigung will, ist nicht mehr und nicht weniger als: das gesamte Leben (nicht
nur das religiöse und innerliche!) unter das Licht des göttlichen Wortes zu
stellen; nicht (schwächlich oder kirchenpolitisch!) einen Frieden zu lehren, den alle
Welt will — sondern „da Frieden zu beschaffen, wo der Krieg (immer wieder)
entspringt: im sozialen Zusammenleben der Menschen",^) „Das Ziel der
Sozialdemokratie, das Gut-H aben und das Ziel der Kirche, das Gut°s ein
liegt weit auseinander — die Tagesforderungen verschmelzen nur zu oft
notwendigerweise ganz ineinander", das ist der Grund, warum „das Durchschnittsdenken

das Verhältnis beider Größen zueinander nicht klar zu sehen vermag",")
Es geht den „religiös-sozialen" Pfarrern um etwas ganz anderes als darum,
das „Vaterlandsgefühl zu ertöten";^) vielmehr dürften sie sehr wohl wissen,
daß nur, wer Vaterlandsliebe kennt, versteht, was das bedeutet: sich sehnen
nach dem ewigen Vaterland; aber sie schließen daraus — und diese zwei Schlüsse
sind bis heute noch nicht widerlegt — erstens: daß eine „christliche Gesellschaft"
dafür zu sorgen hätte, die „in schlechten Wohnungen Verkümmernden nicht nur
zu vertrösten auf die ewigen Hütten";^) zweitens: daß klar und deutlich
hingewiesen wird auf den bloßen Gleichnischarakter aller irdischen Vaterlandsliebe,")

daß — um wieder mit Burckhardt zu reden — von allen Verflechtungen

l2) Gegen S, 591!
u) H. Kutter, „Friede auf Erden", Zürich 1915, S, 3,

") G, Spörri, a. a, O„ S. 118,

i°) Wie eine abstrakte Religiosität, der Islam, gemeint hat (I,
Burckhardt, a, a.O. 119).

") Ragaz („Wir zeugen. ..", S. 327),
") „Das Christentum ist vielleicht von allen Religionen am wenigsten

geeignet, mit dem Staat in irgend eine Verbindung zu treten..." (Burckhardt,

a. a. O, 139; cf. 119, 143). Der Berner Synodus bestimmt, „daß
die Wahrheit nicht aus Gebot der Obrigkeit zu sagen gebühre" (Müller,
Ref. Bei., S. 59). „Calvins Kirche vermag auch ohne den Staat
auszukommen..." (Stutz, Kirchenrecht). Erst die A u f k l S r u n g s z e i t faßt den

Pfarrer als „in staatlichem Interesse und in staatlichem Auftrag unterrichtenden
Lehrer" auf (P^ D r e w s, a. a, O,, S, 128). Das Christentum bedeutet die
Zertrümmerung der antiken Einheit von Religion und Staat, Religion und
Kultur, Religion und Vernunft (Burckhardt, a.a.O, 112; cf. 102, 146;
M. Hub er, a. a, O. 10, 21); es schließt — um ein Wort Burckhardts
über die Poesie zu gebrauchen — „mit allem auf Erden nur temporäre Bündnisse

auf Kündigung" (157; cf. 152 f.). Wehe ihm, wenn es seine Heimatlosigkeit
vergäße! Wie die „Bindung" an den „Sozialismus" zu verstehen ist, das

lese man selbst nach in dem Schlußabschnitt von Thurneysens „Blumhardt"
(München 1925),



Kultur- und Zeitirogen S9

der Religion mit dem „nationalen Pathos" ^) gewarnt wird, daß vor allem
der Tod „auf dem Felde der Ehre"^) mir den „religiösen Überzeugungen" 2°)
unverworren bleibt und wieder zu der „weltlichen Angelegenheit" 2i) gemacht
wird, die er ist, Ist die Friedensfrage eine „politische" Sache,^) ist tatsächlich
„die Einmischung des Metaphysischen in alle Politik, alle Kriege u. s, f," 2Z) das
gefährlichste Hindernis des wahren Völkerfriedens, fallen die sogenannten „höheren
Zwecke" dahin, denen zuliebe „die gewöhnliche Sittlichkeit und das Recht"
zeitweise „vollkommen suspendiert" werden,^ wie sollte man da nicht schon im
Namen der Kultur u.nd einer „ungestörten zivilisatorischen Entwicklung" (592)
einer Verkündigung dankbar sein, die auf reinliche Scheidung von Staatsinteresse
und Christentum drängt? 2°) Man halte sich doch vor Augen/«) ob Staat und
Kultur eine so friedliche Gemeinschaft miteinander haben, wie man aus Rafchles
Ausführungen schließen müßte? Und ob es schließlich sogar für das Gedeihen
des Staates selbst von Vorteil ist, eine Religion (oder Kultur) zu besitzen, die
statt als „Warnerin" zu wirken, zur willfährigen „Hoftheologie" (oder -Philosophie)

wird, die sich „an das Gegebene schmiegt"; statt als „Element und Beleg
der Freiheit" dem Machttrieb des Staates „gefährlich" zu sein, zur „stützenden

Seele des Reiches", zum bloß „irrationalen Moment" sich degradieren
läßt 2?) — das ist eine Frage, die sich jedenfalls nicht ohne weiteres bejahen läßt,

") a.a.O. 114; aber auch mit der „Kultur" der jeweiligen „Zeit und
Schicht" (148).

") Raschle, S. 59«, 592
2°) S. 592.
->) S, 591; so wird auch Zwinglis Tod neuerdings beurteilt (Stcihelin,

II, S, 512; Carl Burckhardt, 1918, S, 136),
22) Raschle, S, 591; nebenbei: es brauchte wohl nicht die Eröffnungen

Caillaux', um zu sehen, daß sie mindestens ebenso eine wirtschaftliche Sache
ist!

2») Burckhardt, a.a,O, 112,
2«) Burckhardt, a, a,O,, S. 51.
2b) Wenn übrigens Pfarrer Schädelin in der angeführten Predigt (S,8)

den Menschen aufs Gewissen bindet, den Krieg „auf eigene Rechnung", nicht aber
„im Namen Gottes" zu führen, so halte man daneben, daß schon Luther (in
der Schrift „Vom Kriege wider die Türken") es als schändlichen Mißbrauch
brandmarkte, wenn man sich — im Türkenkrieg! — statt auf „des Kaisers" auf
„Christi Namen" berief (W. A, 30, 130) und daß auch unser Pestalozzi
gegen das Unding einer „christlichen Armee" mit wahrer Leidenschaft protestiert
hat (Werke, 2, Ausg., Bd. VIII, 25 ff.). „Der (moderne) Staat hat mit dem
Christentum nichts zu tun; er ist eine politische Organisation und hat sich
ausschließlich mit weltlichen Dingen zu befassen; wäre er ein christlicher
Staat, so müßte er anders regiert werden als er regiert wird," Bebel —
Wenn Zwingli und Calvin zwischen Kirche nnd Staat weniger scharf
schieden, so liegt das darin begründet, daß sie an die Möglichkeit eines „christlichen

Staates" glaubten und infolgedessen dem Staat die Aufgabe zuschoben,
mit der Kirche zusammen auf das eine Ziel: die Herrschaft Gottes auf Erden,
hinzuwirken; einem vom göttlichen Gesetz emanzipierten, der Kirche mit
souveränem Rechtsanspruch gegenübertretenden Staat (der eine „religiöse Weihe"
wahrhaftig nicht verdiente), hätten sie die Kirche nicht unterstellt, (Zwingli,
Werke, S, 357: bei Müller, „Res, Bek", S, 4; Calvin, Kampschulte, I,
470 f,: A, Heppe, „Res, Dog,", S, 488: Baron, „Calvins Staatsansch,",
1924, S, 68, 53—57: „Daß die Kirche das Band zwischen sich und einem
sündhaften Staat durchschnitt, läßt sich jedenfalls mit der ursprünglichen Idee
Calvins besser in Einklang bringen als die dauernde Überordnung des Staates,")

2«) Vielleicht an Hand von Jakob Burckhardts angeführtem Werk
oder von Humboldts „Grenzen des Staates"; über den Gegensatz von
„Staat" und „Genossenschaft" siehe die knappe Darstellung von H, F e h r, „Volk
und Recht im Mittelalter nnd in der Neuzeit", Leipzig 1925, S, 16 f,

«) Vgl, Burckhardt, a, ci, O„ S, 37, 94, 109—143,



60 Kultur« und Zeitfragen

Klar sind zwei Dinge, erstens daß ein Staat und eine unfreie Religion oft genug
nur „zu gegenseitigem Verderb verbunden" gewesen sind/«) zweitens, daß es

sich für die Kirche nicht darum handeln kann, durch „äußere Machtentfaltung"
„selbst ein Staat" zu werden, daß sie dadurch sich selbst „zersetzt" und anfhört,
eine „sittliche Macht" zu sein,^) Sie hat sich also auf ihren Beruf zu
beschränken, „W ächter zu sein, auf der Mauer zu stehen und auszuschauen, um
das Volk zu warnen vor allem, was Verderbliches ihm nahen könnte",'") sie hat
von effektvoller Friedenspropaganda und leeren Demonstrationen vor der Welt
abzusehen,^) sie hat allen Bemühungen, in der Welt selbst groß dazustehen, den
Abschied zu geben, aber nur, um in ihrer Sphäre, als Mahnerin und Warnerin,
die zu keiner Unbill schweigen kann/2) z^j Gefahr, sich dadurch die Hölle auf
den eigenen Hals zu laden/2) um so unentwegter zu sagen, was sie zu sagen hat,

Artur Mettler, St, Gallen,

Landläufige Irrtümer?
Man darf Herrn cand, theol, Arthur Mettler für die Offenherzigkeit dank-

bar sein, womit er feststellte, die antimilitaristischen Pfarrherren pflegen die
sozialistische Religiosität und diese suche ihre Hauptaufgabe darin,
die irdischen Hütten zu verbessern und die Tätigkeit des weltlichen Staates zu
beWächtern,

Daß diese Aufgaben sich aus Wesen und Ziel der Religion ergeben, ist
indessen durch die bloße Häufung von Zitaten noch keineswegs bewiesen. Aus
denselben Werken von unbestrittener Geltung, denen Herr Mettler die Ehre der
Zitation zugunsten der sozialistischen Religiosität antut, ließe sich mindestens
die doppelte Zahl von Zeugnissen gegen die Ansichten des Herrn Mettler
schöpfen. Das wage ich insbesondere von Jakob Burckhardts Weltgeschichtlichen

Betrachtungen zu sagen, die ich seit ihrem ersten Erscheinen im Jahre
1905 als eigentliches Brevier weltgeschichtlichen Denkens nutze. Auch von Martin
Luthers Werken, unter deren männliche Kraft und religiöse Erhabenheit ich mich
beuge, wenn mich der zwittrige Religionsfozialismus abgestoßen hat, darf ich
dasselbe behaupten.

Literarische Blüten, die man im Vorbeigehen pflückt, kann man wohl zum
bunten Strauß binden, um einen Liebhaber schöner Gewinde zu entzücken,
ernste Lebensfragen vermag man mit dieser Blumensprache nicht zu
beantworten. Dazu braucht es Lebenserfahrung, das heißt erarbeitete Einsicht

in die Zusammenhänge und selbsterkämpfte Kenntnis von den Nöten der
Wirklichkeit, Wenn mein Freund und Widersacher diese Lebenserfahrung er»
worben haben wird, mag er dereinst ebenfalls einsehen:

daß der Kirche von Geistesgnaden die Voraussetzungen zur Lösung von
Problemen der weltlichen Wirklichkeit fehlen;

daß die Kirche darum überall und jederzeit, wo und wann sie sich als
Weltgewissen neben dem Staate oder über ihm etablierte, Schaden und Niederlage

erlitt;
2») a, a.O„ S. 199; vgl, 1. Kön, 22,
2S) Burckhardt, a, a,O„ S, 14«, 147, 151; M, Hub er weist (a. a, O.,

S. 33) aus die Bedeutung des „Prophetenamtes gegenüber den Regenten" in
diesem Zusammenhang hin. Daraus würde sich von selbst ergeben, daß die
Kirche nicht nur „Trösterin der Armen", fondern zugleich wieder „Klägerin"

würde (Spörri, a.a.O., S. 118),
'«) Calvin (bei Stähelin, I, S. 147>.

2i) Das hat ein Religiös-Sozialer längst vor Raschle schon mit dürren
Worten gesagt (Kutter, a. a. O,); über Stockholm wäre zwar noch etwas
anders zu reden (cf, Spörri!),

«2) Zwingli (Werke, 1918, S, 459),
'2) Luther (E. A„ Bd, 23, S, 283, 295),



Kultur» und Zeitfragen 6l

daß dieser Ausgang von weltlichen Extratouren der Kirche aus innerer
Logik reift, weil die Kirche durch ihre Abtrünnigkeit ins Allzuirdische beweist,
sie habe die Verankerung im Überirdischen und damit die Motivierung ihrer
Existenz verloren;

daß es daher schon ein Zeichen für die weitfortgeschrittene innere
Zersetzung der Kirche ist, wenn sie sich sogar mit „sozialistischen" zc,, das heißt
mit politischen Parteispezialitäten breitmacht und damit der Zersetzung des
Turnwesens durch die parteipolitischen Turnvereine solgt, obwohl es weder eine
sozialistische noch eine katholisch-konservative zc, Turnübung gibt;

daß also die Kirche einen gefährlichen Selbstbetrug begeht, wenn sie von
solchen Diversionen sich innere Erneuerung und Stärkung nach außen verspricht
nnd dabei vergißt,

daß alle kirchliche Wiedergeburt und Kräftigung ihre Quelle in der r e-

ligiösen Überwindung religiöser Krisen hatte;
daß das insbesondere bei der Reformation und Gegenreformation der

Fall war, die beide überzeugende Beweise dafür sind;
daß religiöse Bewegungen nur durch die Ausstrahlung ihrer gesammelten

religiösen Kraft Einfluß auf die Politik gewinnen;
daß aber umgekehrt die Kirche innerlich abstirbt und von außen her ab«

gewürgt wird, wenn sie der inneren Unmöglichkeit nachstrebt, sich durch
Einmischung in die weltlich-politischen Dinge religiös zu konsolidieren.

Herr cand, theol, Arthur Mettler mag an diesen wenigen Feststellungen
nachmessen, ob meine früheren Ausführungen eine Eifcrsuchtsgeburt des „Staats-
phanatismns" waren oder ob sie nicht vielleicht mindestens ebensosehr der
wohlbedachten Sorge um die Kirche entsprangen. Und er mag auch durchdenken,
ob es für die Kirche ersprießlich ist, das religiöse Sehnen des Volkes ungestillt
zu lassen, ihm statt dessen in religiöse Aufmachung gepackte Sozial- und Aller-
weltspolitik zu bieten und diejenigen, die aus Gründen ihrer seelischen und
intellektuellen Konstitution auf dieses Ersatzgeschäft nicht einzugehen vermögen,
des „landläufigen Irrtums" zu zeihen und damit die Ehrlichreligiösen und die
Ehrlichpolitischen gleicherweise zurückzustoßen?

Baden, Mitte März 192«,

Hans Raschle.

Flucht aus dem Gefängnis.
Man liest Wilsons „vierzehn Punkte" und fühlt den Drang, eine Häuserreihe

zu zeichnen, die sich nach hinten perspektivisch verengt und abgeschlossen ist:
eine Sackgasse, noch unfertig und doch schon ruinös. Der Verputz bröckelt zur
Erde, die Fenster glotzen gardinenlos. Drinnen, in den Mietskasernen, auf
zerrissenen Rohrsesseln nnd zerfetzten Klubstühlen sitzen einige graue Hutzelmännchen
mit Brillen und Spitzbärten: Pazifisten, die nicht aus und ein wissen. — Das
Freiheitsgefühl läßt uns dies Gefängnis fliehen.

Albert Steffen: Der Künstler zwischen Westen und Osten,
(Zürich, Grethlein, 192S,)

Bücher-Rundschau

Staatsmänner schreiben Bücher.
Als nach dem Friedensschluß die Flut von Memoiren über die ehemals

kriegführenden Länder hereinbrach, haben große Verlagshäuser auf beiden
Kontinenten Clemenceau mit aller Überredungskunst und großen Versprechungen zu


	Kultur- und Zeitfragen

