
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 6 (1926-1927)

Heft: 1

Artikel: Conrad Ferdinand Meyer und die Politik

Autor: Honegger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22 lzcms i?«negger

von der Gemeinschaft des Schweizervolkes übernommen werden, und daß
die direkt beteiligten Gemeinden Beiträge in Geld oder Arbeit leisten.
Nur so können solche Wcgbauten Frische und eine srohe Zukunft bringen.

Und dann, was ich noch weit wichtiger finde, das ist die
Zusammenarbeit in der geistigen und moralischen Unterstützung unserer
Hochgebirgsbevölkerung, Wir müssen sie in den Errungenschaften der
heutigen Land- und Alpwirtschaft aufklären, müssen ihnen das Warum
und Wozu einer Alpverbesserung beibringen und müssen, wenn
notwendig, aus eigenen Stücken Beispiele guter Alpwirtschaft geben. Es
geht nicht an, daß wir auf der einen Seite moderne Verkehrswege
schaffen, auf der andern Seite aber noch fensterlose Viehställe mit
Waldstreuegelege dulden, Jauche- und Düngerentleerung in den nächsten Bach,
offene Feuerungen in allen Alphütten und Käsereien, unrationelle
Zeiteinteilung und Arbeit in so zahllosen Dingen der Land- und Alpwirtschaft,

die jedes Schritthalten mit den fortschrittlichen Nachbargebieten
verhindert. Es gilt auch die hygienischen und sanitären Verhältnisse in
dcn Wohngebäuden dieser Bergbevölkerung zu verbessern, denn gerade
hier zeigen sich noch die unglaublichsten Dinge!

Wir brauchen demnach mehr als einen Bundesbeschluß, wollen wir
gegen die Entvölkerung der Hochgebirgstäler eintreten. Wir müssen vor
allem als Volk zusammenstehen und gemeinsam für unsere Hochgebirgsbewohner

arbeiten, als Glieder einer Gemeinschaft von Brüdern und
Schwestern. Denn noch einmal: Es geht um weit mehr, als nur um die

Erhaltung der Zahl unserer Bergbewohner! Es geht um die Erhaltung
unserer Schweizerart!

Conrad Ferdinand Meuer und die Politik.
Von Hans Honegg«.

HJisher war es üblich zu sagen, C. F. Meyer sei ein Hauptvertreter^ des historischen Romans im deutschen Schrifttum, Mit weit
höherem Recht kann man behaupten, in Meyer habe der politische
Roman einen besonders gediegenen und glanzvollen Ausdruck gesunden!

Politik ist lebendige Geschichte; Geschichte ist erstarrte, verkrustete
Politik; sie ist bloß der Niederschlag dessen, was einst brennende, packende
politische Wirklichkeit war. Politik ist zunächst und vor allem eine
Angelegenheit des Willens, des machtvollen Gestaltenwollens; Geschichte
aber ist etwas, das hinter uns liegt; ist lediglich eine Angelegenheit der
Betrachtung. Politik bewegt sich im Reich der Freiheit, im Reich der
Möglichkeiten, im Reich der Ungewißheiten. Geschichte aber ist Schicksal,
ist Notwendigkeit, ist Zwang. Politik und Geschichte sind zwei ganz
verschiedene Welten.

Nun kann man zweifellos Geschichte auch politisch betrachten;
ihr Gegenwartssinn und Gegenwartsbedeutung verleihen. Ein Mensch,



donrad Ferdinand Meyer und die Politik. 23

dcr den Dingen dieser Welt nicht ganz gleichgültig gegenübersteht, kann
überhaupt die Geschichte nicht ganz unpolitisch ins Auge fassen. Alles
kommt jedoch auf den Grad an, in welchem einer fähig ist, Geschichte
derart anzuschauen und auszulegen..

Meyer besaß diese Fähigkeit in auffällig hohem Maße, Das erkennt
man, wenn man seine Romane mit anderen bekannten historischen
Romanen seiner Zeit, etwa mit denen eines Freytag oder eines Scheffel
vergleicht. Diese schreiben, wie Gritta Baerls ch er in ihrer
Abhandlung über die Geschichtsauffassung C. F. Meyers hervorhebt,
Geschichte um ihrer selbst willen; sie suchen in ihr nicht, oder nicht namhaft

„symbolischen Ausdruck" für Gegenwärtiges. Meyer besitzt im
Vergleich zu diesen und vielen andern keine Spur von
„historischem Denken"; ganz ähnlich wie Nietzsche ist er ein ausgesprochener
Gegner alles bloßen „Historizismus". Für Meyer ist die Geschichte
stets Politik, politisches Erlebnis; er drängt in seinem dichterischen Werk
ungestüm zur Tat, zur Gestaltung. Daraus erklärt sich der oft
hervorgehobene dramatische Zug in Meyers Werk. Tiefer gesehen ist für
Meyer die Geschichte jederzeit nur „Stoff" — „Gib, Muse Stoff!" —,
Hintergrund, Mittel zum Zweck, Worauf es ihm im Grunde ankommt,
ist immer, den eigentlichen Nöten seiner Zeit und den Fragen seiner
eigenen Seele dichterischen Ausdruck zu geben: dafür bedient er sich mit
Vorliebe des Mäntelchens der Geschichte. Das ist alles,

Nuu gibt es freilich noch genügend „Literaten" und „Gebildete",
die in C. F. Meyer lediglich einen Ästheten erblicken, einen bloßen
Schönheitsbold, einen dem wirklichen Leben ganz ferne stehenden Menschen,

einen Dichter, der seine Kunst weit mehr als Spiel denn als Ernst
betreibt, und dem es weit eher auf erlesene, äußere Formgebung, als
auf einen lebensvollen Inhalt ankommt. Dieser Auffassung von Meyers
dichterischer Persönlichkeit sind neuere Literarhistoriker und -kritiker, wie

Baumgarten, Linden und Faesi zurecht mit aller Entschiedenheit

entgegengetreten.
Die gegensätzliche Beurteilung dieser hochproblematischen Dichternatur

erklärt sich leicht aus dem Umstand, daß es diesem Dichter, wie
wenigen, gelungen ist, das alte große Problem jeder Dichtung, das

Problem der Verbindung von Klassik und Romantik, von Objektivismus
und Subjektivismus, „Vollendung und Unendlichkeit", mit Fritz Strich
zu reden, zu lösen. Es ist, anschaulicher gesprochen, das Problem, strenge
äußere Form mit einem lebensvollen Inhalt zu verbinden, zu
verschmelzen. „Tiefe und Formklarheit sind fast unvereinbar", sagt Meyer
einmal in einem Brief an Hermann Lingg, und nicht viele Dichter haben
ebenso stark mit diesem Ausgleich gerungen, wie gerade Meyer. Dieser
Leistung wegen kann C. F. Meyer nicht nur als ein leuchtendes Vorbild
für die Dichtkunst, sondern für die Kunst überhaupt und auch für die

Wissenschaft gelten. Die Wissenschaft kämpft nämlich nicht weniger hart
mit diesem Problem als die Kunst!

Diese kurze Abschweifung sollte nur dazu dienen, uns zu zeigen,
daß Meyer, trotz seiner Vorliebe für Geschichte und für prunkvolle Auf-



24 lZcms kZonegger

machung seiner Gedanken überhaupt, dennoch nichts weniger als
einseitiger Ästhet, GcschmäÄer ist, sondern vielmehr dem Leben, der
Wirklichkeit, der — Politik ungemein nahe steht,

Politik, richtig verstanden, ist gesteigerte Wirklichkeit, ist erhöhtes
Leben, ist der Inbegriff menschlichen Geschehens. Politik heißt zunächst
und vor allem, schon der Name besagt es, Staatsgebaren, machtvolles
Handeln eines gesellschaftlichen Gesamtwillens. Staatliche Machtpolitik
ist die eigentliche Lenkerin der Schicksale der Völker, Nebst Gott oder
der Natur gibt es nichts Gewaltigeres in der Welt als den Staat. Der
„Staat" entscheidet über Krieg und Friede in der Welt: das Wohl und
Wehe abertauscnder Menschen ist in seine Hand gegeben!

Gerade seit dem Weltkrieg ist uns die Allgewalt der Politik, im
eigentlichen Sinn des Wortes, oder, wenn man will, der Geschichte,
wieder deutlich ins Bewußtsein getreten. Wir erleben verstärkt am
eigenen Leibe, was staatliche Herrschaft eigentlich bedeutet, wie wichtig
es für uns ist, wer uns eigentlich regiert, wer hinter dem Staate steht,
und wie wenig gleichgültig es für uns sein kann, welcher Staat der
mächtigere sei. Wir erfuhren erneut, wie machtvoll die Politik unser
ganzes Kulturleben, Wissenschaft, Kunst, Religion beeinflußt, und wie
tief sie sogar in die allerpcrsönlichsten menschlichen Lebensbeziehungeu,
wie Beruf, Ehe und Familie hineinspielt und hineingreift,

C. F. Mey er ist ein selten hervorragender Sinndeuter dcr Politik,
ihres Wesens und ihrer Bedeutung — man könnte ihn beinahe den
Machicwelli der Dichtung im guten Sinne nennen. Das ist mit ein
Hauptgrund, daß dieser Dichter heute wieder besonders zeitgemäß ist.
Meyer lehrt uns anschaulich verstehen, was Politik, „höhere Politik"
überhaupt ist; er leuchtet in viele der innersten Schlupfwinkel dieser
großen „Kunst"; er verfolgt sie in all ihren Schlichen und Ränken; er
enthüllt uns ihre oft so grauenvolle Zwcckbedingtheit, die vor keinem
Mittel zurückschreckt, um ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Er zeigt uns
die Härte, ja Herzlosigkeit, die ein zielbewußter Politiker besitzen muß,
und er macht uns mit den Seclennöten vertraut, die einen gewissenhaften

Staatsmann in politisch erregten Zeiten unablässig verfolgen.
Mit Meyer schauen wir in die tiefsten Abgründe der Politik: wir
erschauern mit ihm über die Kaltblütigkeit reiner Jnteressenpolitik, die
bedenkenlos Menschenleben, ja ganze Völker ihren verhältnismäßig engen
Zwecken opfert; wir erfahren aber auch einiges von der seltenen Kunst
großzügiger Politik, und schließlich staunen wir über die Macht der
Politik allgemein und über ihre kaum zu überschätzende Bedeutung für
ein Staatswesen, fürs Gemeinwohl. In Meyers Roman und Novellen
gewinnen wir tiefere Einblicke in das wahre Wesen der Politik, als in
manchem dickleibigen Handbuch dcr Politik. Es verlohnt sich deshalb
schon, sein dichterisches Werk auch von diesem Gesichtspunkt aus etwas
näher zu betrachten.



Conrad Ferdinand Mever und die Politik. 25

Man kann behaupten, Meyers Dichtung wurde geboren aus dem

Interesse für Politik, oder genauer, aus der Begeisterung für edle
politische Ziele. — Es war vor allem die Einigung und Erstarkung des

neuen deutschen Reiches nach 1870 und der Zusammenschluß Italiens
zu einem Einheitsstaate, die C. F, Meyer seine dichterische Berufung
erst klar ins Bewußtsein treten ließen. Jahrelang, bis in ein
vorgerücktes Alter, war er zuvor über seine eigentliche Lebensaufgabe im
Ungewissen, Von der Zeit zwischen 1850 und 1870 hatte sich Meyer
bereits viel mit der großen europäischen Politik und mit Geschichte
beschäftigt. Diese Dinge sind genügend bekannt; wir brauchen deshalb
nicht länger bei ihnen zu verweilen. — Es war eben eine hochpolitische
Zeit in Europa, als Meyers geistige Persönlichkeit heranreifte. In der
Schweiz erlebte er den Sonderbundskrieg und die Entstehung des
schweizerischen Einheitsstaates. Frankreich war seit der 48er Revolution in
ständiger politischer Erregung und Gärung. Die erwähnten zwanzig
Jahre sind die Zeit des zweiten französischen Kaiserreichs. Während
der zunehmenden Ideenlosigkeit der französischen Politik in jenem
Zeitraum wandte er seine geistigen Interessen immer mehr von Frankreich

ab. Mit umso größerer innerer Anteilnahme verfolgte er die Frei-
heits- und Einigungsbestrcbungcn in Italien, und als dann das Deutsche
Reich in Versailles neu entstand, da gewannen seine politischen Wünsche
und Sehnsüchte erstmalig dichterische Gestalt: Meyer erschuf seinen

„Hutten". „Huttens letzte Tage" wurden zur ersten und bedeutendsten
deutschen Dichtung des geeinigten Deutschland. In ihren „Erinnerungen"
weist Betsy Meyer mit folgenden Worten auf die Bedeutung dieses

Ereignisses für Meyer hin: „Als das Deutsche Reich wieder erstand,
da entstand in C. F. Meyer der Ghibelline. Dieses innerste
Parteiergreifen machte ihn zum deutschen Dichter," Von Meyers Ghibellinen-
tum soll später noch die Rede sein.

Meyer sagt selbst in seiner Betrachtung: „Mein Erstling, Huttens
letzte Tage": „Er wurde geboren aus der Gewalt der großen
Zeitereignisse. Zwei Aufgaben des Jahrhunderts, die Einigung Italiens
und Deutschlands, schritten ihrer Bestimmung entgegen." Betsy erzählt,
mit welcher Freude und mit welchem Eifer ihr Bruder an diesem Werk
gearbeitet hat; alle Tage brachte er ein paar neue Verse zusammen.
— Auch heute noch wirken „Huttens letzte Tage" ungemein erfrischend,
kampfeslustig. Meyer sagt hier ganz offen heraus, was ihn eigentlich
zur Dichtung trieb:

„Was, Muse, nun, gib Stoff, hilf ab der Not!
Sie sang: „In Schwaben rinnt ein Büchlein rot."

„Gib, Muse, Stoff! Erhöre mein Gesuch!
Gib Stoff, ein starkes dauerhaftes Tuch!
Ein sächsisch Mönchlein aus der Kutte schloss.
Da Ritter habt ihr einen guten Stoff!""

Nun ist freilich im „Hutten" noch wenig von Politik in einem
edleren, verfeinerten Sinne zu verspüren; die Ziele sind zwar sehr



26 tZans tZonegger

edel, weniger gewählt sind aber die Mittel. Es ist viel mehr der Geist
blinden Draufgängertums, unmittelbarer Tatfreudigkeit, der hier herrscht;
von wohldurchdachter Politik, von „Diplomatie" ist noch kaum die Rede.
Um Kampf seiner selbst willen ist es Hutten zu tun:

„In einer schwertgewohnten Hand begehrt
Die Feder ihre Fehde wie das Schwert."

Wie jugendlich, unternehmungslustig, geradezu himmlisch und doch wie
überaus unpolitisch ist der Inhalt des ganzen IX. Gesangs, der beginnt:

„Wir scharten uns zu lust'gem Mummenschanz,
Kapuzen über vollem Lockenkranz."

Die Freude an dem trutzigen, aber unklugen „Vetter Hans", an Bayard,
dem „Ritter ohne Furcht und Tadel" und schließlich auch an dem
eigenwilligen, umstürzlerisch gesinnten Luther beweisen, daß Meyer sich
damals noch weit eher für einen „frisch-fröhlichen Krieg", als für
sorgfältiges Abwägen und langwieriges Verhandeln und Paktieren, wie es

die eigentliche diplomatische Kunst erfordert, begeistern konnte. —
Hinsichtlich dieser draufgängerischen Einstellung ist Meyers Hutten- Schillers

Tellgestalt vielfach nahe verwandt. Der kluge, berechnete

Jürg Jenatsch, von dem wir nun sprechen wollen, hat dagegen etwas
mehr, wenn auch nicht annähernd gleich große Ähnlichkeit mit dem
vorsichtigen, behutsamen Werner Stauffacher.

Das große — politische — Ereignis von 1870 gab Meyer weiterhin

die Kraft, seinen „Jürg Jenatsch" zu vollenden. In seiner
ganz ausgezeichneten Meyer-Sinndeutung sagt Linden: „Jürg Jenatsch
ist die erste große Novelle Meyers, die nun, nach dem großen Erlebnis
von 1870, aus der reinen Verstandesbetrachtung herauskommt und sich

mit dem leidenschaftlichen Seelengehalte des neuen Geistes füllt." Der
„Jenatsch" ist in der Tat ein lebens- und kraftvolles Werk, wie der

„Hutten", diesem aber an Gestaltung überlegen. Hinsichtlich des
architektonischen Aufbaues ist der „Jenatsch" überhaupt Meyers Meisterwerk
und ein Meisterwerk der deutschen Dichtkunst. Auch in seiner
Beurteilung der Politik und des Politikers bedeutet der „Jenatsch" gegenüber
dem „Hutten" eine entschiedene Weiterentwicklung. Der „Jenatsch" ist
zunächst wahrscheinlich der bedeutendste politische Roman des deutschen
Schrifttums überhaupt, genauer, der feinsinnigste und eindrucksvollste
Roman, der über das Wesen der großen politischen Persönlichkeit

geschrieben worden ist. Man könnte es einen Lobgesang auf den
eigentlichen, starken Politiker nennen, wenn sich Meyer in seiner
überragenden Menschlichkeit nicht selbst der vollen Tragik, die in einem solchen
Schicksal liegt, bewußt geblieben wäre.

Der frohe politische Tatwille, der uns aus dem „Hutten" so hell
entgegenleuchtet, ist auch aus dem „Jenatsch" noch keineswegs entwichen.
Und dennoch kommt hier etwas neues hinzu: es ist die mehr verstandesmäßige

politische Überlegung; es ist die politische Selbstbeherrschung,
es ist die Diplomatie, — In diesem Werk Meyers verschlingen sich



Conrad Ferdinand (Dever und die Politik. 2?

ganz merkwürdig politische Tatkraft und politische Berechnung. Indem
er diese beiden, sich scheinbar ausschließenden Politischen Verfahren
eigentlich miteinander versöhnt, hat er auch, durch ihre Verbindung,
einen Ausgleich geschasfen, wie sie nur einem klassischen Meister des

Ausgleichs, von der Art eines Meyer, gelingen konnte.
Wo Politik geübt wird, stehen wir scheinbar stets vor der Wahl

zweier gleicherweise bedenklichen, betrüblichen Möglichkeiten: entweder
wir bekämpfen unsere politischen Gegner offen mit blanken Waffen; wir
schauen weder rechts noch links, sondern wir gehen vielmehr unmittelbar

auf unser Ziel los. Dann sind wir Ehrenmänner, Leute mit freiem,
reinem Blick, die sich ihres Tuns nicht zu schämen brauchen: Teile,
Hutten, vielleicht auch Rohans! Bei solchem Verfahren werden wir aber
selten dcn erwünschten Erfolg herbeiführen. Der endgültige Sieg Tells
ist eine Ausnahme, die ihn Shaws „Major Bluntschli" näherstellt, als
viele gerne zugeben werden! So einfach liegen die politischen Verhältnisse

selten, wie Schiller annimmt und wie die Dichter überhaupt gerne
annehmen; so neuerdings auch etwa Facsi in seinem „Opfcrspiel".
Viclmchr sind die ungezügelten Eigenbrödlcr in der Politik, die
unentwegten Stürmer und Dränger, meist eine große Gefahr fürs Gesamtwohl,

eben weil es meist unpraktische Idealisten sind. Das zeigte uns
Ibsen tresfend, wenn auch bloß in der Schilderung des Alltagslebens,
mit seiner Gestalt des Gregor Wcrle. Die Draufgänger in der Politik
haben von jeher den eigentlichen Politikern die denkbar größte Sorge
gemacht, — Das eben ist die andere Möglichkeit: man betreibt „eigentliche

Politik": man geht diplomatisch vor; man windet und krümmt
sich, schmiegt sich an, lügt, heuchelt; bedient sich aller nur irgendwie
erlaubten oder auch unerlaubten Kriegslisten. In diesem Fall haben wir
eben das Urbild des geriebenen Diplomaten vor uns: beispielsweise eben
eines Jenatsch oder eines Morone; dieser letzte jedenfalls ganz ein Mann
nach dem Sinn und Wunsch Machiavellis. Solche Leute erreichen das

Ziel, das sie sich gesteckt haben, in der Regel weit eher, als die mit dem

losen Schwert in der Scheide, Sie sind die Politiker im eigentlichen,
wahren Sinne des Wortes. Aber um welchen Preis gelangen sie an ihr
Ziel! Ein folgerichtiger Politiker in einem erbitterten politischen Kampf
ist meist ein Ungeheuer von einem Menschen, ein Scheusal, das den
Begriff der Ehre nicht kennt und das schonungs- und erbarmenslos über
ungezählte Opfer hinwegschrcitet. Napoleon ist eine solche Gestalt
aus der Geschichte; Zeus in Spittelers „Olympischem Frühling"
eine andere solche glänzend gezeichnete Gestalt aus der Dichtung.

In Meyers „Jürg Jenatsch" erleben wir, in selten packender
Schilderung, den schier übermenschlichen Erfolg eines unerbitterlichen, zähen

Politikers und zugleich das Trauerspiel seiner „Entmenschlichung", um
es so zu nennen. Jenatsch gelingt die Befreiung seines Vaterlandes;
aber sie kostet ihn unermeßliche persönliche und fremde Opfer und
schließlich das eigene Leben, Wenn Jürg, der ehemalige protestantische
Pfarrer, zuletzt, am Ende seiner Laufbahn, aus bloßer politischer
Berechnung, gar noch in die katholische Kirche übertritt, dann muß selbst



28 tzcms lzonegger

dem unerbittlichsten „Realpolitiker" grauen und wir fragen uns schließlich:

lohnte das Ergebnis wirklich alle diese Opfer?
Im „Jürg Jenatsch" sind vier Gattungen von Politikern einander

gegenübergestellt. Da ist einmal der finstere PomPejus Planta, der
ausgesprochene I n t r i g u e n p o l i t i k e r. Er ist politisch ohnmächtig
und, in seinem tief gekränkten persönlichen Stolz, scheut er, eine echte

Renaissancegestalt, vor keinem Mittel zurück, um Rache zu üben und
seine alte politische Stellung wieder zu erobern: er war es, der den

teuflischen Plan eines Blutbades unter seinen protestantischen Landsleuten

im Veltlin ausheckte, — Dann ist da Heinrich Waser, der
Amtsschreiber und künftige Bürgermeister von Zürich, der vorsichtige
und humane Diplomat eines wohlgeordneten, friedliebenden
Gemeinwesens; der etwas zopfige Staatsmann, der jeder
Gewaltanwendung abhold ist; doch viel versteht und verzeiht. Als „Neutraler"
will er sich in Dinge, die ihn unmittelbar nichts angehen, nicht
einmischen; im gegebenen Falle ist er aber, im Ausmaße dessen, was sich

für einen Neutralen schickt, dennoch zu tatkräftiger Hilfe und vor allem
zur Versöhnung bereit. Hinsichtlich seiner neutralen Haltung ist er der

Inbegriff eines guten schweizerischen Politikers unserer Zeit
überhaupt. Durch seinen Willen, überall vermittelnde, vertrauensvolle,
entgegenkommende, abwartende Politik zu üben, ist er aber dcr
ausgesprochene liberale Politiker. — Herzog Heinrich Rohan weiterhin

ist, politisch betrachtet, Waser nahe verwandt; er ist aber weniger
tatkräftig als dieser; er ist mehr entsagender Politiker; er ist
eine Vorahnung des „Heiligen" und des Pescara. Rohcms Humanität
führt zur Tatlosigkeit und zur Schicksalsergebenhcit. Was Planta zu
viel hat, hat er zu wenig. „Ich bin ein Kriegsmann und rühme mich
dessen," sagt Rohan zu Jenatsch, „aber es gibt Augenblicke, wo ich

diejenigen glücklich preise, die dem Volke predigen dürfen: ,Selig sind
die Friedfertigen'." Rohan ist ein zu feiner, vornehmer Mensch für
die wild bewegte Politik jener Zeit, Er mußte deshalb an ihr zerschellen.

Die Gestalt des Jürg als Politiker ist nicht mit wenigen Worten
zu kennzeichnen. Er hat etwas von allen den drei Genannten, er ist
eine überaus vielgestaltige politische Natur. Bekanntlich dachte C, F.
Meyer stark an Bismarck, als er seinen „Jürg" erstehen ließ.
Heutigentags hat auch ein Mussolini unverkennbar Verwandtschaft
mit einem Jürg. Mussolini ist jedenfalls in der Anwendung politischer
Mittel, um ein bestimmtes Ziel zu erreichen, kaum minder unbedenklich

als Jürg; doch empfinden wir ihn, im Gegensatz zu diesem, kaum
als eine tragische Gestalt. Jürg ist vor allem eine starke Willensnatur,
dazu eine Kraftgestalt von den Ausmaßen eines Michelangelo: er ist vor
allem maßlos in seinen Mitteln. Er besitzt einen grenzenlosen Ehrgeiz,
den er freilich in den Dienst seines engeren Vaterlandes stellt; doch es

ist bei ihm, wie bei vielen Politikern seiner Art, schwer zu entscheiden,
was eigentlich überwiegt, der Ehrgeiz oder die Vaterlandsliebe. Jenatsch
ist Draufgänger, Staatsmann und Diplomat zugleich; seine Politik ist
unglaublich anpassungsfähig; er ist ein wahrer Künstler in diesem Ge-



Conrad Ferdinand Meyer und die Politik. 29

biet. Oft glaubt man, Jenatsch betreibe seine Politik wie eine Art
Spiel; doch unvermittelt kehrt immer wieder der mitfühlende Mensch
bei ihm hervor, Jenatsch ist von Natur aus kein harter, unerbittlicher
Mensch; er wird es nur durch verstandesmäßige Überlegungen; erst nach
schweren inneren Kämpfen entschließt er sich zu Grausamkeiten, die ihm
notwendig erscheinen, wenn er nicht aus halbem Wege umkehren will.
Er macht sich Gewissensbisse über die grausame Folterung des
unschuldigen ErzPriesters Rusea und solche Gewissensqualen peinigen ihn
auch später immer wieder. Höchst aufschlußreich für den Charakter des

Jenatsch ist jene überaus dramatische Stelle, wo Jenatsch in stürmischer
Nacht umherirrt, um sich Rechenschast darüber abzulegen, ob er dem
Rohan die Treue brechen dürfe. Da heißt es etwa: „Er wagte es nicht,
sich mit einem Nebenbuhler zu messen, der über den Schranken der
Gewissenhaftigkeit stand; er scheute sich, seinen Gegner mit jenen
wirksamsten Waffen zu bekämpfen, die Richelieu mit Meisterschaft führte!"
Das darf man nicht vergessen: Jcnatsch ist in der Wahl seiner Mittel
gewissenhafter als Kardinal Richelieu. Billigerweise muß anerkannt
werden, daß er umständehalber mit Rohan sehr glimpflich verfährt,

Jenatsch ist einfach ein folgerichtiger Politiker; ein Mann,
der ein Ziel fest ins Auge faßt und nicht davon abweicht, trotz aller
Hemmungen und Hindernisse, die sich ihm in den Weg stellen. Er ist
eine ähnliche Gestalt wie Ibsens Brand, der erklärt: „Alles oder
nichts" und wie dieser verdient er gleichzeitig Bewunderung und
Abscheu. Beides sind Übermenschen, die nicht nach herkömmlichen
Maßstäben gemessen werden dürfen. Jenatsch ist das Idealbild eines
Politikers, weil er mit Kraft und mit Umsicht fein politisches Ziel
verfolgt und erreicht. Fast mit innerer Notwendigkeit mußte Jenatsch
schließlich als „Volksfeind" enden. Indem Meyer zeigt, wie Jcnatsch
am Ende seiner Laufbahn der bestgehaßte Mann in seinem Volke wurde,
hat Meyer die tiefste Tragik des wahren Helden viel richtiger erkannt,
als etwa Schiller, der dcn „Volksbesreier" Teil nach vollbrachter Tat
vom Volke umjubeln läßt. Jenatsch stirbt zuletzt, von allen gehaßt, wie
die Heilige Johanna von Shaw und viele ihresgleichen.

In den späteren Novellen Meyers tritt nun die Gestalt des

entsagenden Politikers immer mehr in den Vordergrund: der

Heilige von Pescara! Persönliche und äußere, politische Gründe wirkten
bei diesem Gesinnungswandel des Dichters mit, „Ende 1887 verfällt
C, F, Meyer in eine schwere Krankheit; das Jahr 1888 wird zu einem
Zusammenbruch, Seine Lebenszuversicht schwand von dieser Zeit an,"
sagt Linden, Im Jahre 1890 tritt Bismarck von der Politik zurück.
„Die große Zeit Deutschlands, wie Meyer sie auffaßte, ist vorbei."
Meyer verliert offensichtlich seinen Glauben an die heilbringende Macht
des Politikers. In dieser Zeit fühlt sich Meyer immer mehr vom Geist
des Christentums angezogen. In dieser Zeit schrieb er auch viele
seiner wehmütigen Gedichte.



30 Dans lzonegger

Der heilige" stammt freilich noch aus der Zeit vor Meyerj
neuer Erkrankung. Hier wird uns die Gestalt eines maßlos von Ge»

Wissensbissen gepeinigten Politikers vorgeführt. Zuletzt wird der einstig!
Primas von England ein Wanderprcdiger, ein Büßer, ein religiöse:
Schwärmer erlesener Güte. Bis die Dinge so weit gediehen sind, biete:
aber auch Thomas Becket das Beispiel eines ganz hervorragenden
Politikers und Diplomaten. Bei keiner andern von Meyers Gestalten, mi:
einziger Ausnahme vielleicht von Morone, tritt der Politiker so

ausgesprochen in Gestalt des Diplomaten auf, wie beim Heiligen
Dabei besteht freilich der Unterschied, daß der Heilige ein überaus
gewissenhafter, edelgesinnter Diplomat ist, Morone aber ein eigentliche:
Routinier, ein Mensch ohne viel Seele, der sich auf seine diplomatischer
Kunstgriffe weiß was einbildet, bis er schließlich iu seinen eigenen Netzer
hängen bleibt. — Der „Heilige" benötigte deshalb noch mehr
diplomatische Fertigkeiten als Jenatsch, weil er fortgesetzt auf die Wünsch;
eines sehr gewalttätigen Gebieters Rücksicht nehmen muß, KönigHein-
rich von England ist eine Kraftnatur wie Jenatsch; aber ohn?
jeden Idealismus und ohne jedes Gewissen. Ein besonderes politisches
Geschick ist erforderlich, um die politischen Pläne den Launen eines
solchen Gewalttätigen nicht andauernd zum Opfer fallen zu lassen.
Dieses Geschick ist eben das Bewundernswerte am „Heiligen" als
Politiker. Der Kanzler hat gewissermaßen einen „Zweifrontenkrieg" zu
bestehen, gegen außen hin, besonders gegen die trutzigen Feudaladeligen
Englands einerseits, und gegen seinen Herrn, den König, weiterhin.
Diese Leistung erfordert schon höhere Diplomatenkunst! Meyer sagt das

selbst in einem Bries: „Der Kanzler ist durch und durch Diplomat; er

spielt mit dem König von Anfang an wie eine Katze mit der Maus."
Im Gegensatz zu Jenatsch ist er aber schließlich doch zu schwach, um
diesen Kampf durchzuhalten. Er kann den Tod seiner Tochter Grace
nicht überwinden und verweigert im letzten Augenblick dem König den

„Friedenskuß". Beim „Heiligen" überwiegt am Ende der Schicksalsglaube

den politischen Glauben.

Dieselbe Tragik erleben wir weiterhin bei der letzten großen
politischen Gestalt, die C. F. Meyer gezeichnet hat, bei Pescara. Auch
Pescara bricht vor der politischen Ausgabe, die ihm gestellt ist, zusammen,
weniger freilich aus inneren Gründen, als vielmehr seiner Wunde
wegen, die er sich in der Schlacht von Pavia geholt hat. Diese „Wunde"
ist aber — Robert Faesi weist darauf hin —, tiefer gesehen, doch

nur ein Sinnbild für die Unzulänglichkeit des Menschen, großen —
politischen — Aufgaben gegenüber. Bevor ihn der Schwertstoß jenes
Schweizers in Pavia traf, hatte auch Pescara die Ausmaße einer
gewaltigen, kraftvollen Renaissancepersönlichkeit, wie etwa Jenatsch. Der
„Staatsmann" Guicciardin sagt von ihm: „Er glaubt nur an die Macht
und an die einzige Pflicht der großen Menschen, ihren vollen Wuchs zu
erreichen mit den Mitteln und an den Aufgaben der Zeit." Doch auch



Conrad Ferdinand (Dever und die Politik. 31

Pescara ist, wie Rohan und wie der Heilige, schon von moralischen
Zweifeln angekränkelt, „Menschen und Dinge mit unsichtbaren Händen
zu leiten, sei das Feinste des Lebens und wer das einmal kenne, möge
von nichts anderem mehr kosten" meint er. Doch gleich darauf bekennt
er: „Politik sei ein schmutziger Markt." Pescara läßt sich politisch auch
von Frauen beeinflussen, nämlich von der Vittoria Colonna. Welch
ein Gegensatz zu Jenatsch, der den Vater seiner Geliebten ermordet!
Pescara verhält sich unentschlossen, trotz den heißen Werbungen Moroncs
und Colonnas, er möge die Einheit Italiens wieder herstellen. Er
hat Gewissensbisse seinem Kaiser gegenüber. Lange schwankt Pescara,
Schließlich bekennt er schicksalscrgeben: „Der Niedergang Italiens ist
unaushaltsam." „Die Stunde des Heils ist vorüber" und er läßt den
Dingen seinen Laus, Mailand fällt, die Plünderung Roms, das Sinnbild

für das Ende der glanzvollen Rcnaissancczeit in Italien, steht
unmittelbar bevor.

Gcdcmkcn an Politik durchziehen fast das ganze Werk C. F. Meyers
wie ein roter Faden. Er steht ganz im Bann des Gedankens von der
Bedeutung und der Macht der Politik, Wir nannten nur die wichtigsten
seiner politischen Gestalten; kaum eine seiner Gestalten ist jedoch ganz
unpolitisch — etwa lyrisch, verträumt, weltabgcwandt. Dieses
ausgesprochene politische Denken Meyers ist vielleicht nur ein besonderer
Ausdruck seiner starken Verstandesmäßigkeit. Zuweilen wirkt dieses
ewige Sinnen, Grübeln, Abwägen der Folgen und der Vorteile einer
Handlung geradezu quälerisch. Dieser Zug dieses Dichters gewährt aus
alle Fälle tiefe Einblicke in sein innerstes Seelenleben. Zweifellos
besitzt Gottfried Keller, mit seiner Prächtigen einfachen, schlichten Daseins-
frcude ein viel unmittelbareres Verhältnis zu den Dingen dieser Welt,
als Meyer.

Meyer berauscht sich geradezu an der fast geheimnisvollen Macht
der Politik, genauer der politischen Kunst, der Diplomatie. Er
vergleicht Politik häusig mit einem Spiel, besonders mit dem Schachspiel.
Dreimal in seinem Werk läßt er den Großmeister diplomatischer Kunst,
Niccolo Machiavelli, als Truggestalt erscheinen. Mehr beiläufig
wird der Name im „Jürg Jenatsch" zweimal genannt. Und dann
beschwört auch Pescara den Geist des großen Florentiners, als ihn die
Beredsamkeit Morones in feinen tiefsten Überzeugungen schwanken läßt:
„Rede, Niccolo Machiavelli! Ich werde dich schweigend und bewundernd
anhören und dir dann doch vielleicht beweisen, daß du für einen Staatsmann

immer noch zu viel Einbildungskraft besitzest. O, ich will dich
kritisieren, mein Niccolo! Aber beginne," Meyer ringt selbst mit dem
Geist dieses Führer-Verführers.

In vielen Stellen seines Werks spricht Meyer ganz allgemein von
der Notwendigkeit und von der Macht der Politik, Ergreifend ist die
Stelle, wo Jcnatsch die Notwendigkeit zu erkennen glaubt, die Bibel
mit dem Schwerte zu vertauschen: „Schwert und Bibel taugen nicht zu-



32 tZans tZonegger

summen. Bünden bedarf des Schwertes und ich lege die geistliche Waffe
nieder, um getrost die weltliche zu ergreifen." Das ist ein offenes
Bekenntnis zur Politik zunächst, zur Machtpolitik weiterhin! Durch seine

Erlebnisse in Bünden hatte auch Waser erst den wahren Sinn der

Politik begreifen gelernt: „... die staatsrechtlichen Handlungen waren
für ihn keine leeren Formeln mehr, keine bloße Übung seiner behenden
Gedanken; er war davon durchdrungen, daß dabei Wohl und Wehe
der Völker auf dem Spiele stehe, er hatte der Wirklichkeit ins drohende
Antlitz geschaut." In seiner Einschätzung der Diplomatie ist Meyer
etwas unsicher und wechselnd. In seinem „Hutten" unternimmt er einen
herz- und geisterfrischenden Ausfall gegen die kluge Verschmitztheit des

„Gelehrten", Erasmus von Rotterdam:
„Du kennst die Wahrheit, übe nicht Verrat,
Gib Zeugnis, wage eine Mannestat!"

Pescara aber nennt, wie wir hörten, kunstgerechte Politik, als wesentlich
gleichbedeutend mit Diplomatie: „das Feinste des Lebens", Und in:
„Heiligen" wird „die Schärfe des Verstandes und die politische Weisheit"

des Fürsten von Cordava gerühmt, der „ohne Krieg und
Blutvergießen durch die bloße Anwendung der Staatskunst in nicht langer
Zeit der mächtigste der maurischen Könige geworden sei," —

Nur kurz sei vvn den politischen Gegenwartszielen die

Rede, die Meyer am Herzen lagen und die in ihm gewissermaßen die

begeisterte Stimmung schufen, aus der heraus er viele seiner
dichterischen Werke geschaffen hat. Meyer ist kein Realpolitiker, er setzt sich

immer nur für eigentliche politische Ideen, für politische Ideale von
umfassender, man kann sagen europäischer Bedeutung ein. Die
Einigung des Deutschen Reichs und der Zusammenschluß
Italiens zu einem Einheitsstaate, das waren zunächst seine beiden
großen politischen Hoffnungen; er nennt es selbst (die) „zwei Ausgaben
des Jahrhunderts". Aus seinen Briefen erkennt man, mit welcher Leidenschaft

er diese politischen Ereignisse verfolgte.
Es ist viel romantische Sehnsucht in diesen politischen Idealen

Meyers; es ist der Wunsch einer „glanzvollen", nach außenhin
starken deutschen „Nation" und eines Italien, das an dessen einstige
„historische Größe" erinnert, der ihn beseelt. In dem Gesang, „Deutsche
Libertät", im „Hutten" preist er dieses neue deutsche Reich in ganz über-
schwänglichen, träumerisch-seherhaften Worten. Es ist ihm gar nicht um
die wirkliche Wohlfahrt des Volkes oder der Völker zu tun, sondern nur
um den „Ruhm" der Nation. Damit unterscheidet sich die politische
Einstellung Meyers grundsätzlich von der Kellers, dem Politik in erster
Linie „Bürgerpflicht" war. Meyer hat auch keinen Sinn für das Wesen
und die Bedeutung der Demokratie. Er äußert sich darüber etwa
in einem Brief an Haessel vom 5. Oktober 1871: „Nach italienischen
Demokraten (wie nach Demokraten überhaupt) gelüstet mich so wenig
wie Sie.. ." Um so begeisterter schwärmt er für Monarchie und



Conrad Ferdinand (Dever und die Politik. 33

Diktatur. Die Monarchie und besonders das deutsche Kaisertum
schien ihm eben unerläßlich sür Deutschlands „Größe". Daher sein

Ghibellinentum! Unablässig träumte er den Traum einer
großartigen Kaiserherrlichkcit, In der „Richterin" ist Karl der Große
das Sinnbild des deutschen Kaisers. In Jugendplänen wollte er die
alten deutschen Kaiser, die Hohenstaufen, verherrlichen, Otto III., Kon«
radin, Heinrich IV., Friedrich II.; er hegte auch den Plan einer „Kaiser-
trilogie". Noch in seinem begonnenen Spätwerk, „Petrus Vinca", sollte
die Tragik von Kaiser Friedrich II. geschildert werden.

Ein anderer großer politischer Leitgedanke Meyers ist sein Kampf
gegen klerikale Unfreiheit, gegen das „Jesuitentum". Es war
der „Kulturkampf", dcr in jenen Jahren ausgefochten wurde, der ihn
zur entschlossenen Parteinahme für den Protestantismus
entscheiden ließ. Besonders im „Heiligen" und in den „Leiden eines
Knaben", vom „Hutten" ganz abgesehen, findet diese antiklerikale Stimmung

Meyers ihren Ausdruck. Er ist auch Wilhelm II. zugetan, weil er
in ihm das protestantische Deutsche Kaiserreich auferstehen ficht. Später
erkannte er freilich seine Verblendung hinsichtlich Wilhelm II.

Es würde uns zu weit führen, wenn wir noch eingehender
aufzeigen wollten, wie tief Meyer in das Wesen der großen Politik
hineingeschaut hat, wie fein cr ihre wichtigsten Mittel, Wege und Schliche
erkannt und herausgearbeitet hat. — In einer Stelle seines „Heiligen"
nennt Meyer in einem Satz die drei wichtigsten Mittel der „Staatspolitik":

Waffen, Geld und geistige, besonders geistliche Gewalt. — König
Heinrich, von seinem Kanzler verlassen, bangt vor dem Capedinger,
König Ludwig, bei dem der Kanzler in Frankreich weilt. Von diesem

König Ludwig heißt es: „Dieser Herr war ein geborener Freund der

Geistlichkeit und beschwor den Vater der Christen mit Beilegung goldener
Pfennige die Sache des heiligen Primas an die Hand zu nehmen
gegen Herrn Heinrich, welcher sein und seines Hauses Erbfeind war,
und den er mit den Waffen der Kirche wirksamer zu bekriegen hoffte,
als mit seinen weltlichen (!)." —

Von der staatspolitischen Bedeutung militärischer Gewalt
ist häufig die Rede. — Jenatsch sagt, als er noch nicht daran denkt,
sein Pfarramt aufzugeben: „Der Part ist ungleich: uns ist nur das

Schwert des Geistes gestattet, angefallen aber wird unser Fleisch mit
Eisen und Blei." Die ganze spätere Politik von Jenatsch besteht dann
zuletzt darin, immer wieder ein Schwert durch das andere zu
vertreiben, um sein Heimatland endgültig zu befreien. — Im „Pescara"
erkennt der kluge Morone, daß nur Pescara, der Feldherr, seiner selber
ebenbürtig ist, um in die politische Wagschale geworfen zu werden.

Meyer weiß auch sehr wohl, welche Rolle das Geld in der Politik
spielt. Er scheut sich, im Gegensatz zu einem echten Romantiker auch

keineswegs, davon zu sprechen. Im „Jenatsch" erklärt er Frankreichs
Politik wesentlich aus der Tatsache, daß es wegen des langen Krieges



34 Dans lzonegger

in Deutschland kein Geld mehr habe. Dieser Geldmangel Frankreichs
macht Jenatsch schließlich zu einem eigentlichen Condottiere: er wird der
Feldherr, weil er die Truppen besolden kann!

Wichtiger ist aber die Bedeutung, die Meyer den geistigen
Mächten und besonders der Kirche in der Politik beimißt. Meyer
spricht von der Macht der öffentlichen Meinung, mittelbar sogar von
der Macht der Presse auf die Politik; er weiß auch, daß die Wissenschaft
eine nicht zu verachtende Waffe in der Politik sein kann; besonders aber
betont er immer und immer wieder den gewaltigen politischen Einfluß
der Religion. Von der Bedeutung der mehr individuellen geistigen
Mächte auf die Politik sprechen wir zum Schluß.

Meyer hat eine ungeheure Hochachtung vor dem politischen
Vermögen der Kirche. Schon sein „Hutten", dem doch sonst nichts
unmöglich schien, muß bekennen:

„Die Mönchlein, die wir kniffen bis aufs Blut,
Sie bechern alle wieder wohlgemut."

Jenatsch kann sein Land schließlich nur durch den Übertritt zur
katholischen Kirche befreien! Die Bischofswürde verleiht dem „Heiligen"
eine unheimliche Gewalt; als er verstoßen wurde, schleuderte der Papst
dcn Bannstrahl gegen den König von England. Im „Heiligen" wird
überdies ganz offen von der politischen Macht der Kirche gehandelt.
Der Kanzler erklärt dem König, warum „auch erschlichene Rechte der
Kirche sich so schwer mindern oder aufheben lassen": „weil die Kirche
ein Doppelwesen ist, das aus Leib und Seele besteht". Und er erläutert
ihm dann, daß der Leib nicht ganz so rein ist, wie die Seele. — In
der „Versuchung des Pescara" ertönt das kräftige Wort: „Da schaffe
einer Ordnung, wo die Pfaffen Meister sind!" Vom Papsttum wird
hier kein gerade rühmliches Bild entworfen; es war freilich die Zeit
seiner wildesten Entartung in der Renaissance. Von ihrem politischen
Einfluß heißt es: „Seitdem unsere Päpste sich verweltlicht haben und
einen Staat in Italien besitzen, ist ihnen das kleine Zepter teurer als
der Hirtenstab." Seit 1870 besteht der Kirchenstaat freilich nicht mehr.

Der Klerikalismus ist zwar für Meyer die einflußreichste und
verhängnisvollste unter den geistig-politischen Mächten; doch anerkennt
er auch die Wirksamkeit anderer geistiger Kräfte in der Politik.

Er spricht gelegentlich von der politischen Macht der öffentlichen
Meinung, der Presse im besonderen. In den Renaissancezeiten,
in denen Meyer mit Vorliebe verweilt, gibt es freilich noch keine eigentliche

Presse; statt dessen erscheinen ganze Auflagen von Lob- und Schmähschriften

und dergleichen. Wir erinnern an jene glänzend geschilderte
Zusammenkunft der Staatsmänner von Mailand, Florenz und Venedig
im „Pescara", die schließlich zur Begründung der Liga von Cambrai
führt. Anläßlich dieser Politikerversammlung wird eingehend von der
Macht der öffentlichen Meinung, die Pescara zum Abfall vom Kaiser
bestimmen soll, gesprochen. Die „öffentliche Meinung" soll den Übertritt
Pescaras als glaubwürdig erscheinen lassen, noch bevor dieser Übertritt



Conrad Ferdinand Mever und die Politik. 35

wirklich vollzogen ist! Der bestgehaßte Pamphletist jener Zeit — heute
würde man sagen, der einflußreichste Journalist — ist Pietro Aretin;
er soll die geistigen Waffen zu jener Beeinflussung der öffentlichen
Meinung in Italien liefern. Von ihm heißt es: „Seine Briefe, an
wahre oder erfundene Personen, in tausend und tausend Blättern
ausgestreut, sind eine Macht und beherrschen die Welt." Aretin soll mit
einer „sehr starken Summe" bestochen werden. „So bildet sich eine
unüberwindliche politische Überzeugung.. ," Man kann die politische
Macht der Presse kaum in höheren Tönen preisen, als hier geschieht.

Auch die Wissenschaft ist, ihres hohen Ansehens in der öffentlichen

Meinung wegen, oft eine wirksame politische Waffe, Im „Pescara"
kommen zwei Juristen zur Sprache, die in politischer Absicht gefälschte
Rechtsgutachten ausstellen. Von ihnen heißt es: „Zwei käufliche Schurken,
die dcn Meineid mit Bibelstellen belegen," Ebenso ist im „Heiligen"
von dem „schändlichen Geschwür des Reiches", der ^geistlichen Gerichtsbarkeit"

die Rede.
Diese allgemeinen geistigen Mächte sind eigentliche geistige

Institutionen. Daneben gibt es selbstredend eine Menge mehr
individueller geistiger Kräfte, die ebenfalls stark mitbestimmend
wirken in der Politik. Man kann vielleicht sagen, Meyer habe nicht nur
die „Soziologie", sondern auch die „Psychologie" der Politik und des

Politikers sehr eingehend ergründet und weiß auch hierüber viel
Bemerkenswertes zu vermelden.

Im „Jenatsch" sagt Meyer ganz allgemein, auch zur bloßen Wahrung

dcr staatlichen Unabhängigkeit eines kleinen Gebietes sei politische
Begabung unerläßlich, „um aber weltbewegend einzuwirken, sei „nationale
Größe" notwendig, wie sie gegenwärtig nur das durch seinen genialen
Kardinal zusammengefaßte Frankreich besitze," Große Politik erfordert
Genialität, meint Meyer! — Waser, der diese Betrachtungen anstellt,
fährt dann fort, er habe sehr oft dem Wesen dieser Größe
nachgeforscht und sei zu einem eigentümlichen Schlüsse gekommen. Es scheine

ihm nämlich, als beruhe diese materielle Macht auf einer rein geistigen,
„ohne welche die erste über kurz oder lang falle, wie ein Körper ohne
Seele". Dieser verborgene schöpferische Genius „äußere sich aber auf
die feinste und schärfste Weise in der Muttersprache und Kultur". Es
sind ausgesprochen völkische Gedanken, die Meyer hier verkündet.
Er denkt dabei eben an sein romantisches Ideal „nationaler Größe",
von dem wir schon sprachen. Uns interessiert hier jedoch nur seine
Hochschätzung der geistigen Kräfte für die Politik. Diese Äußerung Meyers
beweist besonders treffend, daß er einer idealistischen
Geschichtsauffassung doch wesentlich näher steht, als einer realistischen
Geschichtsbetrachtung.

Unter den Fähigkeiten eines tüchtigen Politikers stellt Meyer
wahrscheinlich die Menschenkenntnis und die S e l b st s i ch e r h e i t
obenan. — Der etwas zynisch veranlagte Wertmüller meint in
einem aufschlußreichen Gespräch mit Waser über die verhältnismäßige
Bedeutung politischer Kräfte und Fähigkeiten: „Um aus den durch-



Zb Dans Donegger

einandergewürfelten Elementen der Welt etwas Planvolles zusammenzubauen,

braucht es meines Bedünkens kältere Eigenschaften" (als
Begeisterung und blindes Draufgängertum): „Menschenkenntnis, will sagcr
Kenntnis der Drähte, an welchen sie tanzen, eiserne Disziplin und in
Wechsel der Personen und Dinge festgehaltene Interessen." —
Selbstbeherrschung und Verschlossenheit sind notwendig zur
Selbstsicherheit, Wegen seiner mangelnden Selbstbeherrschung wird der Könic
Heinrich von England ein „Unfähiger" genannt. Er kann „sein Reick,

so wenig wie sein eigenes Gemüt zähmen und regieren". Und de:

Kanzler sagt einmal von sich, er sei nicht so gelassen, als er scheine

Verschlossenheit ist ein wesentlicher Charakterzug von Jenatsch, von
Pescara und vom Heiligen!

Thomas Becket und bedingterweise auch Pescara schien freilich
andere, für einen Staatsmann unentbehrliche „Tugenden":
Entschlußfähigkeit und besonders Rücksichtslosigkeit. Hierin
vor allem ist ihnen Jenatsch überlegen. Der Bogner sagt vom Heiligen:
„Herr Thomas konnte kein Blut vergießen," Jenatsch konnte es wohl.

Bemerkenswert ist, daß Meyer die Gabe, die den Dichter besonders
auszeichnet, am Politiker nicht missen möchte, nämlich die
Einbildungskraft oder doch die Vorstellungskraft. Auch der
englische Dichter A. H. Wells weist in einem seiner Essays auf die
politische Rolle dieses Vermögens hin; er erwähnt als ein Beispiel, daß
Churchill, der englische Flottenminister während des Weltkriegs, gegen
die starken Widerstände der „Fachmänner" im britischen Kriegsministerium

unermüdlich für die Einführung des Tanks eingetreten ist.
Diese neuartige Landkriegswaffe wurde dann in der Tat von entscheidender

militärischer Bedeutung. — Unter den politischen Gestalten
Meyers besitzt besonders Morone diese Eigenschaft in hohem, vielleicht
etwas zu hohem Maße. Guicciardin meint von ihm: „Ein Phantast
wie du, Kanzler, mit den unbändigen Sprüngen deiner Einbildungskraft

ist dazu da, das Unmögliche zu erdenken und auszusprechen, das
vielleicht, näher betrachtet, nicht völlig unmöglich ist." Auch der rege
Geist eines Jenatsch ersinnt immer neue Politische Verbindungen, die
freilich nicht gar so „Phantastisch" sind, wie diejenigen Morones, dafür
aber um so erfolgreicher.

Es wäre erstaunlich, wenn Meyer nicht auch gelegentlich vom
alterprobten Mittel jeder Persönlichen Politik, von der Schmeichelei
spräche. Die Frauen sind es bekanntlich, die dieses „politische Mittel"
mit besonderem Geschick zur Anwendung bringen; deshalb vor allem
leisten sie dem „Politiker" oft so unschätzbare Dienste! — Im „Pescara"
umschmeicheln zunächst Morone und Papst Clemens Colonna, die Gattin
des Pescara. Morone sagt ihr, mit ganz Italien verehre und bete er
sie wie eine Gottheit an, und: „Drei Frauen haben Italien gefesselt.
Die vierte, die ihr seid, muß es erlösen!" Vom Papst sagt Meyer:
„Papst Clemens durfte sich die Gelegenheit nicht entrinnen lassen,
Pescara durch den geliebten Mund seines Weibes zum Abfall zu
bereden." Mit List wirft der Papst seine schmeichlerischen Netze über die



Conrad Ferdinand (Dever und die Politik. 37

stolze Vittoria Colonna, Diese wirbt dann auch ihrerseits mit der

ganzen Verführungskraft, derer ein schönes und gescheites Weib fähig
ist, bei ihrem Manne zugunsten ihres Vaterlandes, wohlverstanden, im
reinen Glauben an die Uneigennützigst ihrer Sache,

Der „Hutten" ist der Anwalt dcr Ehrlichkeit und Offenheit auch
in der Politik. Wir verwundern uns nicht weiter, daß Meyer, nachdem
er einmal die Notwendigkeit des „Ränkefchmiedens" in der Politik
erkannt und zugegeben hat, auch ausdrücklich erklärt, ohne List und
Lüge gehe es hier nicht ab. Freilich ist es wieder der Kanzler Giro-
lamo, der mit besonderem Nachdruck diese verwerflichen Mittel für die

Politik fordert. Er legt seine Gedanken, aus berechtigter Scham, einem
Dritten in den Mund, indem er den eingekerkerten Ludwig den Mohren
von Mailand sagen läßt: „Ohne List und Lüge gründet sich kein Reich."

Meyer hat selbstredend schwer gelitten unter diesem inneren Wide r-
streit von Politik und Moral; sein ganzes Werk ist das beste

Zeugnis für diese Behauptung. Am Anfang seines Lebenswerks, im
„Hutten", ist es das heldenhafte Gefühl männlicher Rechtschaffenheit,
das die Wage mehr zugunsten der Moral, zur Moral des offenen
Kampfes für das Gute, neigen läßt; am Ende seines schriftstellerischen
Schaffens, in der „Angela Borgia", ist es das christlich-religiöse Gefühl
weiblichen Mitleids, das ihn wiederum von der eigentlichen Politik weg
und zur Moral, nunmehr zur Moral der Demut und der
Schicksalsergebenheit führt. — In seinen kraftvollsten und wohl auch ausgereiftesten

Schaffensjahren zeigt Meyer aber die Politik, wie sie ist; er
schildert sie in ihren grellsten Farben und huldigt unbedenklich auch
dem Grundsatz, daß der gute Zweck so ziemlich jedes Mittel heilige. —
Gerade dieser „unmoralischen" Seite der Politik ist Meyer mit dem

Eifer eines eigentlichen wissenschaftlichen Forschers nachgegangen: und
so sehen wir, wie er uns am Ende ein eigentliches Verzeichnis der
wichtigsten Machtmittel und Kniffe der Politik bietet,
angefangen von den allbekannten materiellen Druckmitteln, bis zu den

persönlichsten Mitteln geistiger „Einfühlung".

Mag man auch Meyers politisches Weltbild nicht für das einzig
mögliche halten, so steht dieses doch in seiner Größe und Geschlossenheit
fest und kann vielleicht gerade auch unserer Zeit wieder manchen
wertvollen Anknüpfungspunkt bieten. Meyer wußte es selbst am besten, daß
er „kein ausgeklügelt Buch" sei. Die Schweiz hat aber allen Grund,
nicht nur auf den Künstler, sondern auch auf den politischen
Denker Meyer stolz zu sein und es war vielleicht bisher ein großes
Versäumnis, diesen hochgeistigen Zürcher nicht in stärkerem Maße auch
als Politiker gewürdigt zu haben.


	Conrad Ferdinand Meyer und die Politik

