
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 5 (1925-1926)

Heft: 12

Artikel: Moderne Weltanschauung in der Schweiz

Autor: Meyer, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Zosek Victor v. Scheffels 100. Seburtstag, 703

wie auch „Ekkehard" mit Recht Gemeingut des Volkes deutscher Zunge
geworden, sie sind Bücher, zu denen man immer gerne zurückkehrt, sich
daran freut und erhebt, und die man in seiner Büchersammlung nicht
gerne vermissen möchte.

Wehmütig berührt es, wenn man Scheffels Lebenslauf überblickt,
wie graufames Schicksal dem Dichter im Ringen und Schaffen Halt
gebot.

Es follcn noch Fragmente von Romanen vorhanden sein, die noch
nicht veröffentlicht wurden, so ein groß angelegter geschichtlicher Roman,
der die Kämpfe dcr Albigenser in Südfrankreich gegen die Inquisition
des Papsttumes im 13. Jahrhundert zum Gegenstand, zumeist aber in
Rom und Venedig seinen Schauplatz haben sollte — nur das erste Kapitel
wurde vollendet. Als Vorbild der Heldin, wie sie dem Dichter
vorschwebte, war seine geliebte Schwester gedacht. Mit ihrem Tod erlosch
auch die Möglichkeit, den Roman zu Ende zu führen, und nach Allem,
was über die Anlage und Idee des Werkes vernommen wurde, soll eine
Schöpfung hohen Ranges der Welt damit verloren gegangen sein.

Moderne Weltanschauung in ber Schweiz.
Von Helene Meyer, Kilchberg.

<"?^as Geknatter der Maschinengewehre ist verstummt, versiegt der Strom
abgezehrter Ausgewiesener durch unser Land, kein drohender Flieger-

angriss hält uns in angstvoller Spannung. Qual und Lärm der Welt
ist für uns ins Weite gerückt, und Mir besinnen uns auf uns selbst.
Was sind wir, wie entwickeln wir unser Ich, wie verhalten wir uns
zu den andern und zum Göttlichen? In diesen bedrängenden Fragen
bieten sich uns zwei Führer aus unserm Stamme, die sich ergänzen.
Beide sind vertiefte Persönlichkeiten, beide voll ehrliche» Strebens, uns
eine Lösung der anflutcnden Probleme zu geben. Der eine, Paul
Häberlins) ist der Denker. Er verkörpert den männlichen Willen,
der zur sittlichen Tat treibt. Dcr andere, Albert Steffen,-) steigt
als Dichter ins Reich der „Mütter" hinunter. Er ist der Anschauende,
der sich der Natur freudig hingibt. Dem sittlichen Verhalten steht das
ästhetische gegenüber, und beide, so betont Häberlin, sind gleich gut vor
Gott. Der Kern der Lebensanschauung ist bei beiden ein Glaube, Beide
werden nicht müde, an einem Ideal festzuhalten, Häberlin schlägt die
Brücke seines Glaubens geradewegs zum Herzen Gottes: Stessen lehnt
sich an die Schulter seines Freundes und Meisters Rudolf Steiner.
Häberlin wendet sich an den Verstand, Er entwickelt seine Ansichten,

i) Häberlin. Panl: Das Gute, Basel, Kober, 192g, 375 S,
^) Steffen, Albert: Der Künstler zwischen Westen und Osten, Zürich, Greth-

lein, 1925, 278 S.



704 Helene Mever

hält inne, überschaut die gewonnenen Ergebnisse, wiederholt und
verdeutlicht die entstandenen Begriffe, Nur wo der Verstand aller
Verständigen aufhört, strömt in die reine, dünne Höhenluft seines Denkens
erwärmendes Gefühl, Steffen ist Offenbarer. Er teilt sich in Symbolen
mit. Seine Weltanschauung ist erfühlt. Wie schön ist aber, waS Häberlin
vom ästhetischen Verhalten sagt, das der Ausdruck des schlechthin Guten
sein kann und nicht weniger entzündende Wirkung besitze als die moralisch
gewollte Besserungshandlung, Häberlins Auseinandersetzung mit Gott
und der Welt will System haben. Steffens Ansichten vom Göttlichen
und Natürlichen sind nicht leicht zur Wiedergabe einzusangen. Dem
schönen Pfauenauge seiner dichterisch und seherisch beschwingten Rede
würde der Schmelz abgestreist, wenn man sie auf eine Formel bringen
wollte. Seine religiösen und ethischen Ideen sind eingebettet in eigenartig

anregende literarhistorische Betrachtungen, die wertvoll genug
wären, sie in einem besondern Aufsaß zu behandeln. Auch ist für den,
welcher der thcosophischen Bewegung fern steht, schwer auseinanderzuhalten,

was Geisteseigentum des Meisters Rudolf Steiner, was des

Jüngers Albert Steffen ist. Ein solches Auseinanderhalten hätte das
Studium aller von Steffen angeführten Werke Steiners zur Voraussetzung.

Das Leben ist zweideutig, so beginnt Häberlin seine Untersuchung.
Kaum ein Mensch, der sich dieser Zweideutigkeit nicht einmal schmerzlich

bewußt wird. Auf der einen Seite steht das Ich, der Trieb des

Individuums, sich auszuleben; auf der andern Seite ist die
Einheitsforderung, das sittliche Gesetz, den Nächsten zu lieben wie sich selbst
und die Menschheit als eine Gemeinschaft von Brüdern zu betrachten.
Weder der sogenannte gesunde Egoismus, noch das rigoristische
Verneinen des Ichs befriedigen als Lösungen des Problems. Jedem geistig
Höherstehenden erscheint die erste Lösung Platt; die zweite aber bedeutet
die Vernichtung der Individualität und damit des Lebens selbst. So ist
die Menschheit einem Kompromiß verfallen, der in seiner Schärfe mehr
oder weniger, je nach der individuellen Anlage, empfunden wird. Wohl
gibt es relativ naive Menschen, denen der Kompromiß gewöhnlich wenig
zum Bewußtsein kommt. Häberlin möchte darunter die Frauen zählen,
die naiver als die Männer seien. Wir möchten uns eine Zwischenbetrachtung

erlauben. Sind nicht die Frau«n als Mütter von der Natur in
die glückliche Lage versetzt, das Ich zugunsten anderer, der Kinder, zu
verleugnen, und stehen sie nicht als Erzieherinnen des kommenden
Geschlechts mit der Menschheit im großen Zusammenhang? Der Lohn
ihrer Opfer wäre ein größeres seelisches Gleichgewicht, eine harmonische
Verschmelzung der Ich- und der Einheitsforderung,

Der Wille zur Einheit ist trotz aller menschlichen Unzulänglichkeit
festzuhalten. Der Einheitswille so ipso ist Gott. Nicht Leben, sondern
Sein ist die Losung des Einheitsinteresses. Der Einhcitswille kann die

Gesinnung, die Grundstimmung unseres Wesens ausmachen, während
der beigeordnete Auseinandersetzungswille sich in Handlungen umsetzt.
Neben dem Triebglück, dem Glücke des Handelns, der Auseinander-



Moderne Weltanschauung in der Schweiz. 705

setzung, des Erfolges gibt es ein Einheitsglück. Häberlin nennt es kurzweg

die himmlische Seligkeit, Der Einheitswille ist in diesem Leben
nur als Sehnsucht möglich. Seine alles umspannende Liebe will die
Gemeinschaft alles Ich mit allem Du. In einem unschuldigen und brüderlichen

Leben käme die nicht mehr im Gegensatz zum Einheitswillen
gedachte Subjektivität zu ihrem Rechte. Eine richtige Einstellung hätte
zur Folge, daß wir an unserm llrschicksale, der Zweideutigkeit, nicht
mehr litten. Diese richtige Einstellung vollzieht sich nur durch den
Glauben. Der Glaube ist Gewißheit Gottes und der Gehorsam gegen
Gott. Es ist Gottes Wille, daß wir so sind, wie wir sind, zwiespältige
Wesen, Durch den Glauben sind wir nicht Gott oder wie Gott; aber
wir haben Teil an ihm, weil wir an seinem Willen teilnehmen und zu
unserm Schicksal Ja sagen. Mit den Augen Gottes gesehen, erscheinen
die Gegensätze nun in ihrer Relativität, Wir wissen, der Zwiespalt ist
absolut gewollt, aber relativ, weil er nur in der Wirklichkeit ist, nicht
im Sein selbst. Der Glaube ist im praktischen Leben Anfechtungen
ausgesetzt, vou Fall zu Fall muß die Lösung des Problems neu geschaffen
werden. Er ist das Prinzip des Guten, das „unuin ueesssärium", das
wahre Glück, die „müo W^stieä". Zum unendlich weiten, unbedingten
und unbeschränkten Einheitswillen gläubig Ja sagen, dadurch alle Gegensätze

in ihrer Relativität durchschauen, das Widersprechende in seiner
tiefen Einheit begreifen, das ist wahre Mystik. Unechte Mystik nennt
Häberlin die ekstatische Vereinigung mit Gott als Ersatz des Glaubens.
Die „unechte" Mystik will die Einheit mit Gott im Grunde durch
Identifikation mit den Dingen oder gewissen Dingen. Wer sich mit der Kreatur
in Eins versetzt, findet in der Kreatur nicht Gott, sondern — sich selbst.

Hier tritt Häberlin in Gegensatz zu Stessen. Es ist aber nichts anderes
als der Gegensatz des Denkers zum Dichter. Der Dichter und vor allem
der lyrische Dichter, dem Steffen die Rolle eines Geisterführers zuweist,
lebt nicht im Willen, sondern im Gefühl. Der Glaube als Grundsatz oder
Vorsatz hat immer den Charakter des Willens. Auch der junge Goethe
stand unter dem Einfluß der pantheistischen Ideen Spinozas. Je größer
die Subjektivität, desto gewaltiger die Wirkung des Lyrikers. Ist nun
das Subjekt an und für sich schön und gut, so wird auch Häberlin nicht
schlechtweg von einem „falschen" Propheten sprechen. Romantische
Naturen werden ungern den Felsenpfad Häberlins einschlagen, sondern auf
blumigen Matten einen Hauch des Göttlichen empfinden. Sofern sich

der ästhetisch Schauende an die Symbolkraft der bestehenden wahrnehmbaren

Wirklichkeit kontemplativ hingibt, berührt er sich mit dem „Gläubigen",

der im Vielerlei des Wirklichen die ewige Einheit begreift. Das
ästhetische Verhalten, führt Häberlin aus, ist die Quelle reinen Glückes

nur für das Subjekt dieses Verhaltens, sei es im eigentlichen Sinn
schassendes oder sei es anschauendes Subjekt, Das sittliche Verhalten ist
die Quelle des Glücks für sein Subjekt wie für sein Objekt, daher nach

Häberlin potenziert gutes Verhalten, Für die ästhetische Schau steht die

ganze Welt offen; es gibt kein mögliches Objekt, an welchem der ästhetisch
gewendete Glaube sich nicht betätigen könnte. Die sittliche Arbeit be-



706 lzelene Mever

schränkt sich auf hen Menschen; ihr Ziel ist, die Menschen zum guten
Willen zu bringen, dadurch menschliche Gemeinschaft zu begründen und
das innermenschliche Übel zu überwinden. Sowohl Häberlin wie Steffen
wünsche» eine Gemeinde, Häberlin als Objekt seiner sozialen Arbeit,
Stessen als Kreis gleichfühlendcr Menschen.

Rudolf Steiner spricht dem Menschen die Fähigkeit zu, durch geistige
Übungen, das Schaffen der Natur in sich zu erleben („Wie erlangt man
Erkenntnisse der höhern Welten"), Er stützt sich auf dcn Goethe-Ausspruch:

man mache sich durch Anschauen einer immer schaffenden Natur
zur geistigen Teilnahme an ihren Produktionen würdig. Wir crfaffcn
im Innern die Wahrheit über die Außenwelt erst, wenn der Gedanke
in uns durch das Außcruns sich anregen läßt, schöpferisch zu werden
und sich in Lcben zn verwandeln. Alle Menschensehnsncht geht über das
den bloßen Sinnen Erscheinende hinaus, Goethe erfaßte intuitiv eine

„UrPflanze". Steiner lehrt, sich mit Gedanken und Gefühlen immer
inniger in ein Pflanzcnwesen zu versenken und das in ihm wirkende
Lcben immer selbstloser zu erspüren, bis man zu der geistigen Anschauung

des Gemeinsamen gelangt, das sich als Unvergängliches durch Keim,
Blatt, Blüte, Frucht zieht. Wachsen nnd Welken stellen sich dar als
Formen, in die sich Unverwesliches kleidet. Dieses Unverwesliche ist
gleichbedeutend mit der „Tinktur" Jakob Böhmes, jener Ursubstcmz, aus
der die ganze Welt entstanden ist. Jeder Stein, jedes Ticr, jeder Mensch,
jedes Wesen überhaupt läßt sich „erleben". Eine völlig neue Welt baut
sich auf, ohne daß die sinnliche verschwindet. Durch bestimmte
Methoden, an deren Stelle ausnahmsweise das Gnadengeschenk eines Traumes

treten kann, wird ein geistig seelischer Wcsenskern im Menschen
entdeckt und damit die Anlage zu einem neuen Menschen. Der alte Leib
muß zerfallen, bis die im Wesenskern latent liegende Neuorganisation
stattfinden kann. Der von Osten übernommene Gedanke der wiederholten
Erdcnleben nimmt dem Tod seine bisherige Bedeutung. Das Schicksal
wird ausgeweitet. Das Selbstbewußtsein muß Gefäß für das Mcnsch-
heitsich werden, sonst ist es nicht wert, ewig zu sein. Die Lust am
eigenen Erzeugnis ist für Steffen die Quelle des Sittlichen, Dcr Künstler
empfindet in sich selber, inniger als andere Menschen den Archetypus
der Menschheit.

Nietzsche in seiner „Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik"
hat die Erkenntnis einer Einheit alles Vorhandenen, Er betrachtet wie
Häberlin die Jndividuation als Grund des Übels und die Kunst wie
Stessen als die freudige Hoffnung, daß der Bann der Jndividuation zu
zerbrechen sei, als die Ahnung einer wiederhergestellten Einheit. Der
Held der griechischen Tragödie ist Dionnsos, jener die Leiden der
Jndividuation erfahrende Gott, Als Knabe wird er von den Titanen
zerstückelt. Die Hoffnung der Eingeweihten ging auf eine Wiedergeburt
des Dionysos, die wir als Ende der Jndividuation zu betrachten haben;
denn Dionysos ist das von den Untergründen der Seele, den Titanen,
zerstückelte Ich. Der Weg des Dionysos geht durch Läuterung von den
dunkeln Untergründen der Seele zum Licht des Kosmos empor. Um-



Moderne Weltanschauung in der Schweiz. 707

gekehrt verläuft der Weg des reinen Lichtgottes Apollo. An die
Vorstellung des Ichs, die Apollo verleiht, hält sich Nietzsche in der „Geburt
der Tragödie", um sie später als Illusion, als Lüge zu verwerfen. Der
lichte, milde, schuldlose, heilige und heilende Apollo, der, als die Zeit
erfüllt war, auf der Erde selbst erscheint, ist nach Steffen der Jesusknabe,

das Vorbild des göttlich gereinigten Ichs. I. Ch, sind die

Anfangsbuchstaben des Erlösernamens Jesus Christus, Wenn Steffen das
apollinische Ich sucht, so ist dieses reine, selbstlose Urbild gleichsam
die zarte Schwester des Häberlin'schen EinheitswillcnS, und die arabeskcn-
hafte, den Sehnsüchten des Gefühls und der Phantasie entgegenkommende
Christologie Rudolf Steiners eine für ästhetisch Veranlagte vielleicht
ansprechendere Form des Gottglaubcns, wie er sich in männlich kraftvoller
Unterwerfung bei Häberlin ausgebildet hat.

An Hand der Schiller'schen „Briese über die ästhetische Erziehung
des Menschen" entwickelt Steffen seine Ansichten über den Staat, Der
dynamische Staat ist das Werk der Natur und der physischen
Bedingungen, Er ist ein Zusammenschluß aus Not, um sich gegen äußere
Gewalt zu wehren, Natur wird in ihm durch Natur bezähmt. Auf dieser
Stuse steht das bolschewistische Regiment, Der ethische Staat ist eine

Schöpfung des Gesetzes. Was im einzelnen Menschen an Individuellem
lebt, hat sich durch Befolgung eines, wenn auch durch Diplomatie mehr
oder weniger verschleierten kategorischen Imperativs dein Allgemeinen
zu unterWersen. Ein Abbild dieses Staatcnsystcms dürfte man, urteilt
Steffen, sicherlich den Völkerbund, wie er von Wilson gemeint war,
nennen. Der dritte Staat, der ästhetische, vollzieht den Willen des

Ganzen durch die Natur des Individuums. Er soll das Werk der Freiheit

selber sein. Es ist hier nicht die Stelle, das Problem der menschlichen

Willensfreiheit wcitschichtig zu erörtern. Häberlin mußte zu einer
„Verneinung ohne Zähneknirschen" kommen. Die dichterische Begeisterung
läßt Steffen die Schranken überfliegen. Und doch treffen sie zusammen.
Bei Häberlin ist die Freiheit des Willens nur insofern möglich, als sich

der Mensch als Teil des göttlichen, des allein freien Willens fühlt; bei

Steffen kommt die Freiheit dem apollinischen Ich, dem göttlich
gereinigten Menschheitsich, zu. Während Häberlin dem Aristoteles gleich
auf Raffaels Gemälde „Die Schule von Athen" den Blick sorglich
abwägend zur Erde senkt, schaut Steffen entrückt wie Platon zum Äther
empor.

Lehnen wir uns voll Vertrauen an die ragende Eiche des Häberlin-
schen Willens; freuen wir uns der Blumen und Früchte, die aus dem

geheimnisvollen Blättcrgewirr der Stesfen'schen Weltanschauung duften
und blinken, und seien wir ihnen vor allem dankbar, unsern
Geistesführern, welche die seelische Leere unserer Zeit auszufüllen trachten.


	Moderne Weltanschauung in der Schweiz

