
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 5 (1925-1926)

Heft: 11

Artikel: Erfahrungen vom Wert der alten Sprachen für die Schule

Autor: Christ-Socin, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


642 Hermann Christ-Socin

Erfahrungen vom Wert ber alten Sprachen
für die Schule.)

Von Hermann Christ-Socin, Riehen.

„Man soll das Kind nicht mit dem Bad ausschütten."

heute der Schulunterricht in Latein und Griechisch, die bisher als
klassische Sprachen galten, zu unserer Kultur noch erforderlich, ja

auch nur nützlich sei, wird unter unsern schweizerischen Schulmonarchen
eifrig erörtert. Zur Zeit tönen die Stimmen stark antiklassisch, so auch
die des Gymnasialprosessors für Deutsch in Lausanne, zugleich
Privatdozenten für Sanskrit, Dr, Hs, Schacht. (Siehe Januar-Nummer 1926
dieser Hefte, 5,4Z.) Sollte nicht auch einem alten Laien erlaubt sein,
seine bescheidene Meinung zu dieser alten uud großen Frage zu äußern?

Daß kürzlich der schweizerische Ärztestand sich nach Umfrage fast
uvi 8<m« für Beibehaltung des Latein für die medizinische Maturitcit
aussprach, zeigt wenigstens, daß die Frage nicht eine bloße Mcthoden-
oder Fachfrage ist, für welche die Lehrer allein zuständig wären, sondern
daß sie eine tiefe Wurzel im Bewußtsein des Volkes hat.

Daß die sehr ausschließlich betriebene humanistische Schulung im
Gymnasium, wie ich sie zwischen den 40er und 50cr Jahren des 19.
Jahrhunderts durchmachte, heute durch den Andrang neuen Stoffes und eines
neuen Geistes bedroht ist, ist nur zu sehr begreiflich. Allein ebenso berechtigt

ist das Streben einer immer noch kompakten Schar von Laien, von
dem Unterricht in den alten Sprachen so viel als möglich zu retten.
Vereinfachung, Zeitgewinn, auch Förderung an realistischen Kenntnissen,
welche sich Herr Sch. von der Verabschiedung von Griechisch und Latein
und von der Alleinherrschaft der modernen Sprachen in unsern Schulen
verspricht, mögen ja auch zu einem gewissen Teil durch das Opfer dcr
klassischen Bildung erreicht werden, wenn auch lange nicht in dem
absoluten Maße, wie man es uns anpreist. Eine Analogie mit dem
achtstündigen Arbeitstag drängt sich hier auf.

Die klassische Bildung, auch wo sie — wie übrigens jede in dcr
Schule erreichte Bildung — auf einer mäßigen Stufe stehen bleibt,
eröffnet immer noch dem Schüler eine Gedankenwelt, die er nie vertausche,i
würde gegen einen höher getriebenen Stock von realistischem Wissen. Die
intensiv betriebenen realistischen Fächer mit Inbegriff der neuen Sprachen
verschaffen eine beneidenswerte Weltgewandtheit, aber sie erweitern und
vertiefen die Gedankenwelt nicht, sie verengen den Gesichtskreis, sie halten
die Weltanschauung auf der Oberfläche fest, sie verleiten zur Streberei.

*) Wir halten die Erneuerung unseres ganzen Bildungsanfbnns, bei der
die Frage nach Wert und Nutzen des altsprachlichen Unterrichts eine bedeutende
Rolle spielt, für so dringlich und weittragend, daß wir unsern Lesern gerne den

folgenden weiteren Beitrag zu dieser Frage vermitteln. Eine Darlegung unseres
eigenen Standpunktes müssen wir aus Raumgründen auf das nächste Heft
verschieben. Die Schriftleitung.



Erfahrungen vom Wert der alten Sprachen. 643

Herr Sch. entschuldige, wenn ich die Schilderung, welche er von den

Wirkungen der rein humanistischen Schulung macht, hier in gleich
drastischer Prägung heimzahle,

Uberhebung und Züchtung aristokratischer Gesinnung ist
mit jeder gesteigerten Erkenntnis verbunden, falls nicht das 6v«tl>i sssuton
und die Zucht des christlichen Geistes den Sinn des Schülers temperiert

und die drohende Reinkultur des Ego niederhält. Ein Analphabet
wird den gebildeten Gegner, etwa auch ein Realist dcn Humanisten leicht
aristokratischer Allüren bezichtigen. Allein demütige Gesinnung ist in
heutiger Zeit iu vornehmem Gewände eher häufiger als bei den Herren
der Ochlokratie, welche unfehlbar in die Tyrannis, heute Diktatur
genannt, ausarten. Lxemplg, cioosut. Vollends ist die Züchtung einer
„Oberschicht" durch das klassische Gymnasialstudium ein Phantom,
In meiner langen Erfahrung trat mir wenigstens in der Schweiz nie
Gelehrtendünkel entgegen, wie ihn Herr Sch. zu schildern liebt. Wo
mir etwas wie Oberschicht begegnete, war es einmal eine Anzahl, dem

Handel und der Industrie angehörender Männer, die im öffentlichen
Leben hervorragten und also mit Recht zur Oberschicht zählten, dann
aber allmählich zur Geltung gelangte radikale, endlich auch kommunistische

Größen, die sich' zur Führung des Volkes berufen glaubten
und dies in ihrem Auftreten zu markieren für gut fanden.

Wie Herr Sch. 544 anführt, sagt Paulsen in einer Geschichte des

gelehrten Unterrichts, Freiheit müsse die Lebensluft der Schule sein,
weil sreie Selbsttätigkeit das Wesen des Geistes sei. Gewiß. Aber vor
allem darf und soll die Schule die Jugend vorerst zur Freiheit
erziehen, ehe die Jugend die Freiheit selbst in die Hand nimmt. Und
das kann eben nur durch jenen kategorischen Imperativ geschehen, ohne
den weder der Lehrer die Schule, noch der Regent den Staat regiert,
Oder darf in der Schule nur das gelehrt werden, was den Schüler in
seinem Freiheitsgefühl nicht beeinträchtigt? Würde da nicht jede Klasse
mit Begeisterung für die Heole bru38«vviers stimmen?

Ich gehöre wahrlich nicht zu denen, welche meinen, weil sie g,uv«
Lälutis 1848 es in der Schule etwas hart und streng fanden, daß nun
auch alle künftigen Generationen es daselbst nicht besser haben dürfen.

Und dennoch ist der pseudogoethische Satz richtig: der nie geschundene
Mensch wird nicht erzogen. So viel nur, um zu sagen, daß man
unmöglich mit dem allgemeinen Begrisf der Freiheit die Verbannung der
klassischen Sprache aus der Schule stützen kann.

Ob nun der lateinische und griechische Unterricht nicht Lust und
Liebe zur Sache wecken könne, hängt nach meinen Beobachtungen
wesentlich von der Begabung und dem feu Zäere des Lehrers ab. Ich
kann bezeugen, daß bei meinen Mitschülern und mir die Qualität des
Lehrers der Barometer dieser Liebe zum Gegenstand war. Wir schwärmten
als Gymnasiasten für den so packend uns knapp erzählten gallischen
Krieg, wo der Legat Caesars in unserm Wallis Schläge holte, über die
der erlauchte Autor mit dem eleganten: psuei cle nostrj» ivtsrisre,
hinweggleitet i wir schwärmten vor allem für die unvergleichliche Germania,



644 fzermcmn Ohrist>Socin

wo in lapidaren, wie aus Granit gemeißelten Sätzen das Lob unserer
Vorfahren gepriesen wird. Das war Liebe zum Latein auch „an und
für sich", aufrichtig und warm, und Herr Sch. tut mir beinahe leid,
wenn seine Lehrer nicht im Stande waren, diese Lust und Liebe in ihm
zu wecken.

Man tröstet uns für den Verlust der Originale mit den
Übersetzungen, welche uns reichlich das klassische Altertum erschließen
sollen. Aber auch die gerühmtesten Ubersetzungen lateinischer und
griechischer Klassiker sind nur ein Notbehelf (Eselsbrücken nannten es schon
die Gymnasiasten), wobei weder die Form, noch der Inhalt, und noch

weniger der Geist, die Stimmung der Alten wiedergegeben ist. Die beste

Übersetzung bleibt ein Lsput, mortuum: Zum Teufel ist der Spiritus.
Das Phlegma ist geblieben. Von Thukydides, dem Meister der großen
Geschichtschreibung, von Tacitus, dem ahnungsvollen Patrioten, was
bleibt übrig? Und erst von den Dichtern, den Tragikern? Und sei auch
die Übertragung noch fo vollkommen: sie hat stets den großen Mangel,
daß wir sie herunterlesen, wie wir alles Moderne lesen: genau so rasch
und gedankenlos, wie ein Romänchen von Fräulein Z. V- Es haftet nicht,
die Hast und Unrast unserer halkyonischen Tage läßt kein Eindringen
durch die Rinde des Alltages, kein Nachsinnen, keine Aufnahme zu. Da
führt ein freier Nachmittag mühsamen Sitzens über dem Original nebst
Nachschlagens in dem alten Schmöker von Lexikon weiter ins Verständnis

und damit in den Genuß hinein.
Die Gegner der Alten halten die formale Bildung, welche

deren Lektüre uns vermittelt, für ein recht fragliches Gut und meinen,
an den neuen Landessprachen, zumal dem Deutschen, sei die formale
Übung ganz ebensogut möglich. Ich halte auch nicht allzuviel vom
einseitigen Reiten der Formenlehre. Mir kommt es auf den Inhalt, vor
allem auf den Geist an. Aber doch scheint mir, daß die — vielleicht
übermäßige — Durchpeitschung der Sprachformen wenigstens zwei
bedeutende Vorteile bot und auch erreichte:

1. Eine Gewandtheit und Sicherheit beim Lesen der Klassiker, die
ohne diese Fuchserei nie erreicht worden wäre.

2. Wir fanden schließlich, daß diese Plage uns mächtig „den
Schädel putze", d. h. uns Sinn, Takt und Verständnis verleihe für
exakte Lösung kleiner und kleinster Wirrsale und für Abwickelung
verwickelten Garns, wie wir sie sonst nie erworben hätten.

Vergessen wir nicht, daß all diesen verpönten Formen ein Sinn
innewohnt, bis zum zweiten griechischen Aorist hinaus, der der Sprache
ihre Lebendigkeit, ihre Grazie gibt. In den unscheinbaren Formen birgt
sich die Nuance der Sprache.

Und wenn man behauptet, daß die neuen, besonders die deu t-
sche Sprache ganz dieselben formalen Übungen zulassen, so ist mir
das fraglich. Denn die alten Sprachen sind, schon vermöge ihres
abgeschlossenen Bestandes und der mangelnden lebenden Übung, kristallisiert,

und Latein eignet sich, als ob es zu diesem Zweck erfunden wäre,
zu formellen Exerzitien. Deutsch ist dafür zu lebendig, zu sehr wimmelnd



Erfahrungen vom Wert der alten Sprachen. 645

von noch nicht fixierten Willkürlichkeiten in Grammatik und Syntax. Es
ist, man könnte sagen: zu gut sür solche Exerzitien. Und erst das
Französisch! Der dem Herrn Sch. so unsympathische lateinische ^.«eusstiv
eum lnümtiv« ist harmlos gegen die verzwickten, noch von niemand
befriedigend exponierten rlößles äu Participe pä8ss, welche der ganzen
Sprache ein gewisses Malaise aufdrücken. Aber die Hauptsache: erst wenn
man die Form ordentlich hinter sich hat, erschließt sich der Inhalt.
Welche Schattierungen bergen allein die allerkleinsten Partikeln der
griechischen Sprache »ev und 6e! Welch pathetische, ironische, vernichtende
oder gewinnende Wendung teilen sie den Sätzen mit, wenn ein Thuky-
dides oder auch ein Paulus in seiner Rede auf dem Ares-Hügel, oder
ein Johannes sie anwendet.

Alles das Gesagte nimmt sich aus, als ob ich ein Virtuose
gewesen wäre im Lesen der alten Sprachen. Weit entfernt: ich war einmal

ein passabler Schüler, nie voran, nie Primus und habe unendlich
viel wieder verschwitzt. Doch so viel habe ich gewonnen, daß ich einige
Autoren dankbar im Sinn behielt. Aber erst die stramme, oft fast
verbissene Lesung des Corpus Juris hat mich wieder ins Latein geworfen
und mein Interesse neu erregt, denn in dieser ungeheuern Ansammlung

von Juristerei steckt eine Welt von konkreten Dingen, die man aus
den Klassikern nie erfährt. So kam es, daß ich später mit einem
Genossen, lediglich um uns recht auszulachen, auch auf Ausflügen in
fabelhaftem Latein über alle uns auf der Kuhweide oder im Wirtshäuschen
aufstoßenden kleinen Abenteuer schwatzte, und daß wir so das Unerhörte
realisierten, Ende des 19. Jahrhunderts im Baselbiet mündliches Latein
— und welches — zu sprechen. Ein Beispiel: es war im Neuhüsli. Wir
hielten uns über das uns vorgesetzte, etwas anrüchige Kalbfleisch in
pseudohorazischen Worten auf, nicht ahnend, daß der Wirt einst irgendwo
Latein gelernt hatte und uns nun, in gut Solothurnisch, abkanzelte, daß
wir so heikel seien und nicht bedächten, wie schwer es sei, in so

abgelegenem Tale immer srische Ware zu haben. Auch ein Beitrag zum
Wiederaufleben der Antike im Schwarzbubenland!

Was nun das Verschwitzen der in der Schule aufgelesenen
Klassizität anbelangt, so ist ja klar, daß wer kein Philologe von Beruf
ift, dem allgemeinen Gesetz des Vergesscns unrettbar unterliegt. Aber
dieses Vergessen geht doch nur mit dem abnehmenden Interesse parallel,
und wo einmal der helle Funke einschlug, da wird wohl etwas mit Schutt
zugedeckt, aber nicht ertötet: es bleibt immerhin ein ordentlicher Rest
des Erlernten im Winkel des Gedächtnisses haften. Und mehr als das:
es bleibt die Fähigkeit, aus dem mittelbaren Gedächtnis, aus dem

Unterbewußtsein Manches aufzustöbern, das dann neu aufleuchtet und
uns neu anregt, uns den Quellen zu nähern.

Diese Fähigkeit, wieder und wieder sich zurückzufinden in schöne

Gedankengänge, verdanken wir dem Schulunterricht in den alten Sprachen
und der damals geübten mühsamen Lektüre der Alten.

Herr Sch. äußert sich sehr ironisch zu dem, von ihm einmal
gehörten Paradoxon (S. 551), man müsse das Latein erst einmal der-



646 Hermann dhrist»S«cin

gössen haben, dann tue es erst seine Wirkung, Aber darin steckt ein Korn
von Wahrheit. Man kann etwas ig sueouirl st sari^uinsm anfgcnommen
haben, während Form und Wortlaut längst vergessen sind. Ein Beispiel:
ich habe den Katechismus, auf dessen Grund ich meine ersten Religionsstunden

erhielt, längst vergessen, und doch ist sein Inhalt immer noch
meine geistliche Speise.

Übrigens: spielt etwa das Vergessen bei den neuen Sprachen und
allen andern Fächern keine Rolle? Gegen das Vergessen haben sich

übrigens schon die Alten gewehrt. Hier eine berühmte Stelle aus dcn
Liedern des Horaz:

„Glaube ja nicht, es werde untergehen, was ich einst am brausenden
„Bergstrom in neuen, noch nicht abgedroschenen Weisen, begleitet
„vom Saitenspiel, gesungen,"
„Auch was Anakreon gedichtet, hat das Altcr verschont: noch atmet
„die Liebe und lebt die Glut, welche die äolische Jungfrau
„den Saiten vertraute."
Nicht nur die Verse dcr Alten, auch ihre Prosa erweckt in dem,

einst mühsam skandierenden und exponierenden, nun längst im Geschirr
laufenden Schüler ein Gefühl wie von Musik, eine Kühlung wie Höhenluft,

kurz die ganze Macht einer hohen Erinnerung und die Ahnung
eines Größern.

Das alles, sagt man uns freilich, sind nur Gefühle, die Schule
aber muß den Jungen ausrüsten sür den Kampf ums Dasein. Nein, das
sind nicht nur Gefühle, sondern darin besteht ein gut Stück unserer
Kultur. Der Moderne mag noch so „zivilisiert", noch so gedrillt und
realistisch gebildet sein, um das technische Pensum, das ihm die öffentliche

Meinung vorschreibt, erträglich abzuwickeln. Mag er auch dabei
gedeihen, so fehlt ihm doch die Blüte des Daseins: die Kultur. Und
dazu gehört eben das Gemüt, und was dcr Mensch im innern Herzen
spürt, und dabei soll auch die Antike nicht fehlen. Den Grund echter
Kultur legt das ewige Wort Gottes an die Menschheit, die Offenbarung,
die Geschichte der Führung der Menschheit zu ihrem Ziel in Gott.
Daran reiht sich unmittelbar die Geschichte der alten Völker als eine
Fortsetzung dieser Führung, die wir aus der klassischen Literatur schöpfen.
Wir sind so stolz auf unsere Kunst im weitesten Sinn. Wem verdanken
wir diese Gabe als den Griechen und Römern? Wenn Herr Sch. das
Latein über Bord werfen will, um „U b e r f l ü s s i g e m" Platz zu machen,
da ja der Franzose sage: 1« supsrtlu, ekoss kort vees8Säirs, so sagen wir
ihm: gerade das Latein ist dieses notwendige Überflüssige, sodaß

am besten Anderes über Bord gehen möge.
Auch erschließt uns die Kenntnis des Latein die gesamte Literatur

der Renaissance: ein ungeheures Feld von Geschichts- und
Kulturerkenntnis. Man denkt heute zu gering von diesem Literaturgebiet,
weil man es nicht mehr kennt, und von seiner Zeitepoche, welche die
bewegteste und entscheidende für das heutige Europa war, und welche
auch die der Wiedererweckung aller, heute so hochgehaltenen Künste und
Wissenschaften war. Ich erwähne als Beispiel nur den großen Nieder-



Erfahrungen vom Wert der alten Sprachen. 647

länoer Erasmus, einen halben Basler. Was hat er durch Herausgabc
des griechischen Neuen Testaments, durch seinen feurigen Aufruf zu
Gunsten der Heidenmission, durch seine zahlreichen, geistvollen Schriften
geleistet! Wer sich in seine Adagia vertiefen kann: einen Abgrund
allumfassender Gelehrsamkeit, wo alle Sprichwörter der alten und neuern
Welt mit glänzendem Humor erklärt sind, oder wer sich an seinen, für
Schulen bestimmten und lange auch in Schulen gebrauchten Colloquia
ergötzt hat, in denen eine kindliche, harmlose, aber auch mit beißendem
Witz gewürzte „linFUä parlnta" vom feinsten, flüssigsten Latein dargeboten

ist, der weiß, daß das Latein den Schlüssel zu köstlichen Schätzen,
liefert. Wie Honigseim geht uns dies Renaissance-Latein ein.

Ich gebe zu, daß das Griechische als Schulfach zurücksteht,
weil es eine schwerer zu erlernende Sprache ist, und zwar eben wegen
seiner kompliziertern, seinern Organisation und lebendigern Natur. Das
Griechische ist fähiger, alle möglichen Tönungen und Stimmungen durch
die Sprache zur Geltung zu bringen als das Latein, Wie wunderbar
tritt bei den griechischen Historikern die Sprache in den Dienst der
Gesinnung! Was ist erhabener als die Diktion in den Tragödien des
Äschylos, vor cülem in dem unvergleichlichen Prometheus, was höhnisch
herausfordernder als der Dialog bei Aristophanes!

Oder — aus einer andern Sphäre — was ist anziehender als die
Hilse, welche uns eine — auch ganz bescheidene Kenntnis des Urtext?
zum tiefern Verständnis des Neuen Testaments leistet! Nur ein
bekanntes Beispiel: die Luther-Übersetzung gebraucht das Wort Buße, wo
im griechischen Text das Wort ,uera^«ea steht. Buße aber hat vorwiegend
den Sinn von Strafe. Wie viel klarer ist dcr griechische Ausdruck. Er
geht aus das Wesen der Frage ein, er bedeutet einen Sinn, der neben
den alten Sinn tritt und an seine Stelle, eine Sinnesänderung,

Und was würde aus unsern Universitäten werden, wenn die
geträumte Amputation wirklich zur Tat würde! Wir wissen, daß alle
heutige Wissenschaft, also auch sämtliche Fakultäten der Hochschule sich

aufbauen auf den Forschungen dcr Vergangenheit, und daß vom 18.
Jahrhundert rückwärts, ja tief ins 18. Jahrhundert hinein selbst in den
exakten Wissenschaften (Euler, Bernoulli) alle maßgebenden Arbeiten in
Latein geschrieben wurden. Latein ist also nicht nur zur historischen
Forschung, für die Geschichte der Wissenschaften, sondern zum Bestände,
zur Erfassung und Handhabung jeder heutigen Wissenschaft ganz
unentbehrlich. Der Botaniker schreibt heute noch seine Diagnosen latein in
unmittelbarer Anlehnung an die ältern Autoren, und schon deshalb, um
auch im Ausland verstanden zu werden, Prof. G, Senn betreibt
aristotelische Naturkunde auf Grund des griechischen Textes, Die ganze
Terminologie der Naturwissenschaften mit Einschluß von Chemie und Medizin
ift ein Kompositum von Latein und Griechisch, Sie sollte zwar nach
Herrn Sch. mittelst einer Schnellbleiche den Studenten eingedrillt werden,
allein dabei würde diesen ja jedes Verständnis für die Sache selbst noch

schien: es mahnte mich an die Zeit, da Österreich seinen verschiedenen
slawischen und andern Kontingenten deutsche Kommandoworte einprägte.



648 kZermonn dhrist'Socin

Und erst die „Geisteswissenschaften". Die Theologie mit Augustin
bis zu den Jnstitutiones Calvin's, die Philosophie von Plato bis Car-
tesius, die Jurisprudenz, deren beste Quellen im Corpus Juris fließen:
was wären sie alle, wenn nicht Lehrer und Studierende mit dem Latein,
aber auch mit dem Griechischen wenigstens leidlich umzugehen wüßten?

Und nun denke man sich, daß die Schule der Universität lauter
lateinische und griechische Analphabeten, d. h. Leute zuführen würde,
denen diese Sprachen und Literaturen fremd sind. Natürlich müßte
ihnen sofort intensiver Unterricht darin gegeben werden, und dieser
müßte jedem Fachstudium vorangehen, denn jeder Exstudent weiß, daß
neben dem Fachstudium unmöglich »och ein solches in einer oder zwei
alten Sprache» ab ovo beginnen und gedeihlich nebenher laufen kann.
Und nun stellen wir uns den unglücklichen Abiturienten vor, der 18
oder 19 Jahre alt, anstatt mit schönem Eifer sein Fachstudium zu
beginnen, vorerst — sagen wir drei oder vier Semester lang — sich
die Rudimente jener Sprachen möglichst schnell, also möglichst schlecht
soll einpauken lassen. Es würde sich also seine Studienzeit um ca. zwei
Jahre verlängern, und statt mit 23 oder 24 Jahren würde er erst mit
25 oder 27 Jahren an Amt und Brot kommen.

Ich denke, eine solche verzweifelte Umkrempelung unserer ganzen
Schul- und Universitätseinrichtung könnte doch manchen Schwärmer für
„bloß neue Sprachen" abkühlen, denn sie würde unserm bürgerlichen
Volke eine unerschwingliche Last auflegen, ohne ihm irgend einen Ersatz
zu bieten.

Und nun zum Schluß:
Will uns wirklich die moderne Schule abschließen von diesen

unentbehrlichen, belebenden Grundlagen unserer Kultur? Rücken nicht aus
Osten und anderswoher bereits Feuerzeichen einer apokalyptischen
Vernichtung unserer Kultur heran? Haben wir diesen gegenüber nötig,
uns auf die Seite des Realismus zu schlagen, damit die drohende
Dämmerung leichteres Spiel habe?

Es scheint mir, daß wir uns dagegen stemme» uud zähe und
geduldig Alles erhalten sollten, um dessen willen es überhaupt noch der
Mühe lohnt zu leben. Will man also dem Antiklassizismus in der
Schule Raum geben, so weit er nicht mehr aufzuhalten ist, so suchen
wir — und sei es auch durch „Flickarbeit", einen möglichst großen
Bruchteil an Unterricht von Latein und Griechisch zu
retten, es sei nun auf welche Art es geschehen kann. Es wird sich

lohnen. Wenn nicht, so droht uns eine Verödung und ein Verlust an
innerem Kulturgut, was sich ungefähr in der Weise rächen würde, wie
wenn einer Oase das Grundwasser, von welchem ihre Palmen leben,
entzogen würde.


	Erfahrungen vom Wert der alten Sprachen für die Schule

