
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 5 (1925-1926)

Heft: 9

Artikel: Carus redivivus

Autor: Ninck, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


494 Martin NincK

bescholtenen Menschen mit sozialer Gesinnung, wie von grundverderbten,
unverbesserlichen Bösewichtern verübt. Es ist daher leicht begreiflich,
daß die Autoritäten des Strafvollzugs die Unterscheidung zwischen

Zuchthaus und Gefängnis unmöglich allein auf die Schwere der
strafbaren Handlungen gründen wollen und der Strafvollzug wird gegen
die Meinung dieser Männer im Geist von Stooß wohl kaum aufrecht
erhalten werden können. Diesen Gedanken wollte ich in der
Expertenkommission (Langenthal 1895) wenigstens anregen, meine Anregung
wurde aber damals von keinem Mitgliede auch nur einer Antwort
gewürdigt. Tatsache ist es aber, daß seither nicht allein von Männern
des Strasvollzuges, sondern auch von praktischen Juristen (Bundesrat
Scheurer an der Spitze), und jüngsthin sogar von der nationalrätlichen
Strafrechtskommission das von Stooß so verpönte Einheitssystem beim
Vollzug der Freiheitsstrafe verlangt wurde. Prof. Delaquis glaubte an
der Strafdifferenzierung bloß mehr aus praktischen Gründen festhalten
zu sollen. Dabei erklärte Prof. Delaquis: „Die Hoffnung, daß ich noch
die Vereinheitlichung des Strafrechts erlebe, will ich mir bewahren.
Das gleiche für dcn Strafvollzug zu hoffen, ist Utopie." Bundesrat
Scheurer bekämpfte in der Zeitschrift für schweiz. Strafrecht, 36. Jahrgang,

1. und 2. Heft (1923) das System des schweizerischen Entwurfes
eingehend und empfiehlt die Gemeinschaft der Arbeit in einer
ländlichen Strafanstalt (bei Witzwil) und zwar im Sinne der
Strafeinheit (ohne Differenzierung von Zuchthaus und Gefängnis). Scheurer
sagt S, 11: „Auch ein einzelner Kanton wird nicht in der Lage sein,
seinen Strafvollzug auch nur annähernd nach den eidgenössischen
Vorschriften einzurichten. Es wird schwer sein, den Widerstand der Kantone
zu überwinden,"

Was haben nun unter diesen Verhältnissen Kommissionsberatungen
von beinahe einem Vierteljahrhundert genützt!!

(Fortsetzung folgt.)

Von Martin Ninck, Riehen.

„Wenn ich das neuste Vorschreiten der Naturwissenschaften betrachte,
so komm ich mir vor wie ein Wandrer, der in der Morgendämmerung
gegen Osten ging, das heranwachsende Licht mit Freuden anschaute und
die Erscheinung des großen Feuerballs mit Sehnsucht erwartete, aber
doch bei dem Hervortreten desselben die Augen wegwenden mußte,
welche den gewünschten gehofften Glanz nicht ertragen konnten. Es ist
nicht zu viel gesagt, aber in solchem Zustande befinde ich mich, wenn
ich Herrn Carus Werk vornehme, das die Andeutungen alles Werdens
von dem einfachsten bis zu dem mannigfachsten Leben durchführt und
das große Geheimnis mit Wort und Bild vor Augen legt: daß nichts
entspringt, als was schon angekündigt ist und daß die Ankündigung



dsrus reckivivus. 495

erst durch das Angekündigte klar wird wie die Weissagung durch die

Erfüllung." Mit diesen schönen Worten begrüßte Goethe zum Neuen
Jahr 1826 die vielversprechenden Ansänge eines Mannes, der während
eines ausgebreiteten achtzigjährigen Lebens der Naturwissenschaft nicht
nur, sondern ebensowohl der Psychologie, der allgemeinen Lebenskunde
und der Kunftästhetik Werk um Werk geschenkt hat, um dennoch
alsbald nach seinem Tode einer tiefen Vergessenheit anheimzufallen, bis
er nun plötzlich heute seine Wiedererweckung zu seicrn berufen scheint.
Könnte man schon aus dem Gesetz des periodischen Wechsels eine neu-
romantische Bewegung für unsere Zeit ableiten, die sich in manchen
Anzeichen der neueren Kunst und Lebensauffassung tatsächlich anzukündigen
scheint, ohne daß wir freilich hoffen können, daß es angesichts des
eingefressenen Macht- und Aufklärungsdünkels noch gelingen könne, alle
Kräfte und Elemente zu eiuer einheitlichen Bewegung zusammenzuraffen,
so mag man es sich vorläufig genug sein lassen, daß wenigstens die
Rückbesinnung wieder auf die Bilder, Einsichten und Weisheitsworte
zurückgreift, welche jene letzte große Lebenswelle aus den dunkeln Tiefen
ihres labyrinthischen Strombettes zu Tage förderte. Konnten wir schon

im Märzheft dieser Blätter auf die ganz neue Einschätzung hinweisen,
die heute einem Johann Jakob Bachvfen in der ganzen gelehrten und
zumal der religionsgeschichtlich interessierten Welt zuteil wird, so tritt
nun C. G. Carus (1789—1869) in den Mittelpunkt des lebenswissenschaftlichen

Interesses. Nicht weniger als vier Neupublikationen hat
dieses Jahr über ihn schon gezeitigt, andere sind angekündigt. Eine
Studie über „Die Psychologie von Carl Gustav Carus und
deren geistesgeschichtliche Bedeutung" (Diederichs, Jena)
liegt mir vor von Christoph Bernoulli; derselbe hat im Basler
Verlag von Benno Schwabe des Carus Schrift „Uber
Lebensmagnetismus und über die magischen Wirkungen
überhaupt" neu herausgegeben und eingeleitet. Die Neuauslage der

„Psyche" (bei Diederichs) hat L. Klages an die Hand genommen,
deren „Einführendes Vorwort" im 1. Heft der neubegründeten „Zeitschrift

für Menschenkunde" eben im Vorabdruck erschienen ist. Wir
werden über diese Schriften des ferneren zu sprechen haben. Der Verlag

von Niels Kampmann in Celle schließlich zeichnet eine Nenausgabe
der „Symbolik der menschlichen Gestalt".

Carus ist im Gegensatz zu Bachofen kein Outsider. Er stand mitten
im wissenschaftlichen Leben seiner Zeit drin, als praktischer Arzt (seit
1827 Leibarzt des Königlich-Sächsischen Hauses), als Professor der
Entbindungskunde und Direktor des gynäkologischen Institutes in Dresden
und als Haupt der Kaiserlich Leopoldinisch-Carolinischen Akademie der

Naturforscher (seit 1862), Selbsttätig umfaßte und bearbeitete er die

Hauptzweige der Naturgeschichte und hat sich bis zum Ende seines
Lebens rastlos um alle Neuentdeckungen bemüht. Er selbst hat
grundlegende Handbücher zur Zootomie und Gynäkologie (1818), zur
vergleichenden Anatomie (1818, Erläuterungstafeln dazu von 1825—55)
und Osteologie (Von den Ur-Teilen des Knochen- und Schalengerüstes,



496 Martin NincK

1828) und zur Physiologie (1838) herausgegeben, welche die damalige
Zeit voll anerkannte und welche größerenteils in mehreren Auflagen und
Nachdrucken erschienen sind, Bestände in diesen immerhin schon
imponierenden Leistungen sein Hauptverdienst, so dürfte man heute über ihn
schweigen, weil dann sein Werk zeitbedingt wäre und heute, aller Blickweite

und Sehschärfe ihres Autors zum Trotz, im wesentlichen überholt
sein müßte. Nun aber blickt schon unter diesen Fundamentalbauten
ein naturphilosophisches System durch, welches sich in späteren mehr
spekulativen Werken schärfer auskristallisieren sollte; und der Tiefengehalt
dieses Systems erweist sich als ein solch überlastender, daß mindestens
jene abschließenden und den Ertrag des Forschcns großzügig zusammenraffenden

Werke zu den bleibenden Denkmälern der 'Geistesgeschichte
werden gezählt werden müssen. Man darf sich an dieser Stelle
erinnern, daß Carus durch Naturanlage vor aller Einseitigkeit deK

Wissenschaftsbetriebes geschützt war. In ihm steckte ein Künstler ebenso
wie ein Lebensweiser. Schon im Jüngling stritt die malerische
Begabung mit der wissenschaftlichen, und noch in Zeiten der ausge-
breitetsten praktischen und gelehrten Tätigkeit hat er jenem manche
bemerkenswerte Frucht abgerungen. Die Beschäftigung mit den Formen
der Dinge und die Betrachtung ihres Werdens/Entwickelns und Wandelns
hat ihn daher zeitlebens mehr angezogen als die Arbeit am Seziertisch
und rückte ihm von vorneherein die eigentlich Goetheschen Wissenschaften
der Morphologie, Physwlogie und Physiognomik in den Blickpunkt des

wissenschaftlichen Bemühens. Machte sich derart Carus Goethes Begriff
der Natur als eines lebendigen Werdeprozesses im tiefsten zu eigen, so

ererbte er von ihm zugleich das organische Sehen, welches die Einheit
im Wechsel der Gestaltung festzuhalten gewohnt ist und diese,

doch jederzeit von Innen her begreift, als die lebendige Mitte, die das
Gesetz des Aufbaus wirkt und zur Entwicklung der Formen treibt.
Durch diese Betrachtungsweise, die alles Äußere nur immer als Zeichen
eines Innern nimmt und dieses wieder zum Maßstab von jenem
erhebt, mußte Carus zuhöchst immer wieder vor die menschliche Seele,
als die oberste Einheit und Idee eines werdenden Organismus, geführt
werden, da sich in ihr allein ein Inneres voll zu erkennen gibt und
nur ihr im allgemeinen Leben tief verankerter Grund uns die Möglichkeit

gibt, mit andern Lebenszentren in Beziehung zu treten. So darf
nun Carus in seiner Gesamtheit als ein echt Goethescher Mensch
bezeichnet werden, der auch äußerlich diesem Leitbilde in jeder Weise
nachtrachtete (von seiner unausgesetzten Beschäftigung mit ihm zeugen auch
drei Schriften über den Dichter und sein Werk, deren mittlere „Goethe,
Zu dessen näherem Verständnis", 1843, aus der Menge der
Goetheliteratur durch ihren Gehalt heute noch hervorragt) und nicht zum
mindesten das spätgoethesche Humanitätsideal sich aneignete, welches in
einer Höherentwicklung unseres Geschlechts zum Adel eines höheren
Menschentums sein Ziel erblickte. Als der Er füll er Goethes aber darf
er nach der Richtung hin bezeichnet werden, daß er dessen mannigfaltige

Anregungen und seine intuitive Anschauung vom Werdeprozeß



zu einem großartigen, nach allen Seiten ausgebauten Weltbilde
zusammenschloß und andererseits sein tiefstes Wissen von der menschlichen
Seele und ihrer Beziehung zum Allgemeinen und zu andern Organismen
in ein System brachte, welches zwar den Goetheschen Reichtum
individueller Gestaltung nicht mehr hatte, aber dafür gleichsam das
Urbild Mensch zum ersten Mal in seiner Totalität erstehen ließ, welches
wohl als Maßstab zur Kunde vom Menschen und von seiner
Geschichte gelten konnte.

Ungezwungenerweise zerlegt sich derart des Carus Werk in zwei
Hanptteile: seine Naturphilosophie und seine Psychologie, Das Ergebnis
seines naturgeschichtlichen Forschens hat er niedergelegt in seinem
grundlegenden Ausriß „Natur und Idee oder das Werdende und sein Gesetz"
(18<!l), einer wahren Lummä pkilo80pkiäs »aturäli8 Kistorise, welche
aus der Menge der romantischen Versuche eiuer naturphilosophischen
Welterklärung durch die souveräne Beherrschung aller damaligen Er-
sahrungsresultate hervorragt, von dem fast gleichzeitigen Hauptwerk
Darwins (Ursprung der Arten, 1859) aber durch die ungleich tiefere
Weltansicht und demgemäß auch durch die bedeutendere Fassung des
Entwicklungsgedankens sich unterscheidet. Schon der Titel weist auf die
dualistische Grundrichtung, welche dem Monismus der nachdarwinistischen
Naturwissenschaft aufs schärfste entgegensteht. Der erwähnte Gegensatz
eines Innern und Äußern tritt hier in die polare Zweiheit von Idee
und Natur auseinander. Gegenüber der ewig fließenden, rastlos sich
auferbauenden uud wieder auflösenden Materie ist die Idee das ewig>
Bleibende und Bestimmende, welches die Form im steten Wechsel der
Generationen erhält. Die Materie andererseits ist der Idee erst Er-
müglichungsgrund, zur Erscheinung zu kommen. In ihrem flüchtigen
Medium lebt sich die Seele dar, und lebendiges Dasein kann darnach
nichts anderes bedeuten als das „stetige Einleiben des Urbildes in das
Werdende oder der Idee in die Natur". Das Verhältnis der Organisation

zum Organismus, der Seele zum Leib bestimmt sich dadurch
unzweideutig: beide sind polar miteinander verbunden, und eines ist
ohne das andere undenkbar; der Leib ist, so wahr er lebt, nur das
beständig erneuerte Abbild des Urbildes, wie der Regenbogen ein immer
erneuertes Abbild der Sonne an der Wand der fallenden Regentropfen
darstellt. Die Idee aber ist die unzerstörbare Mitte des Seienden und
hält als solche den Organismus nicht nur räumlich, sondern auch zeitlich

zusammen, wie denn der Same bereits das Gesetz der Entwicklung
der Blüte in sich begreist und diese wieder das Keimen und Ausreifenj
der Frucht nach strenge bestimmtem Gange befördert. Mit dieser dualistischen

Wendung knüpft Carus über Goethe letzterdings an den Lebensbegriff

der Antike wieder an (Plato, Aristoteles), nur daß dieser dadurch
seine echt romantische Weiterbildung ersährt, daß hier Leben immer
zugleich als organische Einheit verstanden ist. (Wie weit Carus dem
ebenso alten, mit seinem sonstigen Leitsatze vom unbewußten Grunde
des Lebens in schärfstem Widerspruch stehenden Irrtum verfallen ist,
die Idee als mathematisches Schema mißzuverstehen nnd sie damit zum



498 Martin NincK

Begriss zu verflüchtigen, kann hier des näheren nicht ausgeführt
werden.) Antik ist auch die Anschauung, daß am Leben alles teilhabe,
was immer dem Bereich der Natur und ihrem Werden angehöre. Für
Carus gibt es eine anorganische Natur überhaupt nicht. Von der
kleinsten Zelle bis zum ausgebildetsten pflanzlich-tierischen Organismus,
vom Kristall bis zum Organismus der Erde, ja des Sonnensystems
dient alles einem Gesetze, hat alles seine Mitte, aus der es bewegt
wird und sich entfaltet. In unendlichen Ringen liegen die Organismen,
aneinander und ineinander, und sie alle umspannt das All, der Kosmos,
welcher — im Schellingschen Sinne — als oberste Weltseele gefaßt wird.

Aus der lebendigen Anschauung der Natur ergibt sich für Carus
von selbst die Bedeutung des Entwicklungsgedankens. Das Werdende
nur ist für ihn Gegenstand der Naturwissenschaft und das Mühen um
das Gewordene kann immer nur den Sinn haben, die Zeichen seines
Werdens daran abzulesen. Darum stellt er die vergleichenden
Zweige des Naturforschens und die Wissenschaft der Lebens Vorgänge
so stark in den Vorgergrund, darum wird ihm die Naturwissenschaft
überhaupt wieder im alten Sinne zur Natur geschichte und scheint
es ihm widersinnig, noch die Psychologie anders denn als „Entwicklungsgeschichte

der Seele" darzustellen. Die gestaltenden Kräfte der Entwicklung

liegen im Wirken der Idee auf den noch undifferenzierten Ur-
stoff oder „Äther" und heißen vom Werdenden aus: Polarisierung,
Metamorphose und rhythmische Ausgliederung, von der
Seite der Idee: Steigerung und Konzentrierung der
organisierenden Kräfte, welche, sobald ein Urbild sich vom Allgemeinen,
in dem es wurzelte, gelöst und ein eigenes Sonderdasein begründet hat,
nach einer immer vollkommeneren Ausprägung und Offenbarung seiner
individuellen Eigenart hinwirken. In bedeutsamer Weise hat Carus an
dieser Stelle den Goetheschen Polaritätsbegriff ausgebaut. In polaren
Spannungen erblickt er den Anstoß zur ersten Gliederung des Äthers,
und paarweise treten ihm die Urgegensätze von Raum und Zeit, Stoff
und Kraft, Schwere und Licht, Magnetismus und Elektrizität
auseinander, welche doch alle wieder auf die oberste Polarität von Natur
und Idee zurückgehen. Der Gedanke hat ihn auch weiterhin verfolgt,
wie er denn feiner bis heute wohl unübertroffenen Entwicklung des

biologischen Gegensatzes von Pflanze und Tier durchaus zugrunde liegt,
welche er gegenstrebig (er bezeichnet ihr gegenseitiges Verhältnis als
weiblich und männlich) aus den „Protorganismen" sich entwickeln sieht.

Mit prachtvoller Anschaulichkeit wird dann die Entwicklung als
ein immer weiter fortschreitender Differenzierungsprozeß
dargestellt vom Allgemeinen zum Besonderen, vom Niederen zum Höheren
durch alle Reiche des Kosmischen, Tellurischen und Epitellurischen
hindurch, und hier wieder der Protorganismen, der Pflanzen, der Tiere
und zuhöchst des Menschen, wobei die Frage immer bedeutsam im
Vordergrunde steht: was bedeutet ein neuentfaltetes Glied, eine neue
Anlage im Plane der ganzen Einheit? Von welcher innern Stimmung
ist sie das äußere Zeichen? Eine wahre Physiognomik des Universums



dsrus reckivivus. 49?

ist daraus erwachsen, wie sie Carus sür den Menschen schon vorher in
seiner „Symbolik der menschlichen Gestalt" (1853) durchgeführt hatte.
Streng beachtet er dabei das auch von Goethe schon gehandhabte Gesetz

der Kompensation, nach welchem sich in der Natur nicht
irgendein Gewinn ohne einen Abzug auf anderer Seite verzeichnet.
Das gilt schon im Größten, wie es in der Entwicklung der einzelnen
Organe seine Rolle spielt. Denn Carus zeigt es überall, wie die
Höherentwicklung zum eigenbewegten Sonderorganismus nur immer erkauft
wird durch stärkere Vereinzelung und Loslösung vom Allgemeinen,
welches den verwebenden Urgrund des Lebens bildet. Nicht die einsache
Monas oder das Atom steht als Baustein im Ausgang des
Werdeprozesses, sein Äther vielmehr ist nur das Unentfaltete, noch Un-
geschiedeuc, welches, nach Innen blickend, unendliche Möglichkeilen
enthält, welche Stufe für Stufe später der Entfaltung entgegendrängen.
Diese Wendung schützte ihn vor dem Irrtum der atomistifchen ebenso
wie der mechanistischen Naturerklärung und deckte schlagend den Unterschied

auf des lebendigen Organismus von allen Werken des grübelnden
Menschenverstandes: „Im Organismus, heißt es in „Natur und Idee",
ist stets das Ganze früher als die Teile, in allem Künstlichen, bloß
Mechanischen, sind stets die Teile früher als das Ganze, dort alles von
Innen ausgehend, hier alles von Außen, hier somit alles fort und
fort nur sich abnutzend ohne Wiedererzeugung, jdort dagegen alles zwar
immerfort sich zerstörend, aber auch immer wieder, soweit das Leben
reicht, sich erneuend und wiederherstellend; endlich dort alle Bewegung
eigentümlich, hier alles Bewegende ein Fremdes (z. B. der Dampf,
welcher der Maschine nachträglich eingestoßen wird) und zwar ein
Fremdes, bei welchem wir zuletzt immer wieder auf ein Organisches
zurückkommen, welches dann aber wieder meistens der Mensch selbst ist
(die Uhrfeder etwa, welche von ihm immer wieder aufgezogen werden
muß)." Auf demselben Gedanken beruht die Abweisung des Anspruchs
der heutigen Chemie, den lebendigen Stoff aus einigen sechzig bis siebzig
Elementen zusammensetzen zu können. Elemente, weist Carus nach,
kommen als solche rein in der Natur überhaupt nicht vor, sie sind
immer nur Zersetzungsprodukte, letzte Ausscheidungen der produktiven
Urmasse, aus der nicht nur die Zelle sich organisiert, sondern welche
als produktiver Primitivstoff letzterdings allen tellurischen und
atmosphärischen Ausscheidungen zugrunde liegt. Aus Elementen den Stoff
aufzuerbauen, ist ein Unding und gelingt nur als Täuschung in unsern
künstlichen, aber doch ewig sterilen Verbindungen und Mischungen, derart,

daß die Chemie in ihrem synthetischen Teile immer nur als eine

Kunst der Ersätze gelten kann.

Möchten wir aus dem Geiste der Carusischen Naturphilosophie, wie
wir sie in kürzesten Zügen vorhin zeichneten, eine Erneuerung des

naturwissenschaftlichen Denkens für unsere Zeit erhoffen, möchten wir
wünschen, daß vor allem dem werdenden Geschlechte, anstatt der Sezier-



500 Martin NincK

und Scheidetunfte, wieder etwas vom lebendigen Werden der
schaffenden Natur vermittelt würde, im Sinne etwa der wahrhaft
klassisch zu nennenden „Briefe über das Erdleben" (18l1) unseres Autors,
so muß dennoch der Schwerpunkt der Bedeutung seines Lebenswerkes
heute im psychologischen Teile gesucht werden. Die wichtigsten
seiner hier einschlägigen Veröfsentlichnngen sind: Die „Vorlesungen über
Psychologie", hervorgegangen aus einem Privatkolleg, welches er im
Winter 1829/30 vor einem sehr erlauchten Publikum in seinem Dresdener
Hause abhielt; dann die 1846 zum ersten Male erschienene „Psyche"
und endlich das späte Alterswerk der „vergleichenden Psychologie oder
Geschichte der Seele in der Reihenfolge der Tierwelt" l186li). Oken,
derjenige unter Carus Zeitgenossen, mit welchem er in lebendigstem
Gedankenaustausche stand, bemerkte nach dem Erscheinen der „Vor-
lesungen" in seiner „Isis", mit diesem Werke sei „der Embryo der
Psychologie" zur Welt gekommen. Die Psyche noch eher stellt tatsächlich
ein Werk dar, welches nicht nur unter den mannigfaltigen romantischen
Versuchen einer systematischen Entwicklungslehre der Seele hervorragt
durch tiefe Durchdringung des Stoffes und besonnene Prägung, sondern
bis heute als ein Denkmal steht, welches nicht eingeholt ist trotz der
Kärrnerarbeit von Legionen wissenschaftsgerechter Psychologen und
„Psychotechniker", die gezeichnet war, wenig anderes zu schassen, als das
geahnte Geheimnis der Romantik vollends zu verschütten.

Das Entscheidende an der Psychologie des Carus ist, daß ein durchaus

unverdächtiger Begriff des Unbewußten an ihren Anfang gefetzt
ist. „Der Schlüssel zur Erkenntnis vom Wesen des bewußten Seelenlebens

liegt in der Regron des Unbewußtseins": aus diesem immer
wiederkehrenden Leitsatze gründet die Psyche, welche der folgerichtigste
Versuch einer systematischen Philosophie des Unbewußten geheißen werden
darf. Das Unbewußte ist dcr Grund unseres Daseins, und dieses könnte
sich der Möglichkeit nach erfüllen, ohne daß die Welle seines ununterbrochen

fortziehenden Stromes je vom Strahle des Bewußtseins
getroffen würde, ähnlich wie das Tier, die Pflanze oder der Kristall, ja
das Bildungsprinzip aller erdenkbaren außermenschlichen Organismen
am Bewußtsein nicht teil hat. Tatsächlich steht ein Großteil unseres
Lebens (Embryonalstusc, Kindheit, Schlaf- und Wachschlafzustände) unter
der Herrschaft des Unbewußten, und die wichtigsten leiblichen Vorgänge
sind überhaupt der Kontrolle des Geistes völlig entzogen. Lebt sich

demnach die bildende Idee des Menschen völlig unbewußt dar, so

bleiben doch auch die höheren seelischen Funktionen, wenn sich nun
allmählich ein Weltbcwußtsein (nach Carus schon in den Tieren)
und zuhöchst ein Selbstbewußtsein entwickelt, durchaus vom nährenden
Grunde des Unbewußten abhängig, wie denn die Welt der Gefühle und
Stimmungen immer und immer uur aus jener dunkleren Region emporsteigt,

wie das Wollen und die bewußte Tat auf der unwillkürlichen
Jnstinkthandlung und Reflexbewegung gründet und schließlich

das Erkennen auf Vorstellungen beruht, welche als Abbilder der
erscheinenden Wirklichkeit lange in uns lebendig waren, ehe der Geist sie



dsru» reckivivus. 50l

ergriff, um die Welt seiner „Begriffe" und Urteile daraus sich aufzu-
erbauen. „So ist denn, sagt Carus, die Äußerung jenes vollen bewußten
Seelenlebens der leuchtenden Spitze einer jener gotischen Dome zu
vergleichen, die das Auge durch den Reichtum der Verzierungen und das
Himmelanstrebende ihrer Gesamtform anziehen, die aber weder in ihrer
Schönheit leuchten und sich erhalten noch in ihrer Höhe getragen werden
könnten, wenn nicht der unsichtbar ties in der Erde ruhende Grund
(hier das Gleichnis des vollkommen Unbewußten) sie überall stützte
und die inneve künstliche Fügung des Mauer- und Eisenwerkes sie
durchaus befestigte." In seinen Tiefen hat Carus die Wcsenszeichen
des Unbewußten aufgedeckt. „Wo das bewußte Denken schwankt und
zweimal vielleicht das Falsche und einmal das Wahre trifft, da geht
das unbewußte Walten der Idee mit größter Entschiedenheit und Weisheit

seinen ganz gemessenen Gang und bildet sein Wesen ost dar mit
einer Schönheit, die in ihrem ganzen Umfange von dem bewußten
Leben nie erfaßt, geschweige denn nachgeahmt werden kann." Weil alle
seine Äußerungen den Stempel der Notwendigkeit an sich tragen, so

bleibt in seiner Sphäre der Irrtum ausgeschlossen, ebenso ist die

Ermüdung erst willenbehafteten Wesen vorbehalten, während
bezeichnenderweise die der Willkür entzogenen Organe (Blutkreislauf,
Atmung :c.) hier ebenfalls an der Ermüdung nicht teilhaben. Die
Regenerationskraft, welche vom Unbewußten ausgeht und in
allen Schlafzustäuden rege wird, hat der Arzt in besonders bemerkenswerten

Worten gezeichnet. Das wesentlichste Merkmal aber des
Unbewußten bleibt sein Eingetauchtsein im Allgemeinen der
Natur, welches sich äußerlich darstellt als eine nie genug zu
bewundernde Anpassungsfähigkeit der ganzen Organisation an die
Bedingungen und Tönungen des umgebenden Lebenskreises, innerlich aber
als ein Durchflutetwerden von Stimmungen und dunklen Fühlungen
des allgemein kosmischen, atmosphärischen, tellurischrn und psychischen
Lebens, Zugleich mit dem Wissen von der polaren Spannung aller
Wesen aufeinander, die sich hier als sympathetisches Zuneigen, dort als
cintipathisches Abgestoßenwerden darstellt, ergibt sich daraus die

ungezwungene Erklärung jener mannigfaltigen und so rätselhaften
Fernwirkungen des Unbewußten im gewöhnlichen und im somnambulen
Schlafzustande, denen die Romantik ein solch lebhaftes Interesse
entgegengebracht hat (die angeführte von Bernoulli neu herausgegebene
Schrift über den Lebcnsmagnetismiis führt in die Einzelheiten dieser
Fragen ein).

Von der Stufe völlig unbewußten Darlebens der Idee erblickt Carus
ein stetes Werden und Wachsen der Seele bis zum Weltbewußtsein und
zuhöchst zum reinen Selbstbewußtsein, und zwar setzt er in seinem
letzten Werk, der vergleichenden Psychologie, sechs Stufen (animä vsKs-
tätivs, rsproäuotiva, sev8itivä, setivä, rölisotivs, co^itätivä), deren
allmähliches Hervorbilden er durch die Reihe der Tiergeschlechter bis hinauf
zum Menschen an Hand ihrer Organisation verfolgt. Das Bewußtsein

stellt ihm im Wachsttim der Idee „die höchste Blüte" dar, welche



S02 Martin NincK

dem göttlichen Lichte entgegenstrebt, während ihr Urgrund im
allgemeinen Leben verwurzelt bleibt; ein absolut Gegensätzliches zum
Unbewußten hat er dem Bewußtsein grundsätzlich nie zuerkannt, wenn
er sich auch der Spannung stets deutlich bewußt war, welche zwischen
beiden wirke, und er alle Folgen daraus aufs schärfste gezogen hati.
Den Begriff der Psyche sührt er übrigens mit feiner Unterscheidung erst
auf der dritten Stufe ein, da die Idee vorher so sehr dem Allgemeinen
verhaftet bleibe, daß kaum schon ein Sondertrieb in ihr sichtbar werde,
wie denn auch die Alten wohl Tieren und Mensche», nicht aber Pflanzen
und Elementen eine individuelle Psyche zugeschrieben hätten. Damit ist
schon angedeutet, daß die Höherentwicklung der Idee eine Steigerung
der Individualität und eine Verbesonderung zugleich bedeute. Dem
Allgemeinen wirkt ein Zentrierendes entgegen, und je mehr das Gesetz des
Geistes sich ermächtigt, desto stärker löst sich — nach dem angedeuteten
Gesetz des Ausgleichs — die Seele aus dem jlutcnden Urgrund des

allgemeinen Lebens, Freilich gibt es starke und schwache Seelen oder
Ideen, in welchen das Maß ihres unbewußten Grundes und darnach
die Befähigung ihrer Höherentwicklung eine völlig verschiedene ist,

Hauptausgabe der Psvchologic bleibt es nun und immer, streng
und scharf die getrennten Wirkungssphären des Bewußten und
Unbewußten auseinanderzuhalten, das Jneinanderwirten beider nach allen
Richtungen hin zu bestimmen und endlich das langsame Erstarken der
„geflügelten", vom Geiste gehobenen Seele zu verfolgen. Darnach hat
sich Carus in seiner Psyche die Disposition gebildet, welche sich durch
ihre innere Organik wohltuend auszeichnet.

In die Fülle der Probleme, welche durch die Wiedererweckung der
romantischen Lehre von der Entwicklung der Seele unserem Denken nun
aufs neue gestellt werden, greift die erwähnte Arbeit von Bernoulli
frisch hinein, Dcr Versuch mag kühn erscheinen, auf li? Seiten nicht
nur einen Aufriß der Carusischen Psychologie zu geben, sondern zugleich
die einzelnen Probleme geistesgeschichtlich einzuordnen und sie auf ihren
Wert für die heutige Seelenkunde hin zu prüfen. Um eine erschöpfende
Behandlung kann es sich da nicht handeln. Dennoch ist es dem Verfasser
in vorzüglicher Weise gelungen, uns vor das Wesentliche hinzufuhren
und in knappen Zügen seine Bedeutung zu zeigen. (Einen sachlichen
Einwand möchte ich nur gegen die Abweisung erheben, mit der S. 4L
die bedeutsamen Auseinandersetzungen deS CaruS über die Sprache und
ihre Bedeutung für die Entwicklung des Denkens als „erkenntnis-
theorctisch unbefriedigend" abgetan werden. Hinter der Auffassung der
Sprachlaute als Klangsinnbilder und „Äquivalente des tiefen, innern
Erzitterns der Dinge", welche den bildhaften Symbolen zur Seite
treten und einer Sphäre entstammen, wo beide noch wesentlich eins waren
und einer selbigen inneren Anschaulichkeit dienten, dürfte etwas Tieferes
verborgen sein als jenes Wörtlichnehmen der Sprachbezeichnungen für
psychische Sachverhalte und Zustände, wie es schon von den Griechen



Osrus reckivivus. SDZ

und seit der Romantik wieder als bedeutsame Quelle der Seelensorschung
erkannt worden ist. An dcr Befähigung, das lebendig Erscheinende in
klangsinn bildliche Wvrtwurzeln zu bannen und an ihnen das Bild sich

als Vorstellung wieder zu vergegenwärtigen, ist das Erkenntnisvermögen
gewiß mehr erstarkt als am Triebe zu etymologisieren, der freilich
ursprünglich ist, aber in einem ganz andern Sinne als wie er aus der
Anwendung spricht, welchen die Seelenkunde davon macht.) Anerkennenswert

ist, daß hier auch einmal, dem einseitig rückblickendcn Historismus
unserer Tage gegenüber, frank und frei die Frage in deu Vordergrund
gerückt ist: was hat sür uns heute das Weltbild dieses Mannes und
die besondere Art seiner Naturbetrachtung zu bedeuten? Die Probleme
sind wesentlich darnach ausgewählt, und das Buch wird zugleich zur
sachlichen Rechtfertigung dcr Rückbesinnung aus den romantischen Denker.
Wird auch die Verwurzelung des Earus im Boden der Romantik und
im vorzeitigen Denken noch gelegentlich deutlicher gezeigt werden müssen,
so bleibt doch demgegenüber die Bloftlegung der Fäden, welche sich zu
neuesten psychologischen und geisteswissenschaftlichen Einzelbefundcn und
Systemen eines Nietzsche, Bergson, zumal aber eines Klages hinüberziehen,

umso bemerkenswerter. Als Anreger der Arbeit wird auf S. 62

Klages genannt, und Klages ist es denn auch, der schon lMO in
seinen „Prinzipien dcr Charakterologie" zum ersten Mal auf Earus
aufmerksam gemacht wird. Neuerlich hat er, wie eingangs bemerkt,
die NeuauSgabe der „Psyche" selbst an die Hand genommen und bei
dieser Gelegenheit im Vorwort sich nochmals über Carus Bedeutung
geäußert. Klages steht den Befunden des Carus noch stärker
wertschätzend gegenüber und mißt in großen Zügen am Wahrheitsgehalt des

eigenen Systems, wo die bleibenden Werte und wo die Schranken unseres
Denkers liegen. Er anerkennt in ihm dcn „ausgeprägtesten Vitalisten
der neueren Gcistesgcschichte" und enthüllt an seinem Begriff des
Unbewußten die Kluft, welche ihn von den Sensualisten, von Leibniz und
all deren Erben unwiderruflich scheidet. Im Fluge streift er dann seine
wichtigsten Einsichten, unter denen er aufführt: l. die Erkenntnis, daß
die Erforschung der Wachstums- und Wclktumsvorgänge des lebendigen
„Gliedbaues" (Carusische Übertragung von „Organismus") größerenteils

der Seelenkunde zufalle, weil Seele und Bildungsprinzip des
lebendigen Leibes eins uud dasselbe seien; 2. die neue und eigenartig?
Ansicht vom Lebensträger als einem zeitlichen Sachverhalte, wonach er
in jedem Moment das Erzeugnis der eigenen Vorgeschichte und zugleich
den Erzeugnisgrund seiner Zukunft darstellt; die eben hierauf ba-
siercndc Theorie des Erinnerns, die anerkennt, daß im Lebensträger
stets ein bewußtloses Nachgefühl des Gewesenen (Jnnerung) wie ein
Vorgefühl des Kommenden (Ahnung) lebendig bleibe; 4. die schlaglichtartige

Erhellung vom Wesen der Gefühle, deren Abhängigkeit von
innerleiblichen Umstimmungen der Organisation gezeigt wird; 5. die
Übertragung des Polaritätsgedankens auf das Verhältnis von Leib und Seele,
welcher das Rätsel der vielberufenen „psychophvsifchcn Zusammenhänge"
erst zu lösen geeignet scheint; 6. die eingehenden Auslassungen über die



504 elisabech Sulzer

Wechselwirkungen des Bewußtseins aus das Unbewußte und des
Unbewußten auf das Bewußtsein, Beobachtungen, welche im Hinblick auf
die Tatsache des Versinkens und Wiedcremportauchens der Bewußtseinsinhalte

zu folgenreichen Betrachtungen über das geheime Wachstum und
Welktum unseres unbewußten Erfahrungsschatzes Anlaß geben, und
endlich 7, die erwähnte, echt romantische Anschauung vom Unbewußten
als dem verallgemeinernden Mittel des Lebens, welches die
Sonderwesen nicht so sehr miteinander als auch mit der Üandschast,
dem Klima, der Erde u, s, w, verknüpfe.

Der Schweizer Romanwettbewerb
bes Verlags Grell Füstli.

Von Elisabeth Sulzer, Zürich.

(?>er Verlag Orell Füßli hat sich in letzter Zeit mehr und mehr zu
einem Brennpunkt schweizerischen Geisteslebens zu machen gesucht.

In seinem Almanach 1926 vermag er ein Leseprogramm fürs ganze
Jahr aufzustellen, das ausschließlich von Schweizer Autoren bestritten
wird. Gewiß ein schöner Fortschritt, Aber es kommt uus doch eine etwas
scheue Empsindung an, wenn wir hier die Buchtitel zum Gebrauch eines

P. T. Publikums sorgsam in Kolonnen verpackt ausgestellt sehen wie
zerbrechliche Museumsstücke in Vitrinen oder empfindliche Vögel in
geheizten Käfigen, Dieser künstliche Abschluß gemahnt sast etwas an die
bekannten Homunculus-Verse:

„Natürlichem genügt das Weltall kaum,
Was künstlich ist, verlangt geschloßnen Raum,"

Wir halten uns aber überzeugt, daß unsere Art uoch Kraft gcnug
besitzt, damit ihre Kunst auch in dem Gesamt-Lebens- und Luftraum des

gleichsprachigen Schrifttums machtvoll die Flügel spreiten könne. Prüfen
wir dies an dem Ergebnis des bekannten Romanwettbewerbs, welcher
uns nach dem Ansehen der Jury doch wohl das Beste geben sollte, dessen

schweizerische Epik zur Zeit fähig ist. Die Jury bestand aus den Herren
Dr. Ed. Korrodi, Dr. Fritz Ernst, Dr. Walther Meier, Dr. M. Rycbner
und R, W, Huber.

Der Almanach rühmt den drei preisgekrönten Werken Vorzüge nach,
die „auf sehr verschiedenen Gebieten liegen und teils mehr im Stil, teils
mehr im Inhalt offenkundig sein dürften," Hier stutzt man zum ersten
Mal. Ist das so unbefangen hinzunehmen, daß es Kunstwerke geben
soll, deren Vorzüge mehr im Inhalt liegen? Und solche, die sich im
Stil auszeichnen? Ist es nicht das Wesen der Kunst, Inhalt und Form
als ein Untrennbares zu verschmelzen? Die schicksalhaft vorgesehene
Einheit eines bestimmten Inhalts mit einer bestimmten Form
Wirklichkeit werden zu lassen? Schon das Entscheidungsprinzip dieses Wett-


	Carus redivivus

