
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 5 (1925-1926)

Heft: 4

Artikel: Thomas Manns "Zauberberg". Schluss

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oie (Zreuel von Wildensbuch. 227

worauf sie angenagelt war, ihre und ihrer Hausgenossen Briefe und
Bücher wurden konfisziert und nach Andelfingen ins Oberamt geschafft.
— Die kantonale Polizeikommission verfügte gerichtliche Sektion der
Leichen, wobei entdeckt wurde, daß Margaretha mindestens einmal
geboren hatte; ferner verfügte sie, daß die Leichen nach Zürich geschasst
und dort bestattet wurden. Hausgenossen und Freunde, soweit sie bei
den Ereignissen beteiligt waren, wurden verhaftet und in Strafunter-
fuchung gezogen.

Die Untersuchung schien anfänglich sehr einfach zu verlaufen;
Johannes Moser und Ursula Kündig bekannten sich als alleinige Täter
und es schien, daß den andern mehr oder weniger die Rollen von
Statisten zugekommen sei. Erst als die Sektierer einige Zeit im Wellenberg,

Zuchthaus und Irrenhaus, in Zürich verwahrt waren und
langwierigen Verhören unterworfen wurden, legten die beiden das Geständnis

ab, daß Johannes Moser an den Gewaltakten nicht beteiligt war,
daß vielmehr Ursula die Haupttäterin war, daß Susanna und Konrad
Moser bei der Kreuzigung mitgewirkt hatten, daß aber auch Heinrich
Ernst, die Magd Jäggli und Frau Moser teilgehabt hätten, wie oben

erzählt wurde. Es ergab sich, daß Jakob Morf mit Margaretha Peter
ein Kind gezeugt hatte, das als Kind seiner Ehefrau ausgegeben und
ins Taufbuch eingetragen worden war.

Das Malefizgericht des Standes Zürich bezeichnete die Wildens-
bucher Ereignisse „nicht als ein todeswürdiges, wohl aber ein höchst
schweres Verbrechen", und es verurteilte Ursula Kündig zu 16 Jahren,
Konrad Moser und Johannes Peter, Vater, zu je acht Jahren, Susanne
Peter und Johannes Moser zu je sechs Jahren, Heinrich Ernst zu vier
Jahren, Jakob Morf zu drei Jahren, Margaretha Jäggli zu zwei
Jahren, Barbara Baumann und Kaspar Peter zu je einem Jahr,
Magdalena Moser zu sechs Monaten Zuchthaus; die Männer wurden für
Lebenszeit des Aktivbürgerrechtes verlustig erklärt. Das Haus Peters
sollte niedergerissen und an seiner Stelle nie mehr eine menschliche
Wohnstätte erstellt werden. So endete die Tat religiösen Wahnwitzes in
schweren Strafen. Noch heute ist der Platz, wo Peters Haus stand,
unbebaut, und es lebt im Volke die Erinnerung an die furchtbare Tat
und ihre Sühne. (Fortsetzung folgt.)

Thomas Manns „Jauberberg".
Von Erich Brock.

(Schluß.)

Demgegenüber steht die Welt des „ehrliebenden Joachim"; dieser,
ein preußischer Offizier, ist im ganzen doch die einzige menschenhafte
und sympathische Figur im Bestiarium dieses Buches — wohl beab-
sichtigtermaßen, aber, nebenbei gesagt, vermutlich zum Mißbehagen von



22S Crich «rock

Manns neuen politischen Freunden. Daß er stellenweise zu allgemein,
leer, formalistisch verzerrt wirkt, liegt in dem Bestreben, den Typus
rein herauszustellen. Dort ist das Leben ohne Form, das tendenzlos
in sich versinkt und sich auflöst — hier ist die Form ohne Leben,
welche ihre Beständigkeit und Übereinstimmung mit sich selbst durch
den Verzicht auf die wirkliche Jnhaltlichkeit des Lebens bezahlt. Bei
Joachim ist allerdings eine gewisse Überbrückung dieses absoluten
Zwiespalts gegeben: er ist krank, in seinem Wesen muß also irgendwie ein
wunder Punkt der Verflüssigung und Auflösung lauern; aber er
kapituliert nicht davor, ihn ekelt vor dem verzweifelten oder wollüstigen
Unterliegen unter die Materie, er fühlt noch das Wort des Dichters:
sumWUM erscle iietas äiiimäm vraslerre puäori, st pwpter vitäm vivsnäi
psräsi's eäusäs. So geht er fort, um Dienst zu tun, um zu leben,
welches für ihn die Form einschließt — und der Arzt setzt ausdrücklich
die Möglichkeit, daß die selbstvergessene Hingabe an das Gegenständliche
und Normale den Stoff zwingen möchte. Aber sei es, daß der innere
Erweichungsherd doch zu ausgeprägt war, oder bloß der Körper als
Grenzbegriff hier in Frage kommt, genug, er muß sich doch ergeben,
muß wieder hinauf, muß schließlich sterben. Er wird zerbrochen, aber
in seiner Menschenwürde doch nicht gebeugt.

Wäre diese Gestalt Mann nicht gelungen, so müßte man an ihm
verzweifeln. Denn bisher waren die Menschen der Form bei ihm immer
nur Zaungäste des Lebens, welche aus Kleingläubigkeit oder Anstand
oder einer Vereinerleiung von beiden, sich mit der Schale des Lebens
begnügten, aber doch innerlich nach dem bebten, dem sie sich überlegen
fühlten, wozu sie aber weder Kraft noch Mut besaßen. Es ist die große
Kette der Bajazzi des Lebens, die durch Manns Werke schreiten. Der
Gedanke eines Menschen, für den alle Lebensdinge nur eine schwache

Komödie, nur ein Nachhall von stellenweise — aber nie kraftvoll und
gestaltend — stärker und echter Geahntem sind, der alle Handlungen
ohne zentralen Impuls und Sinngefühl nur als äußere Konvention und
Fiktion auffaßt und ausführt, ist in einer späten Kulturperiode nichts
Ungewöhnliches. Am meisterhaftesten und zugleich grauenvollsten hat
Hofmannsthal in seinem „Tor und Tod" ihn zum Reden gebracht. Hier
reiht sich ein der nicht ganz vollwertige Christian Buddenbrook mit
seinem Puppentheater, seinen kindisch-wehmütigen Spielideen von allen
Dingen, seinen Hypochondrien und Hysterien und seiner Atrappe von
Geschäftstätigkeit; der Bajazzo in der gleichnamigen Novelle mit seinem
lauwarmen und sich selbst nicht glaubwürdigen Künstlertum, Glück,
Liebesleidenschaft und Tragik, dem alles Leben nur eine Geste, eine

Stimmung, eine Anempfindung ist. Auch Königliche Hoheit und ihr
ganzer Hof werden als solche Als-Ob-Existenz eingeführt, und schließlich
ist da Felix Krull, die letzte dichterische Figur Manns. Obschon
hier die wirkliche Bewährung des interessanten und äußerst organischen
Grundgedankens erst in der Gesamtausführung des Bruchstücks zu
erwarten wäre, so zeigt sich doch auch so schon die neue Wendung des

Bajazzo-Gedankens. Hier ist nicht, wie sonst oft bei Mann, der Künstler



Thomas Manns „Zauberberg" (Schluh). 22?

ein Stück Clown, Seiltänzer, Hochstapler, sondern der Hochstapler ist eine
Art Künstler, ein Phantast, der das äußere Bezeichnende der Dinge sür
diese selbst unterzuschieben hofft. Die Wirklichkeit, die seiner Einbildungskraft

nicht Genüge tut, die Mittelmäßigkeit der Dinge und Lebensverhältnisse,

die feinen auf das Symbolische und Flächenhafte des Lebens
gerichteten romanhaften Wünschen zu eng und trivial ist, erhöht er nicht
durch angespannte sittliche Arbeit — denn diese streift den Glanz, die
Einmaligkeit, das Sichschenkende, Gnadenhafte, das Ganz oder
Garnicht, das sozusagen Religiöse der Dinge ab, welches nicht stückweise
ererbt wird. Sondern er produziert durch schwindelhafte Täuschungsmanöver

einen höheren Sinn, wenn auch nur äußerlich; da ja die
Menschen doch nur die festliche Illusion wollen, die nach ihrer
Überzeugungskraft gemeingültig ist.

Nun gibt es noch andere Menschen bei Mann, die gleicherweise
um den Kern herumleben, aber dies weniger aus Schwäche,
Selbsttäuschung und Phantastik, sondern auf Grund des höheren Geistes, der
Kunst als Können, der Moralität. Auch diese Dinge sind eine Art
Hochstapelei, insofern als das Leben, die Sache selbst in ihrer reinen
Wahrhaftigkeit nur die Anarchie, der Abgrund ist. Alles Tun und
Formen ist derart ein Wirklichkeitentferntes, ein nervös Angespanntes,
krampfhaft Gehaltenes, mühselig Zurückgezügeltes, zum Anstand
Zusammengerissenes, das schließlich vom gefürchteten Leben, vom
Erweichungsherd doch überflutet wird. Der Mensch dieses Typs überläßt
sich mit einem Aufseufzen dem Inneren und gerät in Auflösung, Das
ist das Ende Thomas Buddenbrooks, in anderer Weise auch seines
Sohnes Hanno, und das besonders eindrücklich dasjenige Achenbachs
und des Herrn Friedemann. Sie alle fanden nichts Höheres als die
Angst vor dem Unanständigen, Vagabundenmäßigen, sich selbst
Dementierenden des Geistes.

Niemals hat Mann über diesen Gegensatz hinausgefunden. Es
gibt aber eine Stellung, welche nicht in der Sache ertrinkt und doch

nicht inhaltslos von ihr gelöst ist. Es gibt eine interesselose Schau des

Künstlers, welche wie die Liebe Gottes ist, die alles Böse und Gute
sein Spiel treiben und die Sonne über ihm scheinen läßt, in jedem
mitlebt und doch in keinem aufgeht. Gerade dies fehlt Mann; Eiseskälte

strömt aus dem Innersten. Er geht in jeder seiner Kreaturen unter
und steht doch so jenseits des Lebens, daß er nur dessen einzelnen Merkmale

einfängt. Es ist in der Tat erstaunlich, wie er hier in den von
ihm selbst entfachten Malstrom hineingerissen wird, selbst im Zauberberg

verschwindet, wie ihn gegenüber der ganz undifferenzierten Freude
an der von ihm geschaffenen Welt seine Haltung verläßt. Unendliche
Schilderungen der Patienten, ihrer Leiden, Rede- und Benehmungs-
weisen sind einige Male zu tragischer Höhe erhoben, wo, ähnlich Strind-
bergs und Zolas größten Augenblicken, das Ekelhafte und
Niederziehende menschlicher Unseligkeit und Nichtsnutzigkeit in seiner Häufung
mit einem Mal das Ganzheitliche und Absolute ihrer hervortreiben, und
damit das Erlösende herausspringen läßt. Aber meistens sieht der Autor



230 Crich lZrocK

die zerreißende Tragik seines Gegenstandes nicht mehr, identifiziert sich

aufs peinlichste mit der Einstellung seiner Gestalten. Ihm selbst
erscheint ihre Eigenheit, ihr sich Spreizen, Wenden und Drehen, ihre
kleinen Spitzfindigkeiten, ihr Klatsch und Tratsch so wesentlich wie ihnen,
und das Kunstwerk erhebt sich nicht über sein virtuos abphotographiertes
Urbild. Kunst erlöst das Häßliche und Ungeistige eines an sich aus-
wegs- und fruchtlosen Leidens nur zur Form, wenn sie des materiellen
Interesses bar ist. Wir billigen Mann nicht mehr die Höhe und Freiheit

zu, um die Krankheit eine „unernste Liederlichkeit" nennen zu dürfen;
da ja seine eigene Kunst mehr und mehr in Gefahr gerät, eine solche

zu werden. Es sind in diesem Buch Schilderungen von völlig tanten-
haster Art, eine primitive Freude am Nachgeben gegenüber einem
äußerst schlichten Mitteilungsbedürfnis. Absatzlos gehen die mechanisch
fortschnatternden Redereien der Personen in eine ebenso breit aufgestützte
genußhafte Wortkrämerei des Dichters über.

Und diese Einstellung ist eben wiederum weit entfernt von der
echten Liebe des Dichters zur Welt — welcher darin und darüber
steht; während man hier überhaupt nur einem wirklich zugewandt ist,
dem eigenen Ich. Das echte Aufgehen im Werk findet Mann nicht, er
sucht immer nur das Seine; das Ganze bleibt immer sich selbst
gegenüberstehend, auf die Wirkung zurückgebogen, um der Zuspitzung willen
erschaffen: nie die Sache selbst in ihrem Ernst, ihrer Objektivität. Alles
wird nur zur Draperie herangeholt und muß zum Theater dienen. Man
lechzt in dieser Marionettenwelt geradezu nach einem Wort von etwas
natürlich und schlechthin sich selbst Bedeutendem, das nicht nach dem
Publikum sich umsieht. Nie verliert sich der Dichter über die gewählte
Pose hinaus an den Gegenstand, läßt sich willig von ihm hinreißen.
Er selbst hat verlernt, daß das Beste ihm fehlt, und auch der Leser
läßt einmal sich darüber hinwegtäuschen. Immer wieder überwältigt
uns Bewunderung dieses unglaublichen technischen Könnens, dieser
Gelenkigkeit und Fingerfertigkeit, der Weitgetriebenheit dieser Aufspaltung
— daß wir selbst über der ziselierten, mit unendlichen Koordinaten
festgespießten Oberfläche augenblicksweise vergessen, des Inneren nicht mehr
ansichtig zu werden. Es ist aber erstaunlich, wie wenig von diesem
Roman im Verhältnis zu dem Aufwand an intensiven und extensiven
Bemühungen und Könnerschaften sozusagen naturhaft bleibt. Wendet
man sich davon weg anderen Lebensinhalten zu und denkt dann wieder
daran, so leben die Gestalten nicht in ihrem eigenen Leben weiter,
sondern ziehen sich zu einer fernen, kunsthaften Schemenwelt zusammen;
sie wirken wie Lampenlicht am Tage. Thomas Mann hat Anspruch auf
letzte Maßstäbe, Kleine und mittlere Dichter in enggespannten Aufgaben
und Horizonten können dem Leben befreundeter bleiben als er; aber
vor letzte Normen gehalten ist er kein Dichter, denn des Dichters
Letztes ist nicht Zergliederung, sondern Zusammenfügung, nicht
Entleerung, sondern Erfüllung des Lebens. In seiner staunenswerten
unwirklichen Wirklichkeit gemahnt Mann selbst an den aus einem früheren
Werk erinnerlichen Partitulier auf dem Bahnhof, der das Abfahrts-



Thomas Manns „Zauberberg" (Schluß), 231

signal gibt und denkt, der Zug gehe durch ihn ab, und an den Geiger,
der neben dem Orchester steht und durch Einhaltung aller äußeren
Gesten die Illusion des Spielens erzeugt. Wer mit dieser Problematik
scheitert, dem fehlt nicht das Können zum Dichter, sondern das Sein.
Mann ist kein Mensch mehr. Und diese Entmenschung ist nicht nur derart,

unendliches Bedauern und Trauern hervorzurufen, sondern auch

Scham und Widerwillen.
Wir wissen wohl, Mann wünscht, daß man diesen ganzen „munteren

Betrieb" von schnöden Witzigkeiten als Jenseitigkeit, als zarathustrische
Leichtfüßigkeit auffasse, als spöttisch-herbe Verkleidung großer und tiefer
Empfindung, Aber das ist vergebliche Hoffnung. Denn es ist einfach
nicht so. Sondern diese reine Befriedigung im bloßen Geistreichsein ist
im Grunde außerordentlich simpel. Wenn ein Mensch durch tiefes Leben
und Leiden hindurchgeht, so wird er zuerst vielleicht pathetisch werden,
darnach schweigsam. Später, wenn er überwindet und sich darüber
erhebt, wird er zu ruhigem Ernst gelangen, auch einmal Spott und
Scherz. Aber wofern dies echt ist, wird immer eine Einfältigkeit darin
sein, ein auf sich selbst Ruhen, ein Wissen, sich selbst irgendwie genug
tun zu müssen, und kein Genüge im Nachaußenwenden und dem Reflex
der Menschen zu haben. Es gibt einen Anstand im Leiden, es gibt
einen ungläubigen Heroismus, welcher der Ehre genug tun will? dies
heißt die Form nur aus Willen vorhalten. Es gibt aber auch einen

ganz in sich einfachen und theaterlosen Umriß einer inneren Wesentlichkeit,

welche durch die letzte Bodenlosigkeit hindurchgegangen ist und
zu einem Glauben durchgebrochen ist; zu einem, sagen wir, denn zu
welchem ist gleichgültig. Von hier aus erscheinen die Innenseiten
und das an sich selbst Bestehende, weil man selber im Wesen steht. Von
hier kann man zur letzten tanzenden Leichtigkeit kommen; aber sie

hebt alle Dinge in sich auf, ohne sich an sie zu binden, Sie zerfetzt sie

nicht und schändet sie nicht. Sie ist himmelweit entfernt von gespreizter
Geschliffenheit des Phrasendrehens, sie hat keinen Raum mehr sür den
kompakten Selbstgenuß formal überlegener Ironie, Sie ist endgültig
über das Kreisen um die Frage: wie steht mir das? hinausgekommen,
welche Manns Formalismus als einzige Empfindung zugrunde liegt.
Sein wichtignehmendes Herumformen am Ausdruck weist nicht auf ein

ganz Erlauchtes hin, das nur mit ungewöhnlichen Mitteln angetönt
werden kann, sondern es ist nur das Ich, welches an das heilige Leben
der Dinge nicht mehr glaubt und darum immer auf der Flucht vor der
Banalität des Schlichten und Menschlichen ist. Dieser Unglaube ist das
eigentlich Ruchlose; dieser Glaube, des Glaubens nicht mehr zu
bedürfen, sondern ihn durch verzerrte Komödiantenmaske ersetzen zu können.
Das ist die grauenhafteste Versunkenheit des Buches.

Wir wollen das Unfromme und Ehrfurchtslose dieser Art nicht am

Inhalt erweisen — obwohl auch der, dem die heiligen Geschichten des

Christentums nichts Absolutes mehr bedeuten, die vergleichsweise
Heranziehung der Not von Gethsemane und der entrückten Abschiedsfeier

bei Brot und Wein, dies angeführt anläßlich einer großen und



2Z2 Crich «rock

wie fast alles mit treffsicheren Strichen hingesetzten Sauf- und Trunken«
heitsszenc, nicht anders als ekelerregend empfinden wird. Nein, die
tiefste Lästerung ist das, so überhaupt dem Leben und der Kunst ewig
bei und für sich selbst gegenüber zu liegen; der tiefste Fluch, eine solche
Maschine in sich zu haben, welche unaufhörlich Concetti gießt,
gedrechselte Süßigkeiten, geblähte Nichtigkeiten; welche nie stille steht,
nicht in Freud noch Leid, weder im Liebesglück noch im Todesschauer.
Dieser Apparat zersetzt mit Unfehlbarkeit alles, was am Menschen bloß
große Worte und Posen hat, all die komischen und traurigen Lügen,
mit welchen sich die Menschen das Leben und sich selbst erträglich machen.
Recht so. Aber er zerstört auch den letzten Kern, er läßt das Ewige in
Schmutz und Elend, in Kleinlichkeit und Alltäglichkeit, in Groteske und
Komik versehlen. Ein anderer fand es. Der Vergleich mit einem anderen
großen Ironiker dürfte nicht unfruchtbar sein, um trotz vielfacher
Unvergleichbarkeit zu zeigen, wie dies Ewige endlos weit von aller rostigen
Empfindsamkeit entfernt ist und bei aller Jenseitigkeit doch den
Gegenständen eine springlebendige Beweglichkeit läßt, ja erst verleiht. Was
so kindlich an Wilhelm Busch anmutet, ist in der Tat eine allerletzte
Objektivität der Überwindung, die nicht mehr richtet, weil sie das letzte
Positive in allem hat, den Sinn nicht mehr als geforderten, sondern
vorhandenen in allem Sein und Treiben der Welt besitzt. Und dies
nicht als sentimentale Zurechtbiegungen und unehrliche Verengerungen,
sondern nur in der Form, oder besser, in einer nicht mehr angebbaren
Einheit von Norm und Wirklichkeit, Form und Inhalt. Hier wird nichts
mehr hineingelegt, nichts gedreht und aufgezogen, sondern die Menschen
und Dinge bewegen sich einfach selbst, und man ist des Sinnes mit
derselben Unmittelbarkeit, wenn auch Unsagbarkeit, bewußt wie bei der
Natur. Das Ich ist ganz von sich selbst zurückgetreten. Man kann dies
auch die Liebe nennen, und das andere die tönerne Schelle. Bei Mann
zersetzt sich alle Wirklichkeit durch die mehrfache Ubereinanderordnung
der Ironien, und zu allem ist zu ergänzen, was er auch oft dazufügtz
sozusagen; hätte man sagen können. Aber man kann es auch unterlassen;
und das wischt diese ganze Kunst fort. Es ist alles nur Willkür des

spielenden, immer nur in sich selbst zurücklaufenden Ichs, und es dürfte
kaum noch zu hoffen sein, daß etwas dieses Ich aus seinen eigenen
Klauen, die es umkrampft halten, entreiße und in das große Vertrauen,
die große Hingabe fallen mache.

Ein solches Buch soll nicht sein. Wir wissen das jetzt seit
dem Kriege, Das Mißverständnis ist wohl schon abgewehrt, als meinten
und wollten wir das breite und ausgetretene Weltanschauungsgestammel
der meisten unserer Dichter. Aber was hier fehlt, wird jeder wirkliche

Mensch empfinden, wenn er, von den eleganten Linien und blitzenden

Bewegungen dieses Buches tiefer hineingelockt, sich Plötzlich in eine
höhnische Verdammnis, eine bluterstarrende Schattenhaftigkeit jenseits
aller Güte und Reinheit des Seins hinabgerissen vorfindet, fich als
Gefährten dieser verächtlichen und bemitleidenswerten Existenzen vorkommt,
die sich ungläubig und doch ohne großen Verzicht winselnd an den



Thomas Manns „Zauberberg" (Schluß). 223

äußersten Rand des Lebens anklammern. Die Krankheit greift von ihnen
über den Dichter, den sie hat, auf den Leser über und macht ihn gierig
nach sich selbst und ohne Fähigkeit, sich an Objektives einzusetzen. Das
ist seine Erziehung. Mit allem Prunk der Ornamentik ist dies Buch
ein getünchtes Grab. Alle diese geistsprühende Betriebsamkeit hat sich

nie in eine Reihe gestellt, nie in eine übergreifende Bewegung
eingefügt, die, geglaubt, sie deckte und trüge. Dieses Leben sah sich nie aus
tiefer Wesensnot über sich hinaus, zum Moralischen als Inbegriff der

Form und als der eigenen Absolutheit gedrungen; das aber ist Gesundheit;

das scheinbar Absolute, das bei sich selbst Wesen ist Verwesen, ist
Krankheit. Diese Kunst ist unmoralisch, ja frevelmütig und blasphemisch
— indem fie alles zum Mittel macht und nichts zum Zweck. Wir
versprachen zu Beginn, noch eine innere Beziehung auf das Schweizertum
anzugeben. Hier ist sie, hier hat das Ethische als Objektives und das

Objektive als Ethisches seinen Platz. Viele ungefährdete Seelen rein
intellektueller Verfeinerung werden dieses Buch seines formalen Reizes
halber gebührend, aber restlos bewundern. Hier wäre es eine deutsche

Aufgabe der Schweiz, aus ihrem Wesen heraus einen Protest zu
erheben, der von außen her nur nach oberflächlichem Urteil, in Wahrheit
betreffs der Kunst vielmehr ganz von innen nach außen ginge. (Oder
wandelt die Schweiz auf schon zu entfernten Pfaden von Keller?) Denn
die Kunst lebt nur vom Menschlichen. Thomas Mann ist die größte
epische Begabung der deutschen Gegenwart, alle anderen kommen neben

ihm durchaus nicht in Betracht. Er hat nicht nur (wie sich seit 15 Jahren
verfolgen ließ) seine große Kunst ruiniert, indem sein Menschliches sich

mehr und mehr als unzulänglich, ohne Fortgang uud Kraft zu letzter
Stichhaltigkeit und Selbstverständigung erwies. Sondern, was schlimmer
ist, er hat die Treue verraten. Er, der aufbrach, um vielen einen Durchbruch

zu schaffen, die ihm anhingen, da er Wasser des Lebens verhieße,
er hat sich in den Pfuhl der Eigenliebe gebettet und ist darin erstickt.

Mag das Äußere noch so vibrieren, das Innere ist verfault. Ihm fehlte
die harte Zucht der großen Not und des letzten Ethos.

Die internationale Ausstellung sür Kunstgewerbe
und angewandte Kunst in Paris.

Von Max Jrmiger, Bern.

i^s graut einem fast, wenn man nur den Namen „internationale Aus-
>^ stellung" hört. Man sieht im Geist kilometerlange Ausstellungshallen

vor sich — hunderttausende von Gegenständen, mit denen wir uns
beschäftigen sollten. — Aber eine internationale Schau übt auch einen
eigenartigen Reiz aus: Auf einem begrenzten Erdfleck messen sich die
Völker in friedlichem Wettkampf. Was große Reisen uns kaum zeigen


	Thomas Manns "Zauberberg". Schluss

