
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 4 (1924-1925)

Heft: 12

Artikel: Gedanken zum 18. Kapitel des Machiavelli

Autor: Schmid, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die lZalKanstaaten. 73Z

zuüben in der Lage ist. Erwähnenswert ist in diesem Zusammenhange
die Feststellung, daß das türkische Volk in allen Kriegen Hervorragendes
geleistet hat, daß es aber selbst nach erfolgreichen Kriegen den inneren
Zerfall aufzuhalten nicht im Stande ist und erst durch neue Kriege
wieder sich auch innerlich konsolidiert.

Gedanken zum IS. Kapitel des Machiavelli.
Von August Schmid.

HlV^achiavellis Werk „Der Fürst" gehört zu den lehrreichsten Büchern
über den Staat, die jemals geschrieben worden sind. Und wiederum

enthält darin das IL. Kapitel die wichtigsten Gedanken, Es ist ungemein
reizvoll, die allgemeine politische Lage des letzten Jahrzehnts einmal
vom Standpunkt jener Abhandlung aus zu betrachten. Da das Buch
wohl vielen Lesern nicht zur Hand ist, sei hier jenes 18. Kapitel
wiedergegeben.^)

Achtzehntes Kapitel.
Wie ein Fürst sein Versprechen und Wort halten müsse.

„Jedem ist es klar, daß es lobenswürdig ist, wenn ein Fürst sein
Wort hält, und mit Rechtschaffenheit und ohne Hinterlist seinen Weg
geht. Allein die Erfahrung unserer Tage lehrt uns, daß bloß jene
Fürsten mächtig geworden sind, die es mit Treu und Glauben leicht
nahmen und sich darauf verstanden, andere zu täuschen und zu
betrügen, und daß jene, welche redlich ihre Verbindlichkeiten befolgten,
am Ende übel wegkamen.

Zuvörderst muß man daher wissen, daß man mit zweierlei Waffen
kämpfen könne; d. h. mit den Gesetzen und mit der Gewalt, Die erste
Art ist Sache der Menschen, die zweite Sache der wilden Tiere. Aber
bei der Unzulänglichkeit der ersteren muß man öfters zur letzteren seine
Zuflucht nehmen. Ein Fürst muß also die Rolle eines Menschen und
jene einer Bestie zu spielen verstehen. Dies wollten uns die Alten unter
dem Bilde des Achilles und anderer Fürsten vorstellen, von denen sie
erzählen, sie seien dem Zentauren Chiron zur Erziehung übergeben
worden. Dies will nichts anderes sagen, als daß, weil der Lehrer halb
Tier und halb Mensch war, auch dessen Schüler beide Eigenschaften
annehmen mußten, weil die eine ohne die andere nicht lange bestehen
könne.

Da nun ein Fürst genötigt ist, die Rolle eines wilden Tieres gut
zu spielen, muß er sich den Fuchs und den Löwen zum Muster nehmen;
der Löwe nämlich entgeht den Netzen nicht, der Fuchs entwischt dem
Wolfe nicht. Er muß daher ein Fuchs sein, um die Schlingen zu wittern

übersetzt von F. N. Baur. Neu bearbeitet vvn Hanns Floerke, Verlag
der Deutschen Bibliothek in Berlin.



7S4 ttugust Schmid

und ihnen zu entgehen, und ein Löwe, um die Wölfe zu schrecken. Die,
welche bloß Löwen sein wollen, verstehen ihre Sache schlecht.

Ein kluger Fürst dars daher sein Versprechen nie halten, wenn es

ihm schädlich ist, oder die Umstände, nnter denen er es gegeben hat,
sich geändert haben.

Diese Grundregel würde nicht gut sein, wenn alle Menschen gut
wären. Weil aber alle böse und schlecht sind und in dem angegebenen
Falle dem Fürsten ihr Versprechen auch nicht halten würden, so

berechtigt ihn dieses auch, wortbrüchig zu werden. Es wird ihm auch nie
ein Vorwand fehlen, den Bruch desselben zu beschönigen, Tausend neuere
Beispiele könnte ich hier anführen, um zu zeigen, welche Menge von
Friedensschlüssen, von Zusicherungen und Verträgen durch wortbrüchige
Fürsten null und nichtig geworden sind, ^ wobei aber immer jene,
welche am geschicktesten die Rolle des Fuchses zu spielen verstanden, am
besten weggekommen sind. Nur muß man es gleich dem Fuchse
verstehen, seine Rolle durch geschickte Wendungen meisterhaft zu verstecken.
Denn die Menschen sind so einfältig und so gewöhnt, den herrschenden
Verhältnissen nachzugeben, daß der, welcher betrügen will, immer Leute
sindet, welche sich betrügen lassen.

Eines der neuern Beispiele darf hier nicht uuangeführt bleiben^.

Alexander VI. tat sein ganzes Leben hindurch uichts anderes, als
betrügen. Niemand besaß mehr die Gabe, andere zu täuschen, als er;
niemand bestätigte je sein Versprechen mit stärkeren Eidschwüren, als er,
und niemand hielt es weniger; und gleichwohl gelangen ihm seine
Betrügereien sämtlich, - so gut kannte er die schwache Seite der Menschen.

Es ist also nicht nötig, daß ein Fürst alle die Tugenden, welche
ich oben (in den vorangehenden Kapiteln) angab, gerade wirklich besitze,

sondern es ist schon hinlänglich, wenn er sie nur zu besitzen scheint. Ja,
ich getraue mir zu behaupten, daß es sogar gefährlich für ihn sein würde,
wenn er sie wirklich alle besäße und immer ausübte, da es ihm im
Gegenteile nützlich ist, wenn er sie nur zu besitzen scheint. Ein Fürst
muß gnädig, rechtschaffen, herablassend, aufrichtig und gottesfürchtig
scheinen, und gleichwohl so ganz Herr über sich sein, daß er im Falle
der Not gerade das Gegenteil von dem allen tun kann.

Man kann als richtig voraussetzen; ein Fürst, und namentlich ein
neuer Fürst, kann nicht so handeln, wie die Menschen gewöhnlich handeln
sollen, um rechtschaffen genannt zu werden; das Staatserfordernis nötigt
ihn oft, Treue und Glauben zu brechen, und der Menschenliebe, der
Menschlichkeit und der Religion entgegenzuhandeln. Er muß also nach
dem Winde segeln, aber nicht ganz vom Wege des Guten ablenken,
solange dies nur möglich ist; erst dann muß er ohne Bedenken Verbrechen
begehen, wenn es die äußerste Not erfordert.

Es muß sich daher ein Fürst angewöhnen, sich nie anders zu
äußern, als auf eine, jenen fünf Tugenden entsprechende Weise, so daß
jeder, der ihn sieht, sich überzeugt halte, er fei die Güte, die Redlichkeit,

die Treue, die Höflichkeit und Frömmigkeit selbst. Letztere Eigenschaft

besonders darf er nie unterlassen, äußerlich zu zeigen; denn die



(ZedcniKen zum IS. Kapitel des lDachiavelli. 7ZS

Menschen pflegen gemeiniglich mehr nach den Augen als nach den
Händen zu urteilen; denn jeder ift in der Lage, zu sehen, wenige aber,
zu suhlen. Jeder sieht, was der Fürst scheint, aber fast niemand weiß
es, was er in Wirklichkeit ist, und diese Minorität wagt es nicht, der
Meinung der vielen entgegenzutreten, welche der Schild der Majestät deckt.

Man beurteilt die Handlnngen aller Menschen, besonders aber die

Handlungen der Fürsten, welche keinen Richter über sich haben, bloß
nach dein Erfolge, — Es muß also des Fürsten einziger Zweck sein,
sein Leben und seine Herrschast zu erhalten. Man wird alle Mittel,
deren er sich hierzu bedient, rechtfertigen, und jeder wird ihn loben,
denn der Pöbel hält sich nur an den äußeren Schein und beurteilt die
Dinge nur nach ihrem Erfolge. Nun ist aber fast nichts in der Welt
als Pöbel, und die bessere Minorität entscheidet bloß da, wo die Majorität
nicht zu entscheiden weiß.

Es lebt noch jetzt ein Fürst,^) den man eben nicht öffentlich nennen
kann, der aber stets die Worte Frieden und Treue im Munde führt, —
aber gewiß schon längst seine Ehre und Länder verloren haben würde,
wenn er immer nach seinen Worten gehandelt hätte."

Bekanntlich hat Friedrich der Große als Prinz eine Erwiderung
aus das Buch Machiavellis geschrieben, worin er das Werk des Florentiners

auf das schärfste verurteilt. Nach einer kurzen Einleitung
behandelt er die 26 Kapitel des Buches in ebenso vielen Abschnitten, Es
seien hier der Einleitung und dem l8. Gegenkapitel einige der wichtigsten
Stellen entnommen.2)

Aus der Einleitung:
„Machiavelli verdarb dic Staatskunst und unternahm, die Lehren

der gesunden Moral zu vernichten.
Ich übernehme die Verteidigung der Menschlichkeit wider diesen

Unmenschen, der dieselbe vernichten will; ich setze die Vernunft und die
Gerechtigkeit dem Sophismus und dem Laster entgegen.

Ich habe allezeit Machiavellis Buch von der Regierungskunst eines
Fürsten als eines der allergefährlichsten Bücher angesehen, die jemals
in der Welt verbreitet worden,"

Aus dem 18, Gegenkapitel:
„Wenn auch die Maske der Verstellung die natürliche Häßlichkeit

eines Fürsten eine Zeitlang verdeckte, so kann er doch diese Maske nicht
immer tragen. Er lüftet sie manchmal, wäre es auch nur, um Luft zu
schöpfen; und eine einzige Gelegenheit reicht schon hin, die Neugierigen
zu befriedigen.

Umsonst wird also die Verstellung auf den Lippen eines Fürsten
wohnen. Die List in seinen Worten und Handlungen nützt ihm nichts,

2) Ferdinand, König von Kastilien und Aragonien.
') Ausgabe von Hanns Floerke. Verlag der Deutschen Bibliothek in Berlin,



73b ttugust Schmid

Man beurteilt die Menschen nicht nach ihren Worten, man würde sich
immer täuschen, sondern man vergleicht einmal ihre Handlungen
untereinander und dann vergleicht man sie mit ihren Reden; und gegen
diese fortwährende Vergleichung kann die Falschheit und die Verstellung
niemals bestehen. Man spielt keine Person so gut, als die man wirklich
ist; und man muß den Charakter wirklich haben, den man sich beigelegt
zu sehen wünscht, sonst betrügt man sich selbst, indem man die Welt zu
betrügen gedenkt.

Wir kommen wieder auf die unrichtigen Schlüsse unseres Staatslehrers.

Weil alle Menschen, sagt er. Bösewichter sind und
dir alle Augenblick ihr Wort brechen, so bist du ebensowenig

verbunden, ihnen das dein ige zu halten. Hier
findet sich zunächst ein Widerspruch; denn der Verfasser sagt gleich darauf:

Menschen, die sich verstellen können, werden stets Leute antreffen,
die so einfältig sind, daß sie sich betrügen lassen. Wie reimt sich das
zusammen? Alle Menschen sind Bösewichter, und du findest doch Leute,
die sich betrügen lassen?

Ich rede in diesem Augenblicke nicht von der Redlichkeit oder von
der Tugend; sondern, indem ich bloß den Vorteil des Fürsten erwäge,
behaupte ich, daß sie eine schlechte Staatskunst beweisen, wenn sie

Betrüger sind und die Welt hintergehen. Sie betrügen nur einmal und
verlieren darüber das Vertrauen aller andern Fürsten,

Ich bekenne übrigens, daß es gewisse ärgerliche Notwendigkeiten
gebe, da ein Fürst nicht umhin kann, Verträge und Bündnisse zu brechen.
Allein er muß sich doch auf eine rechtschaffne Art davon losmachen und
seine Bundesgenossen zu rechter Zeit davon benachrichtigen, niemals
aber zu dergleichen äußersten Fällen schreiten, wenn ihn nicht das Heil
seines Volks und eine sehr große Notwendigkeit dazu zwingt."

Gegen den Machiavellismus ist schon viel geschrieben morden. Diese
Schriften leiden aber stets an einer Unklarheit; der Begriff des
Machiavellismus wird nicht genau bestimmt. Ich stelle hier die Frage: Soll
man unter Machiavellismus 1. das Verfahren verstehen, als Schriftsteller

oder als Redner Ansichten zuvertreten, wie sie

Machiavelli in seinem Buche, besonders im 18. Kapitel darstellt? oder
2. das Verfahren, als Staatsmann bewußt nach jenen Grundsätzen

zu handeln? oder 3. das Verfahren, aus s einem innern
Wesen heraus so zu handeln, wie es jenen Grundsätzen entspricht?
Das sind drei sehr verschiedene Dinge. Das Wort Machiavellismus leidet
wie so viele seiner „Jsmus"-Brüder an Unklarheit. Wenn man die Sache
erfassen will, tut man am besten, den Ausdruck gar nicht zu brauchen.

Zunächst der Unterschied zwischen Auffassung 1 und 2. Die meisten
Leute halten die beiden Dinge sür das nämliche, d. h. sie glauben, ein
Staatsmann, der so schreibe oder spreche, werde eben auch fo handeln,
im Gegensatz zu denen, die nicht so sprechen. Wenn aber ein Privatmann

als Schriftsteller so schreibe, so würde er so handeln, wenn er



(ZeoanKen zum IS. Kapitel des Machiavelli. 737

Staatsmann wäre. — Weit gefehlt! Die beiden Dinge sind nicht nur
nicht dasselbe, sondern es sind meistens Gegensätze. Ein wirklicher Bösewicht

wird sich heutzutage kaum jemals öffentlich zu solchen Dingen
bekennen. Er wird nicht nur darüber schweigen, sondern wird, wo sich
die Gelegenheit bietet, seine schärfste Entrüstung, seinen Abscheu über
diejenigen aussprechen, die so reden, die wirklich oder angeblich so

handeln (vorausgesetzt, daß es nicht seine Verbündeten sind). Ganz
sicher ist, daß die größten politischen Bösewichter nicht unter denen zu
finden sind, die mehr oder weniger deutlich ösfentlich den Ausführungen
Machiavellis Zugeständnisse machen, sondern unter denen, die solche

Ansichten öffentlich zurückweisen und verabscheuen. Man darf wohl
behaupten, daß Machiavelli, wenn er nach Abfassung seines Buches Staatsmann

geworden, ein schlechter „Machiavellist" gewesen wäre. Er war
ein viel zu scharfer und klarer Denker, als daß er ein erfolgreicher
Staatsmann großen Maßstabs hätte sein können. Bekanntlich hat er
sich um eine höhere Staatsstellung bemüht. Der Fürst, welcher einen
Schriftsteller, der so offen und klar spricht, in seinen höhern Dienst
genommen hätte, Hütte aber gerade damit bewiesen, daß er ein schlechter
Politiker sei. Darum blieb auch Machiavellis Streben erfolglos.

Gewiß war Friedrich der Große als König der größere „Machiavellist",

als Machiavelli selber hätte werden können. Wenn man auch

nicht gerade die Ansicht Kaiser Josefs II. zu teilen braucht, Friedrich
sei einer der schlechtesten, durchtriebensten Männer gewesen, die je auf
einem Throne gesessen, so bietet seine Politik doch manches Unerfreuliche.

Jedenfalls hat Friedrich dadurch, daß er als junger Mann in
edler Begeisterung den Florentiner Schriftsteller in Grund und Boden
verdammte, eine unbewußte Vorprobe seiner künftigen politischen
Geschicklichkeit gegeben. Wenn eine Stelle in der Erwiderung andeutet,
daß er als Staatsmann nicht zu den allerschlimmsten gehören würde, so

ist es jene, wo er immerhin ehrlich ist, der Lehre Machiavellis ein
kleines Zugeständnis zu machen.

Es wird schwerlich je einen Menschen geben, bei dem sich Worte
und Handlungen decken, d. h. keinen, der in seinem Wesen gerade so

ist, wie sich aus oberflächlicher Betrachtung der Worte ergibt. Die
Menfchen sind stets entweder schlechter oder besser als ihre Worte. Ich
habe noch keinen tüchtigen, rechtschaffenen, keinen feinfühlenden Menschen
gesehen, der nicht ein beträchtliches Stück vom schlimmheiligen Vitalis
an sich gehabt hätte. Das ist leicht zu begreifen. Das Verfahren, sich

durch schöne Worte besser hinzustellen als man wirklich ist, ist so

naheliegend, daß jeder, auch der geistig beschränkte Mensch, selbständig darauf

kommt. Gerade, ehrliche Leute empfinden einen großen Widerwillen
dagegen, und indem sie diesem Fehler ausweichen, kommen sie zu dem
entgegengesetzten Verfahren, schlechter zu reden als zu handeln.

Nun noch der andere Gegensatz, derjenige zwischen einem Staatsmann,

der nach den Grundsätzen handelt, die Machiavelli im
18. Kapitel entwickelt, und demjenigen, der aus seinem innern
Wesen so handelt, wie es jenen Grundsätzen entspricht/Mancher wird



738 August Schmid

die Aufstellung eines solchen Gegensatzes gar nicht begreifen, weil er
beide Dinge für das nämliche hält. In Wirklichkeit sind es aber zwei
grundverschiedene Dinge, und gerade die Erkenntnis dieses Gegensatzes
läßt uns erst tiefere Blicke in das Tun und Treiben der Menschen
werfen. Aus dem Antimachiavelli, und zwar gerade aus einigen der
oben angeführten Stellen, ist deutlich zu ersehen, daß der junge Friedrich
jenen Gegensatz auch nicht kannte. Aus diesem Grunde hielt er das Buch
Machiavellis für viel zu gefährlich.

Ich wage hier entschieden zu bestreiten, daß das Werk Machiavellis
überhaupt gefährlich sei, ja ich möchte wünschen, daß es noch viel
verbreiteter wäre. Friedrich glaubte, mancher im Grunde gute Fürst sei

durch das Buch verführt worden. Er zeigt sich hierin durchaus als der
Zeitgenosse Rousseaus, der in seinem Emil über die Gefährlichkeit der
Fabeln Lafontaines wettert. In der bekanntesten dieser Fabeln leitet
der Fuchs seine verführende Rede mit den Worten „ohne zu lügen" ein.
Rousseau entsetzt sich darüber. Der junge Emil soll nicht wissen, daß
überhaupt gelogen werden könne, und man soll ihm von dieser
verderblichen Kunst nichts sagen. — Als ob ein junger Mensch jemals
das Lügen lernen müßte und nicht ohne fremde Hilfe dazu käme!
So sind auch alle die politischen Lügenkünste, die Machiavelli in seinem
Buche darstellt, so naheliegend, daß jeder Staatsmann, der die Anlage
dazu hat, sie selbständig sindet und lange ausübt, bevor er sich ihrer
überhaupt klar bewußt wird, ja wahrscheinlich ohne sein ganzes Leben
lang zu wissen, daß er es tut. Wer eine ganz andere Naturanlage hat,
wer ehrlichen Wesens ist, wird jene Künste nie so gut lernen, daß er
sie erfolgreich ausüben kann. Ein im Grunde ehrlicher Mensch, der
durch schlimme Lebenserfahrungen zu der Erkenntnis kommt, daß
Unehrlichkeit den größeren Erfolg verspreche, und der in seiner Verärgerung

den Entschluß saßt, auch nach jenem Rezept zu handeln, wird in
der Heuchelkunst sein Leben lang ein Stüniper bleiben. Solange er sich

darin versucht, wird er es so Plump anstellen, daß er schnell durchschaut
und von der Menge als arger Bösewicht betrachtet wird, während sich

der Heuchler aus angebornem Talent im Glänze seines Tugendruhms
sonnt.

Gerade weil Friedrich der Große die Kunst des Betrügens allzu sehr

für eine Sache des klaren Verstandes hält, glaubt er einen Widerspruch
darin zu sinden, wenn Machiavelli behauptet, es gebe in der Welt fast
lauter Betrüger, und doch wieder sagt, jeder, der täuschen wolle, finde
stets eine Menge Leute, die sich täuschen lassen. In Wirklichkeit liegt hier
gar kein Widerspruch vor. Es besteht nicht der geringste Anhaltspunkt
für die Vermutung, daß jemand, der selber betrüge, stärker gegen das

Betrogenwerden gefeit sei als der Ehrliche.
Die lehrreichste Stelle in Friedrichs Erwiderung ist jene, wo er

sagt, man müsse den Charakter wirklich haben, den man sich beigelegt
zu sehen wünsche, sonst betrüge man sich selbst, wo man die
Welt zu betrügen gedenke. — Friedrich stellt hier zwei Dinge
als vermeintliche Gegensätze hin: das Verfahren, die Welt, und das-



Sedanken zum IS. Kapitel des Machiavelli. 739

jenige, sich selber zu betrügen. Er glaubt demnach, entweder tue
man das eine oder das andere. In Wirklichkeit gehören aber die Dinge
gerade zusammen: Nur derjenige, der sich selbst betrügt, kann in erfolgreicher

Weise die andern betrügen; wer sich aber selber klar durchschaut,
ist auch kein erfolgreicher Betrüger nach außen.

Uber den Geisteszustand des Schwindlers und Heuchlers machen
sich die meisten Leute ganz falsche Vorstellungen, und gerade die
erfolgreichsten Schwindler selber täuschen sich darüber am meisten. Man
denkt sich die Sache gewöhnlich so: Jemand ist vollkommen nüchtern,
gefühllos, ja er fpottet in seinem Innern über die Leute, die wirklich
ein edles Gefühl haben. Nun findet er aber, es wäre im gegebenen
Falle fehr nützlich, wenn man den Leuten einredete, man hätte dieses
Gefühl; also täuscht er es den andern vor, wobei er sich aber ganz klar
bewußt ist, es tatsächlich nicht zu haben, — In Wirklichkeit handelt
der große, erfolgreiche Heuchler durchaus nicht so. Er ist sich der
Täuschung gar nicht bewußt. Er glaubt nicht nur das edle Gefühl zu
haben, sondern er hat es im gegebenen Augenblick wirklich. - Da wird
nun mancher einwenden, dann sei dies gar keine Heuchelei; ein Betrug
sei ja immer die absichtliche Vortäuschung von etwas nicht wirklich
Bestehendem. — Und doch liegt hier Betrug vor und zwar der
abgefeimteste und in der Regel erfolgreichste.

Man ist gewöhnlich der Meinung, es gebe nur zwei Fälle:
entweder habe man ein bestimmtes Gefühl oder man habe es nicht. Dabei
gibt man auch zu, daß man es in höherem oder geringerem Grade haben
könne. Hier wird ein sehr wichtiger Umstand gänzlich übersehen. Man
kann nämlich ein Gefühl, einen Zustand nicht nur in verschiedenen?
Grade, sondern auch auf verschiedene Art haben. Was das heißen soll,
möge hier an einem Vergleiche veranschaulicht werden: Es mag etwa
vorkommen, daß jemand bei einem Fastnachtscherz den starken Mann
spielt. Er stellt sich aus Karton einige Schachteln in der Form von
großen Gewichtsteinen her und streicht sie mit Eisenfarbe an. Diese
vermeintlich schweren Lasten hebt er vor den Augen der Zuschauer leicht
in die Höhe. Er täuscht also eine Kraft vor, die er in Wirklichkeit gar
nicht besitzt, und er ist sich auch während der Vorführung ganz klar
darüber, daß er etwas Unwahres vorgebe. Übrigens ist die Täuschung
so plump, daß auch die Zuschauer sie leicht bemerken, und daß sie der
Sache schmunzelnd folgen. Nun kann man aber auch anders verfahren.
Jemand kann eine kleine Menge eines bestimmten Giftes zu sich nehmen,
wodurch er vorübergehend eine große Kraft gewinnt. Der Mann
berauscht sich an seiner eigenen Kraftleistung, und gerade weil es ihm
Freude macht, sich seiner Stärke bewußt zu werden, nimmt er von
Zeit zu Zeit jenes Gift zu sich. Die Kraft ist hier für den Augenblick

wirklich vorhanden, nicht bloß vorgetäuscht. Aber doch ist es
eine erschlichene, dem Manne nicht wesentliche Kraft, es handelt sich

nicht um einen überhaupt starken Mann. Gerade diese erkünstelte
Kraft kommt aber dem Betreffenden viel deutlicher zum Bewußtsein
als die? bei der dauernden, wesentlichen Kraft des wirklich Starken der



740 ttugust Schmid

Fall ist. Auch kommt sie viel auffallender nach außen zum Ausdruck
als jene.

So wie mit dieser künstlich hervorgerufenen Kraft steht es mit den
cdeln Gefühlen des erfolgreichen Heuchlers im großen Maßstabe. Er
täuscht das Gefühl nicht nur vor, sondern er hat es wirklich für den

Augenblick in sich hervorgerusen.
Man möge bedenken: Es gibt keinen überhaupt, durchaus in allen

Teilen ehrlichen Menschen. Das kommt in der Art unseres Denkens
deutlich zum Ausdruck. Es ist schon jedem, auch dem ehrlichsten Men«
schen begegnet, daß er durch vermeintlich ganz klares, rein sachliches
Denken zu einer Ansicht gekommen ist, die er auf Grund eines tiefern,
ihm selber nicht bewußt gewordenen Strebens zu haben wünscht. Während

aber bei ehrlichen Menschen dieser innere Drang nach dem eigenen
Vorteil nur hie und da in schwachen Augenblicken ganz wenig auf das
Denken, auf die Entstehung der Ansichten abfärbt, wird bei vielen
Leuten das Denken stets vollkommen von den geheimen Triebkräften
ihres Eigennutzes geleitet, sodaß sie jederzeit durch vermeintlich ganz
sachliches Denken gerade zu den Ansichten und in die Stimmung kommen,
die dem geheimen Leiter all ihres Tun und Treibens für den Augenblick

nützlich erscheinen. Fühlt der geheime Meister, daß es im gegebenen
Augenblick nützlich wäre, eine bestimmte Ansicht zu haben oder von
Begeisterung für irgend etwas ergriffen zu sein, so stellen sich Ansicht
und Begeisterung ohne weiteres für den augenblicklichen
Gebrauch ein. Und wie die auf künstliche Weise hervorgerufene
augenblickliche Kraft sich viel auffallender äußert als die wesentliche, dauernde
Kraft eines wirklich Starken, so tritt auch die auf geheimen Befehl
für den Augenblick geschaffene Ansicht und Begeisterung viel leichter
ans Tageslicht als die echte.

Ein bekanntes Sprichwort sagt: „Wes das Herz voll ist, des geht
der Mund über." Dies trifft für manche Fälle zu, aber beileibe nicht
immer. Es gilt vor allem dann, wenn wir irgend eine Neuigkeit
erfahren haben, die uns fehr beschäftigt. Dann sind wir allerdings
gewöhnlich begierig, sie gleich anderen Leuten mitzuteilen. Eine viel
tiefere Wahrheit liegt aber in diesem Worte: „Was nicht oder nur
oberflächlich im Herzen ist, des geht der Mund um so leichter über." Es
gibt bei einem Menschen kaum ein sichereres Zeichen der Gefühllosigkeit

oder vielmehr der Oberflächlichkeit und Seichtheit der Gefühle, als
wenn er stets zu überschwenglichen Äußerungen neigt.

Der Betrüger und Heuchler ist im allgemeinen viel stärker von
feiner moralischen Vortrefflichkeit überzeugt als der wirklich Gute. Er
gewinnt durch seine Kunst zwei Vorteile zugleich: den äußern Erfolg
und die Zufriedenheit mit der vermeintlichen eigenen Vortrefflichkeit.
Gerade der abgefeimteste und erfolgreichste Heuchler ist deshalb am
allerwenigsten geneigt, sich für einen solchen zu halten. Diese Selbstsicherheit
und die begeisterte Rede sind es, welche die Masse fortreißen und
verführen.



(ZedanKen zum IS. Kapitel des Machiavelli. 74l

Machiavelli schließt sein Kapitel mit dem Hinweis auf einen
damals noch lebenden Fürsten, der es nach seiner Ansicht trefflich verstand,
der Welt Tugenden vorzuspiegeln, die er in Wirklichkeit nicht besaß.

Heutzutage drängt sich sogar mehr als nur ein Beispiel auf. Das
letzte Jahrzehnt zeigt uns verschiedene führende Staatsmänner Europas
und Amerikas, die sich vorzüglich dazu eignen. Ich will sie hier auch

nicht nennen, sondern will die Sache dem Scharfsinn des Lesers
überlassen. Nur etwas sei noch gesagt: Wenn man unter einem Machia-
vellisten einen Staatsmann verstehen will, der die Masse täuscht, während

er sich selber völlig klar darüber ist, daß er täusche, so stellen
diese Politiker der letzten Zeit den Übermachiavellisten dar.
Sie bringen nicht nur jenes Verfahren fertig, sondern es gelingt ihnen
auch das Kunststück, welches Friedrich II. unmöglich zu sein schien, das
Kunststück, gleichzeitig die andern und sich selber zu täuschen.

Machiavelli erklärt, daß derjenige, der betrügen Molle, immer Leute
sinde, die sich betrügen lassen. Das ist heute so wahr wie vor
vierhundert Jahren; l« die Ereignisse des Krieges und der Nachkriegszeit
scheinen zu zeigen, daß es heute noch wahrer sei als damals. Es gibt
aber auch immer Leute, sogenannte geistige „Führer", die dafür sorgen,
daß die große Menge derjenigen, die sich betrügen lassen, nicht
ausgehe. — Auf der Jagd sind die Hunde die Helfer ihres Herrn. Wenn
sich das Wild in seiner Furcht vor dem Jäger in seinen Schlupfwinkel
versteckt und so wirklich dem Tode entgehen könnte, so kommen die
Hunde und treiben es mit lautem Gebell vor den Gewehrlauf des

Schützen. So gibt es auch unter den Menschen solche Treibhunde, und
zwar darunter sogar freiwillige, nicht vom Jäger besonders dazu
angestellte, welche sich die größte Mühe geben, die schon etwas scheu
gewordene Masse aufzujagen und den großen Verführern in die Hände
zu spielen. Unter diesen Treibhunden gibt es sogar Professoren, welche
dicke Bücher über Lebensführung geschrieben und sich noch besonders
in den Kopf gesetzt haben, den Machiavellismus zu bekämpfen, aber
gerade durch ihre kindliche Auffassung die erfolgreichsten Zutreiber des

Ubermachiavellismus werden. Sie glauben nämlich die größte
Verderbnis immer da zu finden, wo sie gelegentlich ein derbes, ehrliches
Wort hören, und sind der Meinung, die größten Tugenden seien da,
wo die süßesten Worte fließen. Sie bestätigen damit, daß Machiavelli
Recht hat, wenn er erklärt, die Großzahl der Menschen bilde ihr Urteil
nach den Worten und nicht nach den Handlungen,


	Gedanken zum 18. Kapitel des Machiavelli

