
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 4 (1924-1925)

Heft: 11

Artikel: Emil Brunner

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maische Propheten. 677

Kreuzzüge leicht ins Tragikomische totlaufen? Bereits sind denn auch
gewisse Blätter über die neue deutsche Regierung hergefahren, weil sie

übersahen, daß die Deutschnationalen nicht mehr die vormaligen preußischen

Konservativen sind. Schon wurde der neubefestigte Außeumiuister
Stresemann von Zeitungen belächelt, die nicht wissen, daß der
Verhöhnte in seinem Lande ähnliche Interessen vertritt wie sie in dem

ihrigen!
Mehr Zurückhaltung würde wahrlich unserer Presse forderlich sein,

Geringere Eile im Urteil und dafür größere Bedachtscimteit im Überlegen

würde auch unserer schweizerischen Politik, deren Vormünderin die
Presse sei» will, vielleicht für die Zukunft manche Verlegenheit
ersparen. Man hängt heute mit blinder Liebe an der parteimäßigen
Betriebsamkeit unserer Politik, die wir adoptierten, als sie in verschiedenen

Nachbarländern ausgesetzt wurde. Wer bürgt uns dafür, daß
unser Land in absehbarer Zeit von unseren europäischen Schwesternationen,

nachträglich wieder, nicht auch jene Bewcgnng übernimmt,
die wir heute am Gängelband der ausländischen Oppositionsführer mit
einem so souveraineu Achselzucken abtun?

Wer die Gegenwart meistern will, hat sich an die Vergangenheit
zu erinnern und an die Zukunst zu denken. Darüber sollte sich auch
unsere Presse klar sein, wenn sie weiterhin ihre hohe Wertung sich

sichern will.

Emil Brunner.
Von Erich Brock, Frciburg i, Br,

/^mil Brunner, dessen präludierendes Schristchen zur neuen Glaudeus-
>^ theologie wir unlängst hier besprachen, arbeitet mit Fleiß und höchst
bemerkenswerten Gaben am wissenschaftlichen Ausbau der Barth'scheu
Lehre, Zwei Bände von ihm liegen nns vor: die 2. Auflage seines
früheren Werkes „Erlebnis, Erkenntnis und Glaub e", in dem
er seinen Standpunkt als Drittes aus der Ablehnung von mystischer
Erlebnis- und intelleltualistischer Ertcnntnisreligion hervorgehen läßt,
wobei aber die Energie der Ablehnung deutlicher der ersten Häresie
gegenüber ist als der zweiten. Sodann ein neues Werk: „Dic Mystik
und das Wort", welches die eigene Lehre auf einer ganz breiten
Polemik gegen Schlciermacher aufbaut, der in jeden Satz hinein
verfolgt, mit stellenweise großer Feinheit — wir hätten fast gesagt: mit
der Hellsichtigkeit des Hasses — ausgelegt und systematisch bis auf den

letzten Rest in Trümmer gelegt wird — woraus seiner Leiche allerdings
in einem Nachwort noch eine ziemlich unverbindliche Ehrenerklärung
nachgeschickt wird. Es liegt uns fern, aus einem sterilen Autoritätskult
Brunners Bemühung zu ironisieren: von einem Standpunkt aus ähulich
etwa demjenigen, der heute jeden noch so ehrsürchtigen Kritiker Goethes



67g Crich «rock

von vornherein für zucht- und irrenhausreif erklärt. An sich kann Polemik
zweifellos eine positive Tat bedeuten. Man denkt etwa an Nietzsches
D, F. Strauß-Schrift — und jeder Polemiker wird beharren, seine

Bestreitung sei dieser Absicht und Art. Allein besinnen wir uns eben

auf die großen Polemiker der Geistesgeschichte, gerade etwa Nietzsche
in seinen späteren Jahren, Schopenhauer, Lessing, Pascal, Rousseau in
seinen Briefen vom Berge und an den Erzbischof von Paris: so ist doch

die Empfindung, welche sie bei uns auslösen, im ganzen eine durchaus
eindeutige: auch bei stellenweiser Anerkennung der Begründetheit ihrer
Position kommt man doch schließlich über eine kalte Bewunderung ihrer
technischen Fähigkeit nicht hinaus. Denn es drängt sich trotz allem mit
völliger Klarheit auf, was nur eine Bahnfreimachung für Positives
ist und w a s im Polemischen innerhalb stecken bleibt. Polemik letzterer
Art ist immer unerfreulich und von einer eigentümlichen Sinnleere,
ganz jenseits aller etwaigen inhaltlichen Stichhaltigkeit, Jede Polemik
von allzu großer Ausgebreitetheit und Einläßlichkeit, vor allem innerer
Hingabe und Erhitzung erregt ohne weiteres die Vermutung, dieser
letzteren Art zu sein. Brunner hat sich von ihr nicht ganz frei
gehalten.

Natürlich ist es ganz richtig, wenn er sich nicht lange mit dem

Schwärm der mystischen Kleinmeister und modischen Weltanschauungs-
dandhs abgibt, sondern durch ihre lockeren Reihen gleich auf den Kern
der feindlichen Schlachtordnung, den großen Schleiermacher, hindurchstößt.

Trotzdem ist aber die persönliche Zuspitzung der Polemik und
ihr stellenweise fast unwürdig gereizter Ton aus die Dauer ermüdend.
Es wäre wohl besser gewesen, die Bestreitung gegen eine große geistige
Gestalt aller Zeiten, nicht gegen einen einzelnen Denker und seine durch
Spezialexegese festzustellende historische Meinung zu richten. Daß hier
eine gewisse Ausschweifung festzustellen ist, erweist sich bei näherer
Betrachtung als bedeutungsvoll. Was an sich nichtig ist, dem gegenüber
bedarf es nicht eines solchen erschöpfenden Ausholens, eines derartigen
Aufwandes an Krafteinsatz und Erbitterung. Kurz gesägt, so kämpft
man nur gegen das, was zu einem selbst gehört wie sein Schatten, das,
was man als sein Gegenteil empfindet, aber in einem so organischen
Sinne, daß man es nicht los werden kann, weil man es zu seiner
eigenen Bestimmung braucht, und es nur vernichten könnte, indem man
sich selbst vernichtet. Daß Brunner dies Verhältnis nicht ins Bewußtsein

erhob, tut der letzten philosophischen Positivität und Synthetik
seines Standpunktes Abtrag; was in den Bezirken bloßen Kampfes an
Abgrenzung und vorläufiger Klärung zn leisten war, leistet er mit
bewunderungswürdiger Klarheit und Gründlichkeit.

Es handelt sich, kurz gesagt, um das ewige Doppelangesicht aller
Religion: Kirche und Sekte, objektive und subjektive, rationalistische und
irrationalistische, statutarisch-korporative und innerlich-Persönliche,
indirekte und direkte, transzendente und immanente Religion. Soweit in
diesen Bezeichnungen der Abteilung, welche übrigens sich keineswegs
sauber und eindeutig durchführen läßt, schon eine gewisse Be- und Ab-



Cmil lZrunner b?9

Wertung zu liegen scheint, wollen wir uns diese keineswegs zu eigen
machen, sondern uns darauf besinnen, daß die subjektiv-individualistische
Religion schon in ihrer definitorischen Anfangsposition infolge der
gesamten Geistesentwicklung der letzten 250 Jahre einen großen Vorteil
auf sich zu sammeln scheint, welchen wir ihr aber keineswegs als solchen
zubilligen wollen. Andererseits drängt diese Tatsache ganz zum
vornhinein und von außen her eine andere positive Überlegung auf.
Nachdem in zweitausendjähriger Entwicklung beide Seiten des Christentums

sich als beständig und unverwüstlich gezeigt haben, beide große
und schon durch ihr Format unbestreitbare religiöse Geister gestellt,
welche zur Wesensbestimmung und Wesensentwicklung der christlichen
Religion nicht mehr Wegzudenkendes beigetragen haben — ist schon
darum zu vermuten, daß das kein Zufall ist, sondern daß nur beide
zusammen und in ihrer Auseinandersetzung einen vollen Ausdruck des

Christentums ergeben. Verfolgen wir diese Seiten auf ihr Wesen
zurück, ivie sie schon im ersten Ursprung in den Worten Jesu keimhaft
nebeneinander liegen, so enthüllt sich uns ihr Verhältnis als das
notwendiger Ergänzung und wechselseitiger Bestimmung im Widerspruch,
mit einem Wort als dialektisch, Religion ist dialektischer Natur, wie
alles Tiefere und Ganzheitliche des Geistes. Dies zu leugnen, in der
partikularen Kampfhandlung aufzugehen, ergibt also mindestens kein
volles und wissenschaftlich erschöpfendes Wesensbild der Religion und
des Christentums im besonderen — tut aber auch jeder versuchsweise
isolierten Einzelposition in sich Abtrag. Wir wollen hier weniger auf
den mehr äußerlichen Gesichtspunkt Gewicht legen, daß es angesichts
der immer noch äußerst prekären Lage der Religion im heutigen
Geistesleben eigentlich weit zweckmäßiger wäre, sich von beiden Seiten
zu ihrer gemeinsamen Pslege und Verteidigung gegen ihre unbedingte
Verneinung zusammenzufinden. Ein solcher Aufruf wäre zwecklos, denn
von jeher bekämpfte sich im Geistesleben niemand so hitzig wie dic sich

Nahestehenden, als ob sie verwechselt zu werden fürchteten; ganz
besonders aber in der Religion, wo die rsbies tke«1«!zoruin sprichwörtlich
ist, und in der Politik. An diese fühlten wir uns lebhaft gemahnt
angesichts von Brunners echt deutschem Ausspruch, daß er Schleiermachers
Verteidigung der Religion nicht hoch einschätze; derselbe habe eine
Versassung in ihrem Inneren eingeführt, die zu verteidigen kaum der
Mühe lohne. Vor Jahren stand auch einmal ein Volk gegen eine
Ubermacht von Feinden, die es nicht besiegen konnten, bis es ihnen gelang,
ihm die Meinung beizubringen, daß die Verfassung, die man in seinem
Innern eingeführt habe, sich zu verteidigen nicht lohne. Ob einmal dies
Volk lernen wird, Staat und Vaterland jenseits der augenblicklichen
Berfassungsform als Gemeinsames zu empfinden? Ob die Theologen
einmal lernen werden, die Religion als gemeinsames und anvertrautes
Gut gegenüber dem Materialismus zu empfinden?

Es ist allerdings nicht zu übersehen, daß in der Religion das
Gleichgewicht der Sache und des Bewußtseins bereits fchwer verschoben ist.
Die evangelische Theologie steht zweifellos seit hundert Jahren in einem



680 Lrich lZrocK

ganz einseitigen Grade unter dem Einfluß des einzig großen Theologen
in diesem Zeitraum, Schleicrmachers, sodaß sie in ihrer Gesamtheit,
wie immer, wenn der eine der notwendigen Pole unlcbendig nnd darum
zurückgedrängt wird, sich mehr uud mehr in eine laue Mitte unspezi-
fischcn Charakters verwischte und abplattete. Das populäre Bewußtsein
wurde zuletzt mit Veröffentlichungen alter Mystik und neuer
Nachahmungen überflutet, welche in der oft billigsten Weise persönliche
Religiosität gegen kirchlichen Objektivismus ausspielten. Da war es

ungemein verdienstlich, die gegenteilige Position wenigstens als Denkbarkeit

für heutige Menschen, als Nachfühlbarkeit sür die gegenwärtige
Bcwußtseinslage wieder hinzustellen. Und so die innere Dialektik der

Religion, wenu auch wider Willen, überhaupt wieder in Form zu
bringen, Darnm wollen wir auch bei aller Einzelkritik der Brunncr-
schen Lehren immer impliziert mitvcrstanden wissen, daß wir n u r i n

ihrer A u s s ch l i c ß l i ch t e i t sie bekämpfen, als Moment ohne
jede Ermäßigung sie aber vollständig annehmen nnd mit der ihnen
entgegengehaltenen Gegenposition sie in jedem Augenblick im Gedächtnis
zu einem Ganzen zusammenzufügen wünschen und bitten. Hier fehlt
allerdings ein Bewußtsein dieser notwendigen Einordnung durchaus. Es
handelt sich bei Bruuner bei aller formalen Dcnkschärfe im Grunde
doch um unphilosophische Kontroverstheologie, die sehr energische, aber
nirgends mit Entschiedenheit über sich hinauskommende Herausarveituug
einer Hälftigkeit, Es wird einfach immer eine Position durch die
dialektische Gegcnposition beantwortet. Die zmillingshaften Gegensätze
menschlichen Geistes, Festigkeit und Flüssigkeit, Form und Inhalt, Stetigkeit

und Gestalt, Ratio und Materie, liegen im Anfang der Gcistes?
geschichtc schon mit vollendeter Klarheit wider einander. Eigentlich ist
alles Spätere nur eine Deduktion aus Heraklit oder Parmenides, Jede
Zeit vollzieht mit pomphafter Geste ihre Wendung vom Einen zum
Anderen, ein Schauspiel, das immerhin hundert Jahre nach Hegel
durchschaut und langweilig geworden sein sollte. Man sollte diesen
Bruderkamps heute nicht mehr als Wissenschaft bezeichnen — höchstens
als eine praktische Einstellung hat dies Sinn: als Protest, Verneinung,
Ausrottung alles Relativen; also etwa Savonarola,

Abgesehen mithin von der Sinnlosigkeit, eine so riesenhafte und
organische Erscheinung wie die Mystik in Bausch und Bogen verdammen
und abschaffen zu wollen, ist zu sagen, daß sie vielfach einen
umfassenderen Standpunkt gewonnen hatte, als Brunner hier annimmt.
Richtig ist, daß Schleiermacher in der ersten Fassung seiner „Reden
über dic Religion" eine Stellung von kaum zu überbietendem Radikalismus

bezieht. Hier ist in der Tat alles Psychologie geworden, reine
Immanenz, in sich schwingendes Gefühl, welches bei sich seine Qualitäten

hegt und nichts aus seinem Flusse heraussetzt; auch das Göttliche
nicht sich gegenüberstellt und über sich erhöht, sondern nur als
Beschaffenheit des Erlebens festhält. Aber selbst Schleiermacher ist schon

zu Anfang im Besitze der Einsicht in den dialektischen Charakter des

Geistes und damit in gewissem Grade in den partikularen seiner Auf-



Cmil Vrunner hgi

stellnng (vgl, l Auflage, Seite 5 ff,). Außerdem hat er diese Stellungnahme

später abgeschwächt; da sie sich ja auch, wie alles rein Parti»
tnlare, schließlich selbst aufhebt. Denn das eigentliche Beseligende, nm
desscntwilleu so das Gefühl rein bei sich selbst festgehalten wird, um
von jeder Erstarrung, Trübung, Selbsthemmung fernzubleiben, ist eben,
daß es als göttlich empfnnden mird. Das aber ist nur möglich, wenn
eS schon eine gewisse Transzendenz znm bloß empfundenen Inhalt in
sich hat. Einen Genuß und übcrhanpt Sinn gibt alles Seelische nur
her, wenn es in gewisser Weise au einem darüber Hinansliegenden,
einem Objektiven Halt hat und die Lust darauf bezogen nnd daraus
abgeleitet wird. Sobald das hedonische Element als solches heranstritt,

ist der Genuß schon herabgesetzt. Jedes wirkliche Erlebnis lebt in
seinem Gegenstand und verschwindet weitgehend darin. Wenn der
Dualismus von Psychologischem nnd Sinnhaftem bewußt wird, so tritt
ein, daß ans das Erlebnis gewartet wird, mau hängt hilflos davvn
nb, wird damit ganz zerstört, unwürdig, haltlos. Dieser grauenvolle
Zustand läßt sich gut an den mystischen Nonnen des Mittelalters
studieren. Es ist natürlich bis zu einem gewissen Grade dialektisch
notwendig, daß jene Spaltung eintritt; das naive Erlebnis drängt bei
allen tieferen Naturen meistens dazn hin. Aber um zum Glauben,
welcher inhaltlich irgendwie das erste Erleben einschließt, zu gelangen,
muß man bis zu einem gewissen Grade da hindurch, und nur wer von
jenem Erleben überhaupt nie berührt wurde, sieht darauf herab, Frühere
Zeiten waren bescheidener; das innere geistliche Leben stand so im
allgeineinen Bewußtsein, daß auch rationalistische Natnren in Ehrfurcht
davon als von etwas sprachen, das sie nicht erfahren hatten, ohne
darnm an sciner Wescnhaftigleit zn zweifeln. Man kann andernfalls
leicht dahin kommen, 40 Jahre, wie Tauler irgendwo sagt, aus allen
Vieren zu kriechen und den Himmel nicht mehr zu sehen — weil man
alles darüber Hinausgehende als frivoles Spiel, als eitle Seelenüppigkeit

ansieht, zn dem man nicht mehr den Mut aufbringt, und in einem
sterilen Hochmut des NichtHabens z» versteinern,

Dic Mvstiker wußten alle diese Dinge recht gut. Tatsächlich
erscheint denn anch sozusagen nirgends bei ihnen eine so extrem psycho-
logistisch-cmotionaic Rcligionstheorie, wie fie sich Brnnncr als Gegner
zurechtmacht. Eine ausdrncllicbc Beachtung des Gcfühls sowohl an sich

wie als Medinm der Religion tritt erst nach Abschluß der Mystik unter
weltlichen Einflüssen auf, Dic frühere eigentliche Mystik geht ganz
andere Wege, Eine dnmvfc Gcfühlsversenktheit, ein haltloses Gieren
nach der Lust des Erlebnisses als solcher sindet sich nur bei den Frauen,
besonders bei den snddcntschcn Nonnen der bekannten mystischen Klöster
Töß, Cvlniar-Unterlinden, Ndelhnnsen, Engclthnl n, s, w. Die größte
unter ihnen ist Mechthild vvn Magdeburg, bei welcher, sich im Maße
der großzügigeren Gcmntsvcrnnlagnng Ansätze znr Objektivierung des

Gefühlslebens finden, Heinrich Sense hat neben seinen ganz femininen
nnd psychologistischen Jch-Zengnisjen Schriften von höchster Objektivität
verfaßt. Bei Theresin vvn ^csn nnd Antvinette Pvnrignon finden sich



bS2 Crich lZrocK

Zusammensetzungen eigener Art von hilflosester nichtsnutzigster Subjektivität

und mehr oder minder verdauter Theoretik der Mystik und
Metaphysik. Auch der Typ der Angela da Foligno und Katharina von Sien«
bietet nichts grundsätzlich Neues. Bei den wirklich großen Mystikern aber
ist von Gefühlsrausch und in sich bebendem Orgiasmus, wie er Brunner
immer vorschwebt, auch nicht im allergeringsten die Rede. Ganz
übereinstimmend zeigen sie eine ausgesprochene Abneigung gegen alle
„Erlebnisse", Erscheinungen, Erleuchtungen, Verzückungen — kurzum das
eigentlich Qualitative des Gefühls, den sogenannten „Geschmack". Das
führt oft bis zu einem gewissen Rationalismus, fast immer aber bis
zum Begriff einer Seelenhaltung, die man nur als „Glauben" bezeichnen
kann. Es handelt sich für sie nur darum, sich selbst die nötige
Behandlung angedeihen zu lassen, ob sich eine lebhafte Empfindung deS

Heils einstellt, ist unwesentlich. Ja, es kommt dabei gelegentlich sogar
ein Monismus ähnlich dem Brunner'schen heraus; es handle sich nicht
um unsere Empfindung von Gott, sondern um Gott selbst, ob er selbst
in uns fei — was sich nicht ins menschliche Gefühlsleben projiziere,
Besonders sei in dieser Hinsicht Tauler und später Frau von Guyon
hervorgehoben, welche letztere zu einem völlig protestantisch anmutenden
Glaubensbegriff vordrang und das Treiben der Konvulsionäre und
Inspirierten mit Abscheu brandmarkte. Hier wird eine rein aktualistische,
auf die augenblickliche Lebendigkeit sich stützende und mit ihr
verfließende Religiosität als eine wertlose Velleität angesehen, das rein in
sich selbst oszillierende Gefühl, welches sich in sich selbst befriedigt und
nicht in seinen Gegenstand zurückgeht, als geistliche Naschsucht, als Eu-
dämonismus, als ein nur pädagogisch zu bewertender Zustand
hingestellt, der zur Anlockung für Anfangende Berechtigung hat, darüber
hinaus aber geradezu als das schwerste Hemmnis und Verderbnis höheren
geistlichen Lebens erscheint. Wir wollen uns angesichts der völligen
Durchgängigkeit und Gewöhnlichkeit dieser Stellungnahme bei den

Mystikern versagen, hier breitere Anführungen aufzurollen. Nur Frau
von Guyon soll zu Worte kommen, um zu zeigen, daß gerade noch am
Ende der Mystik sich ihre große intellektuelle und objektivierende Selbstzucht

gegenüber den modernen subjektivistischen Tendenzen, welche gerade
in der weltlichen Umgebung jener Frau schon zerstörende Orgien feierten,
als ungebrochen erwies.

„Nur der grobe Mensch handelt aus Gefühl" (auch die bloße
Vernünftigkeit wird abgelehnt). „Wer das Licht besitzt, begreift es nicht;
denn weit entfernt, sich begreifen zu lassen, begreift es vielmehr selbst

denjenigen, welcher es besitzt, und es blendet ihn derart, daß es ihn
nichts sehen läßt von dem, was es iit." (Oiseours «Kretiens, Paris 1790,
I 150.) „Auch wenn man Gott nicht fühlt, ist er doch da. Man darf
keineswegs bei dem Gefühl stehen bleiben, denn das Gefühl ist nur dies
oder das. Da Gottes Gegenwart nicht vom Gefühl abhängt, muß
Glauben und Geduld es ersetzen. Gott ist unveränderlich in dem Herzen
dessen, der will, was er befiehlt, ohne die Gefühle nm Rat zu fragen.
Die Bescheidung: Verwirrung und Aufregung und sogar die Abwesen-



Cmil IZrunner 683

heit zu ertragen, ist eben die sehr hervorstechende und wirkliche Gegenwart

Gottes. Wenn man sich nicht frühzeitig gewöhnt, durchaus nicht
mittels der Gefühle vorzuschreiten, macht man keine Fortschritte und
setzt sich tausend Illusionen aus. Die Gefühle wechseln unaufhörlich und
können keinen Beharrungszustand tragen. Man muß also mit dem
Glauben und der Bescheidung über alle Gefühle hinausgehen," (Ebenda
II 90.) „Glauben ist ohne Evidenz und ohne (äußere) Gewißheit, und
ohne sie auch nur haben zu wollen. Glauben heißt Nicht-Wissen, das
heißt bezüglich der Erfahrungskenntnis und nicht bezüglich der Glaubens-
gewitzheit. Alles, was bemerkt, fühlbar und gekannt ist, ist nicht Glauben,
sondern vielmehr ihm entgegengesetzt; Glauben geht nur auf die un-
gclannten und ungesehenen Dinge," (Ebenda I 421. Vgl. auch 426: Auch
alle inneren Erfahrungen sind nicht dem Glauben ebenbürtig, welcher
durch die völlige Verzweiflung und Vcrlassung hindurch muß; 434:
Ausgeführte Gegenüberstellung des Wegs der inneren Erfahrungen und
desjenigen des Glaubens; 436: Im Glauben wandeln wir nicht mit eigenen
Schritten (pas), sondern mit den Schritten (äsnmrenes) Gottes. —
Alles, was gefühlt und unterschieden wird, ist nicht Gott.) Dies alles
dürfte recht nah bei Brunner stehen — auch bei seinen Einseitigkeiten.

Also mit der gefühlstrunkenen Mystik ist es nichts. Andererseits
bleibt es selbstverständlich dabei, daß die Mystik im ganzen doch immer
eine wesenhafte Beziehung auf das Erlebnis aufrecht erhält — wie denn
keine Religionsform dessen überhaupt ganz entraten kann, wenn sie es

auch behauptet. Was nicht erlebt wird, von dem ist überhaupt uichts
bewußt — vom „Aussagen", welches die Mystiker durchweg als
unmöglich ablehnen, natürlich abzusehen. Wer die innere schwebende
Lebendigkeit auch nur weitgehend ausscheiden will (ganz ist es unmöglich),

wird die Religion aufs furchtbarste verarmen. Es bleibt dann
eben nur das Kirchentum in seiner Plattesten Ausartung, die alle tieferen
religiösen Geister von einem innerlicheren und individualistischeren
Religionsbegriff aus mit Recht bekämpft haben. Diese Abwegigkeit ist der

Standpunkt einer völligen Entferntheit alles Absoluten vom Menschen,
welcher dann nur aus Büchern und von Priestern davon erfährt, deren
Legitimation ihm gegenüber zwar in hohen Tönen beansprucht wird,
aber ihre wirkliche Begründung nur in ganz unbewußten Erlebnissen

und ebensolcher autonomer Billigung des Einzelnen hat.
Überhaupt nährt sich diese Religionsform in Wirklichkeit fast restlos von
kleinen Ansätzen, Velleitciten und Schwebungen von Gefühlen, inneren
Wahrnehmungen und persönlichen Berührtheiten, welche aber als solche

ganz unproblematisch bleiben. Alles Bewußte und Systematische hält
Gott in ängstlicher raumzeitlicher Entfernung vom Einzelmenschen, nur
durch Kirche und Dogma vermittelt: er war einmal zu biblischen Zeiten
unmittelbar, wird es wieder am Ende aller Zeiten sein, jetzt ist er
fern im Himmel und tief in sich zurückgezogen und hat den Einzelnen
an den umständlichen und indirekten Weg über die kirchlichen,
dogmatischen und sozialen Hierarchien verwiesen, in die er seine Eingeordnet-
heit als grundlegenden göttlichen Willen hinzunehmen hat. Es bedeutet



S84 Crich SrocK

dies gleichfalls, fich auf den extremen und fürmalen Rechtfertigung?-
ftaudpunkt zurückzuziehen, vermöge dessen der Meusch nicht innerlich
wirklich verwandelt, sondern nur äußerlich iu eine mechanisch allgemeine
Operation, ein Als Ob, einbezogen wird. So steht man voll und ganz
auf der Linie einer typischen Gefahr des Protestantismus, Rückt man
den Quellpunkt des der Möglichkeit nach Wirklichen, Besessenen,
Aktualisierten zu weit vom Leben fort, so verkümmert dies, alles wird
Welt, der Amerikanismus ist da. Wir wollen hier das Wort eines
liebenswürdigen Weltmannes der Gegenreformation anführen, welcher
an der Religion ein sozusagen humanes Interesse nahm und dadurch
vielleicht für ihre Wirklichkeit zuweilen einen besseren Blick hatte als
für ihre nur in der Forderung bestehende Folgerichtigkeit und Absolnt-
heit. „Die innere Freude der Frommen kommt von der geheimen
Versicherung, Gott angenehm zu sein. Die reformierte Religion entblößt
die Menschen von jedem Vertrauen auf Verdienst, Das Gefühl der
Prädestination läßt die Seele ohne Gefühl nnd Bewegung unter dem
Borwand, alles mit Unterwerfung vom Himmel zu erwarten, Sic sucht nicht
zu gefallen, sondern begnügt sich, zu gehorchen, und in einem Pünktlichen

und allen gemeinsamen Kult macht sie Gott zum Gegenstand eher
ihrer Regelmäßigkeit als ihrer Liebe, Um die Religion in ihrer Reinheit

zu halten, wollen dic Calvinistcn alles, was menschlich scheint,
reformieren. Aber oft schneiden sie zu viel von dem weg, was sich an
Gott wendet, weil sie zu sehr den Menschen von dem, was vom Menschen
ausgeht, wegschneiden wollen." (St. Evremond, Oeuvres melses, Amster-
dam 1704, III 44/45).) In der Tat trifft dies, mag es auch in manchem
katholisch-apologetisch gemeint sein und einer gewissen Einseitigkeit nicht
entbehren, das Problem völlig genau. Wer das Menschliche aus der
Religion radikal entfernen will, behält schließlich nichts übrig. Eine
Religion, welche das Göttliche und seinen Sinn ganz in ihm selbst ruhen
läßt, ohne es ins Leben hinüberzuleiteu und darin darzustellen, wird in
allem Menschlichen nichtig. St. Evremond führt dann weiter aus, wie
die Frömmigkeit der Reformierten zu einer genauen und pflichtgemäß
ausgeführten Beschäftigung wird, wie bürgerliche Verbindlichkeiten oder
andere profane Lebensinhalte. Er spielt bereits auf den Pietismus als
Reaktion dagegen an. In der Tat liegt da eine Gefahr, welcher der
Protestantismus nicht durchweg entgangen ist.

Diese Ausartungen des bloß kirchlichen und Nur-Glaubens-Prinzips
sind gewiß nicht Brunners Meinung, aber die objektiv unausweichliche
Folgerung, wenn man so durch eine völlige Scheidewand zwischen Gott
und Mensch jede irgendwie formal gleichgeordnete Berührungsmöglichkeit

verhindern will, um Gottes Alleinheit sicherzustellen — welcher hier
überall nur er selbst ist und das Menschliche nur vertilgt. Alles Göttliche

fällt dann rein in Gott, und von einem eigentlichen Erlebnis darf
nicht die Rede sein. Zwar ist eine Ansicht des Erlebnisses denkbar,
welche diesem Standpunkt recht gibt. Die Vereinigung der sich in
gewissem Sinn ausschließenden Faktoren des Menschlichen und Göttlichen
darin ergibt eine nene Einheit, welche irgendwie eben wieder mit dem



Cmil lZrunner b8S

Göttlichen und mit ihm in einem eigentlichen Sinne identisch ist.
Erleben ist im Grunde immer mehr als Erleben, ist, wie jeder weiß,
der es wirklich einmal in sich empfangen hat, die Sache selbst — auch
außerhalb des religiösen Gebietes. Das heißt, der Streit dreht sich

nur darum, in welchem Sinne in der letzten Einheit etwa das Menschliche

erhalten bleibt. Aber allerdings besteht die Möglichkeit, die beiden
Elemente auseinanderzuhalten; wie weit im Erlebnis selbst, sei hier
nicht untersucht, doch jedenfalls von außen her; das erweist die nicht
wegzuleugnende Tatsache der Wissenschaft, die Betrachtung des Erlebens
als einer psychischen Tatsache, Alles Denken und Stellungnehmen muß
in gewisser Weise in dem einheitlichen eigenen Erleben stehen, sonst
gerät es ins Leere, gleichzeitig sich aber darüber hinaus stellen und seine
Teile unterscheiden, es von außen kritisch bestimmen — wodurch jenem
in gewisser Weife Eintrag, in gewisser aber auch erst Genüge geschieht.
Denn die Entzweiung ist eine so notwendige Operation des Geistes wie
die erste Einheit, die Sache selbst, ja notwendig für diese letztere selbst.
Man kann darüber klagen, wie die Irrationalsten tun, über den Gegensatz

von Ganzem und Teil, Einem und Vielem vernünfteln, und dieser
Gegensatz ist auch eine notwendige Einsicht, Tatsache ist aber, daß wir
keinen Schritt ohne diese Haltung tun können, Tatsache, daß der immanente

Gegensatz des vereinzelnden Denkens, das doch von Ganzheiten
lebt, bis zu einem gewissen hinlänglichen Grade überbrückt wird. Man
muß stellungnehmend erlebt haben, um neutral analysieren zu können,
und in einem gewissen Sinne auch umgekehrt. Wir möchten hier zur
engeren Beziehung auf unser Thema einen Absatz aus einer Schrift
von Tillich anführen, welche unter dem Titel „Kirche und
Kultur" soeben bei I. C. B. Mohr in Tübingen erscheint und sich gleichfalls

stark von Barth beeinflußt zeigt: „Man behauptet, daß (die Frage
nach dem Verhältnis von heilig und profan) diese einfache Nebenordnung

von heilig und profan, von Kirche und Gesellschaft schon eine
Aufhebung des einen Gegensatzgliedes, nämlich des Heiligen, bedeute und
eine Nivellierung auf dem Boden des Profanen, Man bestreitet, daß
die Kirche überhaupt in dieser Weise als Allgemeinbegriff und menschliche

Größe betrachtet werden dürfe. Man sieht schon den Verlust des

Heiligen darin, daß es mit dem Profanen auf gleiche Stufe gestellt
werde. Dieser Einwand geht aus von der durch Kierkegaard bestimmten
dialektischen Theologie, nach der das Heilige immer nur in einem
negativen, niemals in einem polaren Verhältnis zum Profanen stehen
könne. Das Recht dieses Einwandes ist unbezweifelbar. Keine Theologie
und Religionsphilosophie kann daran vorübergehen. Es liegt oft eine
mehr als dialektische, eine prophetische Kraft und Eindringlichkeit in
diesem Kampf für die Unbedingtheit des Göttlichen. Aber Theologie
und Religionsphilosophie sind nicht Prophetie. Ihre Form ist notwendig
objektivierend und dadurch vereudlichend und nivellierend. Wohl handelt
die Theologie vom Paradox und vvn nichts anderem, aber sie muß
darum nicht nur in Paradoxen von ihm handeln. Es könnte ihr sonst
geschehen, daß sie durch Dogmatisierung dieser Form gerade das wirk-



6S6 Crich lZrcicK

liche Paradox verliert" ^) — welches nur, möchten wir hinzufügen, in
der Bewegung, in der jedesmaligen Uberwindung des Relativen das
absolut und wirklich Absolute gewinnt, nicht aber in der toten Aus«
spannung des Gegensatzes, welcher dann zugleich sich selbst aufhebt, in«
dem eben das Relative überhaupt in ein absolutes Nichts verwiesen
wird. Die Wissenschaft muß Absolutes und Relatives positiv
nebeneinanderstellen und aufeinander beziehen, womit jenem durchaus nichts
abgeht, denn die Beziehung ist inhaltlich immer wieder die
verlangte Aufhebung, welche zwar im Ernst, aber nie ein für alle Mal
geschieht. Denn ohne kritisches Prinzip gibt es überhaupt nichts Inhaltliches,

auch nicht das Absolute. Alles Ausdenkbare, auch es, steht unter
diesem Dualismus. Alle Bestimmung ist gegenseitig; nichts läßt sich

von Gott her bestimmen. Es gibt nur die Selbstvernichtung in jedem
Sinne, das Nirwana, oder das Absolute als Setzung und jeweilige
Überwindung des Relativen, nichts Drittes. Indem das Absolute als
zugleich vom Relativen bedingt angesehen wird, wird es nicht selber
relativ, sondern, hierdurch zu sich selbst gelangend, gewinnt es erst die
Unbedingtheit als etwas Sinnvolles und Positives. Das zeigt die
gesamte Geschichte des christlichen Denkens: welche eben von der absoluten
Negativität Plotins und des Areopagiten über Eckehart und Angelus
Silesius, welche Gott als aus den Menschen angewiesen setzen und mit
dieser Gleichordnung die Uberwindung des Relativen abschneiden, zur
Zusammenfügung beider Stellungen hinlenkt: zu Hegel, welcher das
Absolute als es selbst und sein Gegenteil, sowie die Vereinigung beider als
das Ein-und-Alles faßt.

Was ist es, das Brunner hindert, sich diesen Standpunkt
anzueignen? Die Besorgnis, Gott herabzuziehen, wenn er im Ernste in die
Welt herabsteigt. Man könnte — nicht nur metaphorisch — sagen, Gott
selbst hat diese Besorgnis nicht gehabt, und dies sei eben das tiefste
Mysterium alles Denkens und Seins, und das Wesen des Glaubens
selbst. Allein man kann diese letzte Frage zurückstellen; denn das
Relative und Menschliche läßt sich ja nur scheinbar und punktuell auch

nur einen Augenblick fernhalten. Es ist unmöglich, aus der reinen
Form auch nur den allerkleinsten Inhalt hervorgehen zu lassen, im
Denken wie im Glauben, Hätte Brunner seine Lehre irgendwie mit
dem religiösen Leben in seinen Einzelheiten konfrontiert, wäre er irgendwo

aus der verkrampften Zentralstellung zur Analyse der Breite der
Religion übergegangen, so hätte sich ihm das Problem aufdrängen
müssen, was denn nun geglaubt wird und werden soll und warum
das. Wir meinen damit weniger einzelne historische Dogmen als die
unmittelbaren Lebens- und Glaubensziele des Einzelnen; aber auch das
Prinzipiellste des Glaubens ist seinem Inhalt nach unableitbar. Es scheint,

i) Wir möchten auch, abgesehen von der hier gebotenen Beziehung,
empfehlend auf dieses Druckheft hinweisen, da es so recht auch in seinen

übergroßen Kühnheiten, denen wir nicht durchweg folgen können, den Unterschied der
heutigen Metaphysik-, stellungnahme-, ausdeutungs- und bewertungsfrohen
Geisteswissenschaft gegenüber dem lendenlahmen Historismus der Borkriegszeit zeigt.



Cmil lZrunner 637

daß hier ein Rationalismus ähnlich dem Husserl'schen zum Durchbruch
kommt, welcher sich, um seinen Monismus zu retten, immer noch ein
Stück Naivität bewahrt, mittels welcher einige Inhalte für rational
schlechthin (sei es bezüglich des Denkens oder des Glaubens), für formal,
mit der Form gegeben, erklärt und von der allgemeinen Relativität und
dem Psycholvgismus ausgenommen werden. Tatsächlich ist aber aller
Inhalt, der erkannt wird, zugleich rational, „gültig" durch dic
Beziehung des Denkens über sich hinaus, zugleich aber auch innerseelisch,
dadurch, daß dieses Übersichhinausgehen doch für die äußerliche Betrachtung

innerhalb der Seele, im seelischen Vorgang restlos beschlossen
bleibt. Der Ausdruck des „Nichtgegebenen" ist also durchaus unerlaubt.
Was ist das Nichtgegebene? Für eine gewisse und nicht fernzuhaltende
Betrachtung muß alles irgendwie und irgendwo gegeben sein. Die
Ignorierung der Berechtigung und Unentbehrlichkeit der Empirie kann sich

nur dadurch halten, daß überhaupt nicht aus der heroischen Abwehr-
Grundstellung, aus dem substanzlosen Mittelpunkt sich hervvrgewagt wird.
Es wäre nicht schwer, alle die künstlichen, aber mit bemerkenswerter
Wortkunst bei sich selbst festgeschraubten Positionen dieser Theologie des

Absoluten mit leichtem Impuls über sich hinauszutreiben und die
Gegenpositionen darin aufbrechen zu lassen. Der Glauben ist eben nur
ein Grenzbegriff, der zu seiner Ausfüllung auf den Gegenpol des
Besitzes angewiesen ist. Wie das Denken, lebt er inhaltlich von irgend
einem noch so virtuellen, einschließlichen, vorausgegangenen Erfahren
und Besitzen.

Es ergibt sich also, daß wir es hier mit einer theologischen
Umsetzung des monistischen Idealismus, der Kant'schen Lehre besonders in
ihrer Marburger Auslegung, zu tun haben. In dieser ist alles, was
Gegenstand, Inhalt, Substanz, Wirklichkeit, Objektivität bedeutet,
schlechthin verpönt; dafür ist immer Ich, Form, Funktion, Idee,
Methode zu setzen; alles erschöpft sich in einer freischwebendcn Funktionalität,
von welcher gänzlich unerfindlich bleibt, wie sie die ganze Welt aus
sich hervorholt, bezw, in sich auflöst. Man kann dies Immanenz oder
Transzendenz nennen, ganz nach Gefallen; alle isolierten Teilstandpunkte

fallen schließlich zusammen. Bei Brunner geht alles auf
Jenseitigkeit, Abreißen der Verbindungen; nennen wir es also Transzendenz.
Alles Besitzen wird in eine unendliche Bewegung aufgelöst, deren Sinn
es ist, nie an ihr Ziel zu gelangen. Es wird so, um den Glauben von
der bewegungslosen Besitzlichkeit des Intellektualismus zu entlasten, die
Hegel'sche Dialektik ohne Namennennung angenommen, jedoch die Hälfte
ihr weggeschnitten; daß das Absolute immer wieder augenblicksweise
wirklich verwirklicht ist, daß ein System vorhanden ist, welches sich nicht
nur immer wieder öffnet, sondern auch immer wieder schließt; nicht nur
Transzendenz, sondern auch Immanenz — welch letztere aber Brunner
als eine Verunreinigung und Herabziehung des Absoluten suspekt ist.
Die Bewegung gelangt nur dadurch in Fluß, daß ihr der Gedanke des

wirklichen Besitzes vorgehalten wird, aber hier wünscht sie nicht über
sich Hinauszugelangen, sich an ihren Gegenständen, den Dingen, zu



688 Crich lZrocK

verheben, un—rein zu werden, sondern will „rein" bleiben. Das Reine
hat in diesem rationalistischen Standpunkt charakteristischerweise eine
Doppclbedeutung (etwa wie frz. rsAu.li.er), deren beide Seiten in Kants
Ethik z. B. zusammentreffen. Rein ist das Denken, das von jedem
materiellen qualitativen irrationalen Bestandteil freibleibt; rein ist das
Handeln, das von jedem Zielpunkt, von jedem inhaltlichen aus der Sache
stammenden Movens sich fern hält; rein der Glaube, der nur aus sich

selbst, ohne jede Hülfe durch bestimmte Konfigurationen erfahrenen
Wirklichkeiten das Absolute nachschafft. Und daher weiß man nicht, wie
die einzelnen Denk-, Wollens- und Glaubensakte Zustandekommen. Nicht
umsonst heißt dieser Standpunkt kritisch. Es ist die Angst, sich zu
verlieren, welche lieber rein kritisch und negativ bleibt, als bejahend,
handelnd, erlebend, besitzend und darum unkritisch, naiv, affirmativ,
gemischt, synthetisch. Rein ist nur der Tod, kritisch nur das bekannte
„Stricken des Strickens", das sich selbst Aufzehren und Aufheben der
reinen Tathandlung.

Ähnliches deutete ja St. Evremond in der angeführten Stelle an:
die Entleerung der Religion durch die scheinbare absolute Verlegung
ihres Sinns in das Subjekt, in die bestimmte Haltung und Handlung
unter Entwertung der selbständigen Bedeutung des Zielpunktes dieser
Haltung. Indem aller Wertakzent auf Glauben und Willen sich verlegt,
verliert das Leben seinen letzten Ernst, der nur im wirklichen
Durchbrechen zu einem Ziel zu erlangen ist. Die absolute Hochschätzung des

formalen guten Willens (Kant ist hierin völlig Protestant) und des

Glaubens sozusagen ins Blaue hinein, ohne daß man bis im Letzten
von — gut, vom Erfolge mit Haut und Haaren sich abhängig
machte; ohne die wirkliche Wirklichkeit, die Parusie, das Erlebnis als
Sinn, das hochzeitliche Kleid der realen Überwindung, die Sammlung
des Ganzen in eine Aktualität mindestens als ernst genommenes Ziel
— ohne das ist alles nichts. Hier gewinnt auch das pietistische Wort
vom Sünder, der mit einer Träne das Höllenfeuer auslöscht, das
mystische von der Braut, die sich mit einem Kuß mehr um Gott
verdient als alle Mietlinge mit Arbeit bis zum Tod, seinen guten Sinn.
Für die Gefahren, die in einem solchen geistigen Aristokratismus, in
seiner Ausschweifung zu einem religiösen Virtuosentum und Geniekult
liegen, ist dieser Standpunkt um so weniger verantwortlich, als er nicht
den katholischen Verdienst-, Gefühl- und Erfolg-Standpunkt gegen den

protestantischen der Funktionalität und des guten Willens einseitig
ausspielen will, sondern die dialektische Einheit beider sucht, welche der

Apriorität des Glaubens ihre volle formale Abfolutheit läßt, ja erst

gewährt.
Aber wohl gemerkt, bloß formal. Gewiß ist der Glaube kein Ab-

photographieren einer empirischen Wirklichkeit, die nur zufällig nicht
erfahren wird, gewiß gibt er allen seinen an sich wurzellosen Inhalten
die Form des letzten Absoluten. Aber dazu bedarf es eines gewissen
Ausgangs aus sich selbst. Das „Reine" muß „unrein" werden, ja sündig,
das Apriorische muß sich in das Erfahrene mengen und mit ihm er-



Cmil lZrunner S8?

füllen, znr Pflicht und Sinngefinnuiig muß ein materiales
Glücksverlangen treten, altmodisch ausgedrückt, die izrätiä gslsotirns muß immer
wieder Stoff und Ansatzpunkte bieten, die Erfahrung des Lebens mit
seinen Einzeltatsachen immer wieder die qualitativen Schemata des

Glaubens wie des Denkens berichtigen, einreißen und erweitern, in
größere einordnen. Auch Don Quixote glaubte an seine Sendung, und
doch wird schwer zu erweisen sein, daß die Fehlerhaftigkeit seines
Glaubens nur aus dessen Form, Einheitlichkeit, Folgerichtigkeit oder
dergleichen stammte. Die Verneinung der Erfahrung durch den Glauben,
die Verneinung der Welt durch Gott, ist nur eine bestimmte
Verneinung, nnr eine Verneinung als einer bloßen Erfahrung und als der
Welt. Und die Form nimmt durch diese bestimmte Verneinung den

Inhalt in sich auf und fügt ihn in eine höhere Einheit zusammen. Was
bloße Stimmung war, wird System.

Jeder der beiden Faktoren muß erst durch sein Nichts hindurch,
ehe diese Einheit gefunden wird. Wie das losgelöste Menschliche und
Inhaltliche an seiner Zufälligkeit in sich zerfällt, braucht nicht
ausgeführt zu werden. Auch das losgelöste Absolute geht diesen Weg.
Das ist bei Brunner mit Händen zu greifen. Trotz aller Kunst der
äußeren Abwandlung kommt er doch in keinem Satz irgendwie wesentlich

über den Gedanken hinaus: Gott ist alles, alles andere ist nichts.
Das, was losgelöst ist, kann nicht bestimmt werden; man nennt es daher
mit Recht das Nichtgegebene. Werden alle menschlichen Maßstäbe nnd
Werte vvn Gott nur ins Nichts gewischt, so hört alles Leben, alle
Spannung und Bewegung auf. Alles Wesenhafte ist Gott, alles, was
im Menschen wesenhaft ist, ist Gott selbst, Gott liebt, glaubt, lobt sich

selbst in ihm — wie die Mystik durchweg sagt. Beide Monismen kommen

hier, wie immer, zusammen. Beharrt man, die Lokalisierung: „in ihm"
sei sinnlos, da Gott alles, der Mensch nichts sei, mithin der Mensch
das Nichtgegebene; so schiebt man nur den immer erneut wieder
aufbrechenden Widerspruch zurück. Denn schon das „sich selbst" in Gott ist
monistisch unverständlich und schließt den ganzen Dualismus von Gott
und Mensch ein.

Geht man vom Gegebenen aus, so bleibt natürlich das
gleichschreitende Ausgehen vom Absoluten ein Korrektiv, da in dem Aufbau
des Einzelnen schon vom ersten Grund auf immer das Absolute als
konstituierender Maßstab anwesend ist. Aber zum Nichtgegebenen wird
wirklich ein positives Verhältnis gewonnen, und dadurch erhält jenes
einen Inhalt. Gott ist hier die Vernichtung des Menschen durch
dessen Erweiterung und Aufhebung (dies im Hegel'fchen Sinne von
Beseitigung, Bewahrung und Erhöhung). Dort ist Gott nur das

Vernichtetsein des Menschen, der ewige Tod; er hat sich so ganz von
ihm gelöst, daß er in sich selbst ins Nichts gesunken ist. Das Geheimnis
der christlichen Religion ist aber der Mittlergedanke: Gott wird Fleisch,
nimmt Gestalt an, um immer über sie hinaus ins ewig Erfülltere
und Positivere zu wachsen — oder wie die Patristik sagt; Gott wird
Menfch, damit der Menfch Gott wird. Die Unendlichkeit ist nur ein



690 Crich lZrocK

Positives, indem sie ihre Form als Sinnbild ihrer gestaltet, und sie
dann als Schranke wieder in eine höhere Form aufhebt.

Die Welt ist bezüglich Gottes immer zugleich negativ und positiv:
seine Verhüllung und seine Offenbarung, sein Hemmnis und sein
Gleichnis, seine Beeinträchtigung und seine Vollendung, der Fortweis
von ihm und der Hinweis auf ihn, seine Trübung und seine
Konkretion, seine Verfälschung und seine Verkörperung, sein Verworfenes
und sein Gebilligtes, sein Ausgeschiedenes und sein Hineingezogenes,
Abfall von sich selbst und Zugang zu sich selbst.

Bezüglich der menschlichen Werte drückt Tillich das so aus: Gott ist
zugleich Sinngrund und Sinnabgrund. Oder anders herum: alles
Uber ist zugleich Neben, In allen großen Zeiten hat die christliche
Religion und Kirche diese Doppclheit gesühlt und dargestellt, ganz
besonders im Mittelalter, welches in der glücklichen Lage war, ohne zu
mechanisch und zu viel denken zu müssen, die organischen Gegensätze
nebeneinander lebendig bestehen lassen und ihre Einheit im Leben selbst

ruhen lassen zu können. Keine Religion, welche immer es auch sei, macht
den Menschen wirklich zu nichts. Alle legen den größten Wert auf sein
Verhalten, sei es auch nur zur Selbstvernichtuug oder, wo auch die

Vernichtung allein Gott vorbehalten bleibt, in der passiven Bereitschaft
zum Vernichtetwerden. Auf jeden Fall bleibt ihm eine durch Gott
niemals zn ersetzende Freiheit nnd Positivität gewahrt. Jede solche Passivität

ist im Grunde höchste Aktivität; wieviel mehr noch, wenn der Mensch
nicht als eine wegzuwischende, weil störende Episode, sondern ein
notwendiger, seinen Sinn behaltender Umweg Gottes zu sich selbst ist.

Allein das Christentum aber hat das Doppelwesen des Menfchen und
der Welt, in welchem die Religion erst sich selbst vollendet, in seinen
Grundgedanken aufgenommen. Drücken wir es nicht auf tiefere Stufen
dumpfer Orientalität zurück, in die das Abendland doch nicht mehr
hinab kann. Es muß seinen Weg bejahen und kann nur vorwärts sein
Heil finden. Dies ist der beste Sinn des Protestantismus.

Und dieser Kern läßt sich auch schließlich bei Brunncr aufspüren.
Indem wir unsere Anmerkungen zu feinem dogmatischen System in
einen breiten Rahmen spannten, suchten wir auf jeden Fall zu einem
positiven Ergebnis zu gelangen, welches immer zu erwarten steht, wenn
man Autoren als geistesgeschichtliche Typen auffaßt. Und Brunner
erleichtert diese Einstellung, da er, wenn er auch vielleicht mit unserer
Einordnung nicht einverstanden wäre, doch in der Energie und
Folgerichtigkeit seines Denkens die Problematik des einen Geistespols
erschöpfend herausarbeitet. Freuen wir uns der Stoßkraft und Blutwärme
dieses Geistes und wachen wir zugleich darüber, daß das Ganze genug
Gewicht in sich selbst behalte, um diese starke Tendenz vor seine
Entwicklungen spannen zu können, ohne daß die Resultante allzu weit nach
dieser einen Seite gerissen wird. In dieser Einordnung wird Brunner
und dic Seinigen dem gesamtdeutschen Wesen einen unendlich dankenswerten

Dienst leisten, mit welchem sein Stamm von jeher vom Königreich

des inneren Deutschlands reichsunmittelbar belehnt war: im Gegen»


	Emil Brunner

