
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 4 (1924-1925)

Heft: 3

Artikel: Das Wesen der Theologie im politischen und geistigen Leben
Deutschlands : eine kulturtypologische Studie

Autor: Schrötter, Karl Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IIS Karl (Zeorg Schrötter

vor den schweizerischen diplomatischen Vertretungen im Ausland noch anderweitig

geschehen ist, entzieht sich unserer Kenntnis, ist aber anzunehmen. Nach
dem Grundsatz: „Nur immer tüchtig verleumden, es bleibt immer etwas hängen",
werden einzelnen dieser Gegner Handlungen zugeschrieben, die sie nie begangen,
und Gesinnungen unterschoben, die sie nie besessen haben; auf das, was „diese
Leute" wirklich begangen und wirklich gedacht haben, kommt es dem Verfasser
des Berichtes aber auch gar nicht an; seinen Zwecken genügt es, wenn das,
wessen er sie bezichtigt und verdächtigt, sie in den Augen der Empfänger des
Berichtes herabzuwürdigen und zu schädigen vermag; wehren können sich die
Betroffenen gegen diese Verleumdungen und falschen Verdächtigungen ja »icht,
weil sie keine Kenntnis von diesem hinterrücksen Treiben haben.

In einem öffentlichen Maueranschlag, weil ihnen die Presse verschlossen
blieb, mußten sich die Genfer Verteidiger der Freizonen vor ^ Jahren gegen
jene Blätter, auf die sich der Bericht des Politischen Departements unter anderen
als Kronzeugen beruft, wehren; daß sie noch immer fortführen, „durch
persönliche Anfeindung" von Schweizerbürgern, die es wage», schweizerische

Interessen zu verteidigen, „der Sache des Auslandes zu
dienen". Sogar die „Neue Zürcher Zeitung" sprach kürzlich über Blätter wie
die „Tribune de Gensve" und „La Suisse" das Urteil, sie hätten während
des Krieges und in den Jahren nachher „im Dienst französischer Interessen
gearbeitet, auch wenn schweizerische aus dem Spiele standen". Und auf diese
Blätter, auf politische Hauptmitarbeiter dieser Blätter, wie deu Bovet-Grisel,
beruft sich das Politische Departement und sein famoses „Pressebureau" als
Kronzeuge» und Gewährsmänner, wenn es ihm darum zu tun ist, ihm
unbequeme politische Gegner, die das Tanzen nach der französischen Pfeife noch
nicht gelernt haben, zu verdächtigen und herabzuwürdigen. Könnte man nicht
fast meinen, die französische Propaganda habe im „Pressebureau" des
Politischen Departements eine Filiale errichtet?

Herr Motta lehnt es bekanntlich des bestimmteste» ab, daß eine
parlamentarische Kommission sür Auswärtiges die Tätigkeit des
Politischen Departements unter Kontrolle nimmt. Das ist vom Standpunkte
Herrn Mottas aus begreiflich. Um so dringlicher und notwendiger erachten
wir diese Kontrolle aber vom Standpunkt der schweizerischen Interessen aus.
Die Veröffentlichung obigen Erzeugnisses aus der Werkstatt des Politischen
Departements soll dazu beitragen, eine weitere Öffentlichkeit von der Notwendigkeit

und Dringlichkeit dieser Kontrolle zu überzeugen.

Das Wesen ber Ideologie im politischen unb
geistigen Leben Deutschlands.

Eine knlturpfychologtfche Studie

von Karl Georg Schrötter, Christiania.

HsHAan tut gut, gegenwärtig immer wieder auf den Hitlerprozeß als
ein eklatantes Ereignis Bezug zu nehmen und zur Zeit alle

innerpolitischen und sozialpsychologischen Betrachtungen deutscher Verhältnisse
bei ihm ihren Anfang nehmen zu lassen. Die ganze Welt ist für ihn
mehr oder weniger interessiert, aber er ist für den Deutschen mehr als
eine Sensation, mehr als ein aufsehenerregendes Nachspiel; Er gibt
einen Aufriß der politischen Untergründe Deutschlands von wahrhaft
erschreckender Deutlichkeit. Wenn man der Mannigfaltigkeit von ps°



Wesen der Ideologie im politischen u, geistigen Leben Deutschlands. 137

Mischen Überzeugungen, die hier zu Tage treten, auf den Grund geht,
fühlt man es wie ein schicksalhaftes Verhängnis, was in den Geistern
eine, wie es scheint, unbelehrbare Mentalität schafft. Nicht daß man für
die Tatsachen kein Augenmaß besitzt, scheint das Grundübcl zu sein,
sondern vielmehr, daß jede Möglichkeit, dieses Augenmaß auszubilden,
durch jene Mentalität vereitelt wird. Man kann die Dinge nicht sehen,
wie sie sind, weil man in Fiktionen, die in der geistigen Gestaltung des

gesamten Abendlandes letzten Endes ihren Grund haben, befangen ist.
Ganz abgesehen von jeder moralischen Beurteilung der zu Tage tretenden
Gesinnungen, — es ist unbezweifelbar, daß man das „Beste" wollte und
von einem hochwertigen Ethos geleitet wurde —, muß man doch fragen,
wie es möglich ist, daß eine solche leidenschaftliche Verwirrung der
Meinungen, eine solche fanatische Borniertheit hinsichtlich der realpolitischen
Verhältnisse, ein solch blinder, ideologischer Radikalismus so weit um
sich greifen konnte. — Zweifellos ist der Hitlerprozeß eine entscheidende
Aktion im politischen Leben des »achrcvolutionären Deutschland. Er
könnte es wenigstens sein. Denn er hat die bedeutsame Aufgabe, zu
sichten zu analysieren, aufzudecken, die unheilvollen Jdeenzusammen-
hänge zu entwirren, damit die Tatsachen in rücksichtsloser Klarheit
hervortreten: Er soll ^ oder sollte doch — den ideologischen Nebel
durchdringen und die politische Atmosphäre reinigen. Es hängt mehr oder
weniger von dem Ablanf und der umsichtigen, ihrer politischen Aufgabe
bewußten Führung dieses Prozesses ab, ob mit ihm das Signal zur
allgemeinen Überwindung der Ideologie gegeben wird oder nicht. Aber
wahrscheinlich geschieht gar nichts. Denn es gibt ja schon längst keine

„geistigen" Entscheidungen mehr.
Im letzten Herbst sind in Deutschland wider Erwarten Ereignisse

eingetreten, die die Rcichsautorität in einem Maße festigten, wie es in
den letzten fünf Jahren nicht der Fall war. Man ist auf dem Wege

zur unitarischen Demokratie ein gutes Stück vorwärts gekommen. Der
oppositionelle Sozialismus war im Laufe der Jahre durch einen
allmählichen Kräfteschwund um seine Bedeutung gekommen und stand
beinahe vor dem Zusammenbruch. Der Kommunismus hatte durch seine
sinnlos angezettelten Lokalputsche bewiesen, daß ihm zu größeren
Aktionen die Organisation und die Führung fehlt. Durch den Einmarsch
in Sachsen wurde er überdies seiner bedeutendsten Operations- und
Organisationsbasis beraubt. Gleichzeitig wurden dadurch die bayerischen
Nationalsozialisten gedrängt, übereilt loszuschlagen, was ihnen bei ihrem
ungeklärten Verhältnis zur bayerischen Regierungspartei zum Verhängnis

wurde. Alle rechtsradikalen Bestrebungen wurden durch die
nationalsozialistische Katastrophe gelähmt und werden jetzt zum großen Teil
durch die Enthüllungen des Prozesses völlig kompromittiert. Während
der Antagonismus Sachsen-Bayern im Herbst für die nächste Zukunft
unbedingt programmatisch zu sein schien, setzte sich statt dessen, ganz
wider Erwarten, die Berliner Regierung durch, die in letzter Stunde
die Kraft und die Möglichkeit zu entscheidenden Handlungen fand, Laulos

trat hier ein Staatswille in Funktion, der plötzlich wie ein ge-



128 Karl Seorg Schrötter

wachsener Fels in den Wogen der politischen Theorien und Ideologien
stand und, wenn er auch selbst uoch nicht allen Augen sichtbar war,
so doch durch das jähe Anbranden jener theoretischen und ideologischen
Fluten von seinem Dasein untrügliche Kunde gab. Man schimpft ihn
reaktionär, weil er jede Ideologie rücksichtslos unterdrückt und nnr auf
die realpolitischen Wirklichkeiten bedacht ist. Er hat nichts mit irgendeinem

Parteistandpunkt gemeinsam; er beruht auf einer Staatsgesinnung,
die sich unter dem Zwang der Not, unter der harten Lehre der
nachrevolutionären Jahre von allen Befangenheiten hinsichtlich utopischer
„Ideale" emanzipierte und den Staat mit einer umfassenden Kraft nnd
einer nüchternen Erkenntnis des naheliegenden Notwendigen bejaht, wie
es leider den gebildeten Kreisen Deutschlands, in denen noch die
„idealistischen" Traditionen des vorigen Jahrhunderts lebendig sind, gar nicht
begreifbar ist. Die Deutschen zerstören ihre politischen Instinkte durch
allzu vieles Philosophieren und Spekulieren. Es bestätigt natürlich
jeder, daß die Ursache dafür in der ganzen geistigen Natur des Deutschen
liegt. Ich möchte aber außer der ursprünglichen Anlage noch ein
anderes Moment nennen, unter dem bis zu einem gewissen Grade das
gesamte europäische Geistesleben leidet, das aber in Deutschland
besonders ausgeprägt ist. Es stammt aus der Kulturentwicklung Deutschlands,

und überhaupt des Abendlandes, und hat jener natürlichen
Anlage des Deutschen erst ihre eigentümliche Übersteigerung und ihre bei
hochgradiger innerer Bewegtheit merkwürdige und überall auffallende
politische Sterilität gegeben.

Fünf harter, unerhört schwerer Jahre hatte es bedurft, bis sich'das
politische Bewußtsein der Nation so weit von dem Wust doktrinären
Denkens befreit hatte, um endlich ohne großartige Anmaßlichteit, ohne
heroische Gebärden und ohne theoretische Vorbehalte die politische
Wirklichkeit anzufassen, wie sie ist. Der russische Mensch und der Deutsche
haben in einer gewissen geistigen Schicht, die immerhin für das Ganze
äußerst bedeutend ist, obwohl sie sich nach außen hin nie hervortut,
eine heilsame Läuterung und Klärung erfahren. Man hat im Ausland
sehr selten einen richtigen Begriff davon, wie stark die eigentümlichen
geistigen Momente des ausgehenden 18. Jahrhunderts heute noch im
ganzen öffentlichen Leben Deutschlands wirksam sind. Es ist Deutschlands

Mission, den Osten mit dem Westen, das Südliche mit dem

Nordischen zu versöhnen, alle Kulturkreise schneiden sich hier und nur
mit der äußersten Kraft war es möglich, einen eigenen Mittelpunkt zu
behaupten. Das Kulturproblem des Abendlandes, von dem in unserem
Schrifttum jetzt so viel gesprochen wird, ist deshalb nirgends so tief
erlebt und bis zur Selbstvernichtung durchkämpft worden wie in Deutschland.

Nichts hat die deutsche Klassik (Idealismus, Romantik und
Klassizismus) so tief bewegt wie das Kulturproblem, von dem im Folgenden
noch die Rede sein wird. Das Schicksal zwingt uns jetzt, endlich den

bisher gering geschätzten objektiven Realitäten zu dienen und die
Mißachtung, mit der wir sie durch llberordnuiig der „Ideale", der subjektiven
Geistesgebilde, behandelten, in einer Zeit geistiger und körperlicher Not



Wesen der Ideologie im politischen u. geistigen lieben Deutschlands. l39

zu büßen. Das Verhängnis der abendländischen Kultur, das sich gemäß
unserer philosophischen Veranlagung bei uns am stärksten ausgewirkt
hat, die faustische Narrheit, die Zweiteilung der Welt in Innen und
Außen, in eine Ideenwelt und eine Erscheinungswelt, hat unsere
Anschauungsweise so völlig deformiert, daß es uns kaum möglich ist, uns
daraus zu befreien und das Geistige nicht mit Hypertrophierungen zu
überhäufen und das Wirkliche, die „Erscheinungswelt", die Objektivität
nicht immerfort in Geisteserlebnifsen zu „fublimieren" und in idealistischen,
relativistischen, subjektivistischen, ideologischen Urteilen zu disqualifizieren.
Bewußtsein und Wirklichkeit sind nach dem Ansatz der abendländischen
Philosophie örtlich geschieden. Sobald man anfing zu philosophieren,
setzte man nämlich, als ob es selbstverständlich wäre, das Bewußtsein
als ein Besonderes der Welt gegenüber, das heißt das Erkennende dem,
was erkannt werden soll. Man sonderte das Bewußtsein von der Welt
ab. Selbstverständlich ist das Bewußtsein von den Gegenständen der
Welt unterschieden. Aber diese Absonderung beabsichtigte nicht bloß
eine Unterscheidung, sondern auch eine Scheidung, eine räumliche Trennung,

Das Bewußtsein wurde eben als irgendwie zu einem Körper
gehörig betrachtet, mit dem es zusammen ein räumlich bestimmtes
Individuum bildet. Von allen anderen Wesen also räumlich geschieden,
war das Bewußtsein auf die Sinne und feine eigene „Denktätigkeit"
angewiesen, um mit ihrer Hilfe sich Erkenntnisse der „Außenwelt" zu
verschaffen. Wie aber ist es möglich, 'diese als allgemeingültige zu
sichern? — Wo ist bei solcher Lage der Dinge das Kriterium für
objektive Wahrheit? — Wo gibt es absolut sichere, unbedingt gültige Maßstäbe

sür das Handeln und sittliche Verhalten der Menschen? — Ich
skizziere mit diesen Fragen nur flüchtig die Tragweite des ursprünglichen
philosophischen Ansatzes, um darauf aufmerksam zu machen, wie sich
aus dieser Einstellung, die keine fachwissenschastlich - philosophische ist,
sondern das ganze abendländische Geistesleben kennzeichnet, das große
Weltproblem ergab, das feit Plato, mit Ausnahme des katholischen
Mittelalters, wo die Kirche das Heil war, wie ein furchtbares
Verhängnis über den Geistern gewaltet hat: Der titanische Individualismus
mit seiner Atomisierung des Kulturlebens erwuchs daraus. Die Grundfrage,

wie ich sie vorhin skizzierte, war keineswegs eine intellektuelle
Angelegenheit, sondern eine Heilsfrage, — Wenn das Bewußtsein örtlich
bestimmt sein soll, oder solange man es auch nur naiverweise so

begreift, gibt es keine positive Antwort auf diese Frage, sondern nur
negative, wie die Geistesgeschichtc es ja zeigt. Man betrachte die
Geschichte der Philosophie seit Bacon und Descartes daraufhin, wie sich

von System zu System durch wechselseitige Kritik immer reiner das
Hauptproblem herausschält und schließlich die absurdeste aller
Wissenschaften, die Erkenntnistheorie, sich ergibt. Um die Mitte des 18.
Jahrhunderts ist der Bankrott vollkommen: Der Empirismus geht mit Hume
zu einem englisch nüchternen Irrationalismus über und zu einem naiven
Wirklichkeitsbewußtsein, was den Engländern ungeheuer in ihrer
Entwicklung zugute gekommen ist. Der Rationalismus des Kontinents, der



140 Karl lZeorg Schrötter

ja an sich schon durch die Betonung der Ratio den Schwerpunkt auf
die Seite des Bewußtseins verlegte, ließ den Bankrott ungleich schärfer
hervortreten. Als man auf seinem Wege vor der Tatsache stand,
anerkennen zu müssen, daß keine objektive Gewißheit durch die
rationalistische Methode möglich ist, entstand eine ungeheuere Verwirrung,
zumal durch die Lehre Leibnizens und Shaftesburys die Seele in all
ihren dunkleren Regungen erweckt und befreit worden war. Hamanns
Irrationalismus, Friedrich Heinrich Jakobis „Glaube als Erkenntnisprinzip",

der ganze Sturm und Drang mit seiner Raserei gegen die

Vernunft, das sind ja die bekannten Folgen des wissenschaftlichen De-
bakles. Ziemlich blindlings drohte die geistige Kultur sich damals schon

in ein allgemeines Chaos aufzulösen, wenn nicht zwei Mächte in
eigentümlicher Weise regenerierend wirksam geworden wären: Der Klassizismus,

der in der einheitlichen griechischen Weltanschauung das Heil fand,
und der Kritizismus, der durch die Selbstkritik der Vernunft die Menschen

das eigentlich klassizistische Wertmoment der Entsagung lehrte.
Aber an der Stellung des Problems, an dem der Rationalismus und
Empirismus gescheitert waren, ist in positiv fördernder Weise von Kant
gar nichts verändert worden. Die Entwicklung nach Kant zeigt es zur
Genüge und man sollte endlich aufhören, Kantinterpretationen zu geben,
die beweisen sollen, daß seine Nachfolger ihn irgendwie nicht verstanden
hätten. Man macht dabei gewöhnlich irgendwo einen Akrobatensprung,
mit dem man sich über die brüchigen Stellen im System hinüberschwingt.
Kants Nachfolger hatten sich — das war das Entscheidende — von
jenem Wertmoment, auf dem die Eigenheit und Bedeutung des kantischen
Systems beruht, emanzipiert, worauf das dualistische Verhängnis
nunmehr wieder ungehemmt fortschritt. Das war es. Die Objektivität war
nach Kant genau so fraglich wie vorher und ist es bis heute, bis zu
Johannes Rehmkes Grundwissenschaft geblieben.

In der großen Zeit des deutschen Idealismus gegen Ende des 18.

Jahrhunderts wurden alle Lebensmöglichkeiten dieser Geistesrichtung,
besonders durch die wunderlichen Exaltationen der romantischen
Philosophen, so gründlich erschöpft, daß man der Spekulationen im 19.
Jahrhundert herzlich müde war und sich handgreiflich an die Wirklichkeit,
durch die Technik und die Naturwissenschaften, heranmachte. Dabei blieb
aber, — und man merkte es, sobald man sich wieder auf sich selbst
besann, — das drohende Verhängnis immer über einem. Der Idealismus
ging an seinen inneren Unstimmigkeiten zugrunde, die man durch
Vielsache Modulationen des Grundthemas zu beseitigen suchte, was aber
nicht gelang, weil man immer dieselbe Dominante beibehielt. Nachdem
also der Idealismus seine Rolle als regulatives Moment gegen die
Unbändigkeiten des Sturmes und Dranges ausgespielt hatte, wurde er
durch immer größere Abstraktionen und durch immer kompliziertere
Abwandlungen der im 18. Jahrhundert aufgestiegenen Motive, wodurch
wohl eine immer größere Sublimierung des ursprünglichen Gegensatzes
erreicht wurde, aber keine logische Überwindung sich ergab, schließlich zu
einem gefährlichen Zersetzungsfaktor. Wenn man den höchstmöglichen



Wesen der Ideologie im politischen u. geistigen lieben Deutschlands. I4l

Grad der eben genannten Sublimierung erreichen wollte, war es gemäß
dem Ansatz unvermeidlich, sich in immer größere subjektivistische
Vereinzelung zu begeben. Der Gegensatz von Bewußtsein und Wirklichkeit
wurde dadurch schließlich nicht mehr fühlbar, aber nur deshalb, weil
man die Spannung im Ansatz durch eine subjektivistische Ubersteigerung
ausglich. Man schritt also in einer zur Objektivität entgegengesetzten
Richtung sort, man verlor sich darin, nach Art der Leibnizischen Monaden
individualistische Geistigkeiten auszubilden. Dadurch ging das Kulturleben

seines Zusammenhalts verlustig und löste sich in einzelne Atome
auf, unter denen kein objektives Vergleichen möglich war, sondern jedes
als unvergleichliches Einziges genommen sein wollte. Unter diesen
Umständen konnte der Historismus ein so ungeheures Übergewicht bekommen.
Der Prozeß der Sublimierung förderte durch seine Anspannung der
subjektivistischen Kräfte leicht die Selbsttäuschung eines Einklangs zwischen
Seele und Welt. Man hatte aber in Wirklichkeit nur eine Spannung
durch eine andere notdürftig kompensiert. Dieser auf Grund eines vor-
urteilsvollen Ansatzes sich ergebend.' Irrtum in Bezug auf die
eingeschlagene Richtung und das Ergebnis des geistigen Strebens führte
zur Ideologie.

Es ist nicht verwunderlich, daß dem allgemeinen Geistesleben dieses
subjektivistische Exerzitium nicht zusagte, und die Philosophie deswegen
als etwas der Narrheit sehr Ähnlichem eingeschätzt wurde. Aber trotz
der Absage an die Philosophie, und trotzdem man sich sehr realistisch
gebürdete, war man doch der Objektivität um keinen Schritt näher
gekommen. Die beiden Sphären, das Geistige und das Materielle, stehen
unvermittelt nebeneinander; die Geisteshaltung, die sich auf einer von
beiden stützt, schlägt oft ebenso unvermittelt in das Gegenteil um. Aber
es gelingt nicht, einen Einklang zwischen beiden zu erreichen. Weil nun
aber zwischen beiden Sphären eine durch die Geistesentwicklnng äußerst
erhöhte Spannung herrscht, so ergibt sich für das Bewußtsein um seiner
Selbstbehauptung willen die Notwendigkeit, entweder einen „idealistischen"
oder einen „materialistischen" Radikalismus auszubilden. Der Radikalismus

auf Grund jener zuvor genannten Sublimierung ist das einzig
mögliche Gegengewicht gegen die vernichtende Spannung. In einem
eigentümlichen, gedanklichen Prozeß verwandelt man entweder alle
materiellen Gegebenheiten in geistige Akzidentien oder die geistigen
Gegebenheiten in materielle Akzidentien. Dazwischen liegt die ganze Reihe
der verschiedensten Kompromisse, in denen aber immer eine von beiden
Tendenzen vorherrschend ist. Hegels „Weltvernunft als Absolutes",
fein „objektiver Geist", und andererseits der marxistische Materialismus
sind solche radikale Ideologien, die sich aus dem verhängnisvollen
philosophischen Ansatz nach einer langen Entwicklung ergaben und seine

zersetzenden Auswirkungen in die politischen Anschauungsweisen
überführten.

Die heutige Philosophie gibt in keiner Weise mehr einen Begriff
von der Bedeutung, die sie vor 100 bis 150 Jahren gehabt hat.
Damals gipfelte in ihr die abendländische Anschauungsweise, strebte in



142 Karl Seorg Schrötter

ihr nach wissenschaftlicher Bewußtwcrdung und vor allem danach, den
großen Einklang zwischen den gegensätzlichen Sphären herzustellen. Mag
man über die Philosophie urteilen, wie man will: Wenn man die Praxis,
insbesondere die politische, die Anschauungen des einfachen Mannes
sowohl, wie auch die des führenden Praktikers genauer betrachtet, wird
man überall hinter dem Praktischen Verhalten als seinen Ursprung und
sein Ziel die „Theorie" bemerken. Ja, auch dort, wo man sich

besonders als Tatmensch empfindet, ist die „Theorie" der Inspirator
aller Handlungen. Das ist selbstverständlich, weil die „Theorie", wie
sie hier gemeint ist, nicht etwas Graues, Lebensfernes und Weltfremdes
ist, sondern, über jede spezielle Eingrenzung hinausreichend, die Art
und Weise jedes Menschen, die Verhältnisse um sich her anzuschauen
und zu beurteilen, umfaßt. Alle „Theorien" aber, mögen sie sich im
Einzelnen noch fo sehr unterscheiden, gehen auf die großen philosophischen
Entscheidungen des 18. Jahrhunderts zurück. Hier wurzeln sie. Diese
Entscheidungen bedeuteten aber, wie ich zu skizzieren versuchte, hinsichtlich

der Objektivitätsfrage, das heißt aber hinsichtlich unseres
Kulturproblems, einen Bankrott. Die ungeheueren Kraftentfaltungcn der Geister
waren in ihrem Heroismus, in ihrem wunderbaren Reichtum, in ihrem
Lebensgehalt unvergleichlich. Aber in ihrer Grundeinstellung herrscht
die zerstörende Spannung, die keinem einzigen System des Abendlandes
Lebensdauer gab. In Zeiten der Not Pflegt man gegen den äußeren
Druck durch größere geistige Aktivität zu reagieren. Heute aber ist uns
überall dieser Trost versagt. Dem körperlichen Leiden einiger Nationen
steht ein geistiges oder seelisches Leiden der ganzen Kulturmenschhcit
gegenüber, das überall Hamletstimmungen, Zynismus, Ironie erzeugt.
Oder aber, man ergibt sich einer von den beiden Arten des Radikalismus:

Der idealistischen oder der materialistischen Ideologie. Ihre
tausendfachen Abwandlungen geben nur einen noch deutlicheren Beweis,
wie sehr das philosophische Streben des Menschengeistes an dem
Grundproblem zerschellt ist. Dadurch hat das Physische, das Materielle überall

die Oberhand bekommen. Die Theorie hat versagt und die Praxis
leidet. Man richtet sich ein, so gut es geht. Man sucht sich mit den

Verhältnissen abzufinden und seinen Vorteil wahrzunehmen. Aber wenn
die Katastrophen kein Ende nehmen und immer neue drohen, ist man
empört und sieht doch immer noch nicht, daß die Fundamente des

menschlichen Daseins im Laufe der Zeit infolge eines Konstruktionsfehlers
vollkommen nach einer Seite verrutscht sind.

Die Männer, die in München sich verantworten sollen, wurzeln in
den idealistischen Traditionen. Ihr politisches Denken basiert auf den

Begriffen von Persönlichkeit, Führertum und dem Staat als dem —
nach Hegel — „an und für sich seienden Göttlichen". Der Idealismus,
der den Geist hypertrophierte, war seinem Wesen nach aristokratisch.
Seine Anschauungsweise ist mit einer demokratischen Gesinnung
unvereinbar. Ebenso wenig aber verträgt sich die materialistische Ideologie,
die alle geistigen Gegebenheiten unterschätzt, mit dem Objektivitätsprinzip

der Demokratie, das als Grundlage anerkannt ist, aber noch.



Wesen der Ideologie im politischen u. geistigen Leben Deutschlands. 143

keine den Anmaßungen der Ideologien Trotz bietende theoretische Grundlegung

erfahren hat. Die Demokratie in Deutschland ist bisher nur
„erlebt", sie ist ein Produkt einer gewissen vorurteilslosen und ursprünglichen

Ausfassungsweise hinsichtlich der gegebenen Verhältnisse, aber sie

hat keine axiomatisch gesicherte Theorie. Deshalb begegnet die moderne,
demokratische Mentalität in Deutschland bei den Vertretern des
aristokratischen und des sozialistischen Prinzips oft einer überheblichen
Verachtung. Man vermißt den Grad von „sachlicher" Überzeugung, den
eine Philosophische Fundierung merkwürdigerweise zu garantieren scheint.
Die Demokratie hält man auf der Seite der Ideologen für einen flauen,
bürgerlichen, „ideenlosen" Kompromiß. Dagegen können sich der idealistische

und der materialistische Radikalismus gewissermaßen auf allgemein
gewürdigte, geistige Axiome berufen, die ihnen den Nimbus einer reinen,
ideellen Überzeugung verleihen.

Es gehört, wie gesagt, die ganze Not der letzten Jahre dazu, um
in Deutschland, das dadurch eine geistige Erneuerung erlebt, die
ideologischen Tendenzen niederzudrücken und die allgemeine Verblendung
zur Anerkennung der wahren Objektivität zu zwingen. Bisher waren
die Geister, wenn es darauf ankam, der politischen Wirklichkeit gemäß
zu handeln, immer wieder, von den verschiedenen Seiten her auf
verschiedene Weise, oon den Fiktionen gefangen morden. Man wollte
objektiv sein und wußte gar nicht, was Objektivität ist: So sehr hatte
man nach jahrhundertelanger Gewöhnung die objektive Wirklichkeit mit
den Fiktionen verstrickt. Dem Blinden nützt die Definition des Lichtes
nichts, ein „idealistischer" oder „sozialistischer" Politiker, der eben seiner
idealistischen oder sozialistischen Fiktion folgt, hat kein Organ für die
Wirklichkeit, Man rede einmal vor deutschen Gebildeten, oder sonst

vor philosophisch interessierten Menschen in der Welt, von der
„Objektivität", von der Wirklichkeit, wie sie an sich ist, dann wird man
erfahren, was für eiue Zähigkeit Vorurteile haben, ganz besonders die

Art „philosophischer" Vorurteile, die überall als unumstößliche Glaubenssätze

im Hintergrunde stehen, mit denen aber immer die Prätension
besonders hochgradig qualifizierten Denkens verbunden zu sein pflegt. Es
ist sicher, sobald einmal der außenpolitische und wirtschaftliche Druck,
unter dem man sich jetzt in den regierenden Kreisen, wenigstens in
Deutschland, zur Objektivität bekehrt hat, nachläßt, werden die
Ideologien, die dort überall auf ihre alte Bewegungsfreiheit warten, sich

auch hier und da in die demokratische Denkweise einzubürgern nnd sie

zu verfälschen drohen, sofort von dem politischen Leben wieder voll
Besitz ergreifen; die alten zerstörenden Kämpfe im Inneren, die ja eben

erst beendigt sind und noch überall nachzittern, werden von neuem
beginnen, bis man so geschwächt und moralisch widerstandslos geworden
ist, daß der Diktator, der ja schon lange prophezeit ist, ein leichtes Spiel
hat und die Molluskenmasse zusammenballt, wie es ihm gefällt. Wer
kulturwillig ist, haßt den Tyrannen. Deshalb ist es jetzt Zeit, mit
der Ideologie ernstlich aufzuräumen und jenen alten philosophischen
Ansatz aus der allgemeinen Anschauungsweise auszuscheiden. Das ist



144 Karl (Zeorg Schrötter

freilich nicht von heute auf morgen getan. Aber man sollte die
langwierige Arbeit der Umbildung der abendländischen Anschauungsweise
nicht scheuen und die letzten, kulturwilligen Kräfte aufbieten. Es gibt
keine örtliche Geschiedenheit von Seele und Welt. Es gibt überhaupt
kein Erkenntnisproblem, Es ist Johannes Rehmkes, des deutschen
Philosophen, unermeßlich folgenschwere Entdeckung, daß der Ort eine
Bestimmtheit des Dinges ist, genau wie Größe und Gestalt, und daß
dem Bewußtsein, wie ihm Größe und Gestalt nicht zukommen, auch
ebenso wenig ein Ort zugehörig ist. Die Wesensverschiedenheit von Ding
und Bewußtsein, die man ja schon immer anerkannte, wird hier
nachgewiesen. Die logische Unmöglichkeit der „monistischen" wie der
„dualistischen" Auffassung vom Menschen wird aufgedeckt. Die monistische
krankt vor allem an dem Widerspruch, „daß sie das anerkannt
vollkommen wesensverschiedenc Leibliche und Seelische dem Menschen

als einfachem angeblichen Einzelwesen zuschreibt, also
einfaches Wesen zwiefachen Wesens sein läßt." Die dualistische aber
ist ebenso haltlos. Denn ebenso wenig, „wie einfaches Einzelwesen
zweierlei Wesens sein kann, ist es möglich, daß zwei Einzelwesen, die,
wie der menschliche Leib und die menschliche Seele, schlechthin
verschiedenen Wesens sind, die Teilwesen eines Einzelwesens"
sind. Man muß aber zunächst sehen, wie Rehmke den Begriff des

Einzelwesens und den einer Wirkenseinheit sichert, wie er überhaupt das
Wirken grundwifsenschaftlich klar bestimmt und die Wesensverschiedenheit

von Körper und Seele beweist, um seine Definition des Menschen,
der eine stetige Wirkenseinheit zweier wesensverschiedener

Einzelwesen ist, in ihrer ganzen Tragfähigkeit zu erfassen.,

Ist Räumlichkeit das Wesen der Dinge, also auch des Körpers, so ist
das Wesen des Bewußtseins etwas durchaus anderes, nämlich „Wissen",
und aus dieser Wesensbestimmung, die mit einer logischen Kraft und
einer Kritik, wie man sie überhaupt nicht mehr kannte, gegen alle
Einwände sicher gestellt wird, ergibt sich in der Tat eine kopernikanische
Wendung in der Stellung des abendländischen Kulturproblems. Es kann

nun doch geschehen, daß die Deutschen einmal mit ihren Philosophischen
Problemen zu Ende kommen. Der sogenannte „Pfychologismus", gegen
den schon so viel geistige Kraft aufgewandt worden ist, ohne daß man
ihn wirklich erledigen konnte, wird hier durch die Wesensbestimmung des

Bewußtseins, wodurch wirklich mit der Jinmaterialität der Seele Ernst
gemacht und die alte örtliche Bestinimtheit jünd damit die räumliche
Geschiedenheit von der Welt) nichtig wird, in seine Schranken gewiesen.
Alles, das Selbstbewußtsein (Sich.selbst-wissen), das Erkennen, das
Verhältnis zum Körper, zur Sinnlichkeit und zur Welt erfährt eine
überraschend klare und eindeutige Aufhellung. Man hat nicht mehr gewußt,
wie man die logischen, moralischen, rechtlichen und ästhetischen
Positionen gegen den vorschreitenden Psychologismus behaupten sollte. Die
Wissenschaft löste sich in psychologische Bedingtheiten auf. „Alles
Normative wurde auf Zufälligkeiten des psychologischen Geschiebes
zurückgeführt," (Ernst Troeltsch.) Auch „die Bewältigung und Begrenzung



Wesen der Ideologie im politischen u. geistigen lieben Deutschlands. l45

des ungeheuren, immer reißender und breiter werdenden historischen
Lebensstromes" (Troeltsch), ist nunmehr möglich. Aber, was uns hier
vor allem interessiert, Rehmke gibt uns die Mittel, die Ideologien, die
Befangenheiten in subjektivistischen Fiktionen, aufzuheben, indem er dem

Objektivitätsprinzip eine wissenschaftliche Fundierung gibt, die tiefer liegt
als die aller Ideologien und deren Konstruktionen von Grund auf ins
Wanken bringt.

Es ist nicht möglich, in dieser Studie einen überzeugenden Begriff
von der Grundwissenschaft Rehmkes zu geben. Man kann Rehmke nicht
lesen wie Schopenhauer oder Bergson. Man muß mit ihm ringen und
darf nicht loslassen, bevor alles entschieden ist. Denn es geht um nichts
anderes als nm eine Änderung der bisherigen Anschauungsweise vou
Grund auf. Aber nicht durch eine Revolution der Geister wird sie

erstrebt, sondern durch eine Restauration des ursprünglich-menschlichen,
Wissenschaftlichen Geistes, der durch die subjektivistische Tendenz
ideologisch entwurzelt worden ist. Wenn Oswald Spengler es in seinem
„Untergang des Abendlandes" undenkbar findet, was einmal auf die
abendländisch-amerikanische Kultur folgen wird, wenn er aber doch
vertraut, daß eine neue Kultur irgend woher, durch irgend einen
unbekannten Zeugungsprozeß, vielleicht kosmischer Art, entsteht, so möchte
ich ihn wohl auf die lautlose, jeder Sensation abholde Erscheinung der
Rehmkeschen Philosophie hinweisen. Spenglers Werk, so bedeutend es in
der Schöpfung eines neuen historischen Weltbildes ist, beruht auf einem
Fehler, der in den Konsequenzen, die aus seiner Geschichtsbetrachtung
zu ziehen sind, verhängnisvoll werden kann. Er verschmilzt Körperliches
und Geistiges miteinander zu einem Komplex vitaler Instinkte. Daraus
erklärt sich seine Geringschätzung alles mit eigenem Anspruch
auftretenden Geistigen, dem er für den weltgeschichtlichen Prozeß keine

Bedeutung zugestehen will. Weil er beides nicht scharf unterscheidet,
übersieht er, daß das Geistige ein ebenso wesentlicher Faktor ist wie
das Körperliche, und daß sowohl vom Geistigen wie vom Körperlichen
entscheidende Anstöße für den weltgeschichtlichen Prozeß ausgehen. Diese
Verschmelzung von Körperlichem und Geistigem, die er als gegeben
hinnimmt und sich in historischen Prozessen ausgären läßt, ist in dieser
Weise nirgends gegeben, fondern sie ist erst ein Produkt der Wechselwirkung

von Körper und Geist, An der Herstellung dieses dem Historiker
als Faktum sich bietenden Produktes hat das Geistige freien,
selbständigen Anteil. Es hat seine völlig eigenen Ansprüche, die im
weltgeschichtlichen Prozeß alle Tage sehr nachhaltig zur Geltung kommen.
Es besteht durchaus die Möglichkeit, daß es durch sein Wirken jede
„Gesetzlichkeit" des historischen Ablaufs durchbricht und illusorisch macht.
Freilich hat es auch seine Entwicklung und seine Bedingtheiten, wie
es diese Studie ja zu zeigen versuchte. In der abendländischen Kultur
hat das Geistige, wie die Gegenwart lehrt, einen schweren Bankrott
erlitten. Aus dieser Tatsache läßt sich schließlich auch Spenglers
Geringschätzung des Geistigen erklären, aber zu rechtfertigen ist sie nicht.

Wenn man die ganze Lage übersieht, muß man zu dem Schluß



I4S Karl Seorg Schrötter

kommen, daß die Rehmkesche Philosophie gar nicht mehr in den
abendländischen Kulturkreis hineingehört. Sie steht abseits, daher erregt sie

auch so wenig Aufsehen. In ihr werden durch eine überlegene Urteils»»
kraft alle Restbestände der abendländischen Anschauungsweise, die eine
so verheerende Zersetzung verursachen, unschädlich gemacht, einfach
vernichtet, sie verlieren ihren Sinn, und an ihre Stelle tritt eine
Anschauungsweise, die neu ist und nirgends an irgend eine Tradition, auch an
gar keine traditionelle Mentalität anknüpft. Sie bietet sich nicht leicht
als eine Erlösung an, weil sie kein Abschluß der bisherigen
Geistestendenzen ist. Sondern sie will erkämpft sein und man muß festhalten,
wenn man auch oft vor der Nüchternheit und vor dem zähen logischen
Zergliedern, vor den scheinbaren Banalitäten, zurückschreckt. Man muß
den ernsten Willen zur Objektivität und zur Klarheit haben, und
zwar entgegen seiner eigenen Mentalität, welche wie alle
anderen gern, gemäß der abendländischen Geistesentwicklung, im Ironischen,

Zynischen, Mystischen, Paradox-Geistreichen, Ideologischen oder
in individualistischer Selbstgenügsamkeit beharren möchte. Man muß
sich zum Kampf stellen, rückhaltlos, man darf nicht irgend ein geheimes
Reservat vor ihm verschließen, dann wird man der unermeßlich
befreienden Wirkung seiner Philosophie teilhaftig werden. Er ist der Philosoph,

den die deutsche Demokratie in ihrem Kampf gegen die
eingewurzelten Ideologien braucht. Mitteleuropa ist unter der Oberfläche
der Tagesereignisse in einer äußerst gespannten geistigen Bewegung. Ein
neues Menschentum will sich gestalten, das zu den Dingen in einer
Unmittelbarkeit lebt wie nie zuvor. Möge es der Rehmkeschen Klarheit
gegeben sein, in dem dunklen Gären der Geister heilsam und befreiend
zu wirken. Was sich gestalten will, hängt unmittelbar mit der neuen
Demokratie, die noch im Wersen ist, zusammen. Es ist nicht möglich,
daß sie jemals bodenständig wird, wenn sie die Ideologie nicht völlig
überwindet. Nichts Neues wird Bestand haben, das irgendwie den alten
Ansatz noch weiterhin beibehält. Wenn er nicht restlos beseitigt wird,
so daß die alte Ideologie den Boden verliert, dann droht uns — das
heißt dem Abendland —, was viele in ihrer Schwachheit und in ihrem
ideologischen Mystizismus ersehnen, was Oswald Spengler mit
historischer Besonnenheit Prophezeit, die Heraufkunft des Casare n-
tums, der Diktatur. Man kann Gestalten wie Cäsar und Cesare
Borgia und Napoleon bewundern, wer aber kulturwillig ist, haßt den

Tyrannen. Die echte Demokratie, die den Kampf gegen die Ideologie
mit ganzer Kraft aufnimmt, kann uns allein vor ihm bewahren. Es ist
vielleicht auch ein Kampf gegen die von Spengler statuierte Gesetzlichkeit
der „historischen Morphologie". Aber doch nicht ganz. Denn, wie ich
schon andeutete, eine echte Demokratie würde irgendwie einen ersten
Anfang einer neuen Kulturepoche bedeuten. — Es ist indessen kennzeichnend
für die absolute Zeitentlegenheit der Rehmkeschen Philosophie, daß diese

Fragen in ihr gar nicht anklingen. Anfang oder Ende sind für ihre
Objektivität belanglos. Das „Gegebene" hat das Wort, gleichviel, ob es

dinglichen oder seelischen Wesens ist. Es wird nichts vergewaltigt,



Wesen der Ideologie im politischen u. geistigen lieben Deutschlands. 147

nichts verneint, nichts verwischt. Ja, und dann kehrt plötzlich unscheinbar

das Ewige wieder, nicht als fortreißender unendlicher Strom, nicht
als mystisches Dunkel, sondern als Helles, ruhendes Zeitloses, ohne
Pathos, ganz sachlich. Nichts, weder das Seelische, noch das Dingliche,
weder das Ewige noch das Vergängliche, wird besonders unterstrichen.
So wie es ist, wird es genannt. Wenn man die ersten Widerstände
gegen diese Philosophie, die nicht Unterhaltung oder Trost, sondern
Wissenschaft in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes sein will,
überwunden hat und durchgedrungen ist, merkt man, daß die Welt sich
erneuert hat und wieder feste, jugendliche Konturen zeigt.

Wissenschast unb Anbustrie beim Völkerounb.
Von I. Aumnnd, Zürich.

I.

/<^s ist eine lebhafte Bewegung entstanden, der notleidenden Wissen-
schuft aufzuhelfen. Die Helferin soll die Industrie sein, welche die

Ergebnisse der Forschung und der Entdeckungen anwendet. Da der
Völkerbund die Bewegung nun aufgenommen hat, ist sie zu einer
internationalen Angelegenheit geworden. Ein Projekt der Kommission für
geistige Zusammenarbeit liegt nun den Regierungen vor, und es ist zu
hoffen, falls sich ein praktisch anwendbares Resultat ergeben sollte,
daß dann auch die ja von allen am schwersten leidende deutsche Wissenschast

einigen Nutzen daraus ziehen wird.
Da die Bewegung nicht nur die zwei hauptbeteiligten Kreise

angeht, sondern mehr oder weniger auf die Gesamtheit zurückwirken kann,
ist es wohl an der Zeit, darauf etwas näher einzugehen. Um ein möglichst

klares Urteil zu gewinnen, ist es notwendig, die Entstehungsgeschichte

des Projettes kurz darzulegen. Das internationale Bureau
für gewerbliches Eigentum in Bern veröffentlichte in den Nummern 6

vom Jahre 1922 und 8 bis 11 vom Jahre 1923 der ?roi>riets In-
tiuslriells eine Reihe ausführlicher Studien hierüber, auf welche ich hiermit

verweise und mich hauptsächlich stütze.

Die Bewegung entstand in Frankreich und bildete einen Teil der
allgemeinen Bewegung zur Hebung der intellektuellen Klasse, welche seit
dem Kriege Gefahr läuft, zwischen den Mühlsteinen der Industrie einerseits

und der organisierten Handarbeit anderseits erdrückt zu werden.
Den direkten Anstoß gab das am 20. Mai 1920 angenommene Gesetz,
welches den bildenden Künstlern für die Zeit ihres Lebens und den
Nachkommen während fünfzig Jahren nach dem Tode des Künstlers eine
Tantieme an den Preissteigerungen gewährt, welche ihre Werke bei
öffentlichen Handänderungen nach und nach erfahren, sodaß die Künstler
einen Anteil an dem wirklichen Wert ihrer Werke erhalten. Dies Recht


	Das Wesen der Theologie im politischen und geistigen Leben Deutschlands : eine kulturtypologische Studie

