
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 3 (1923-1924)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


politische Rundschau 643

Sanierung die Ottomanisierung Deutschlands und die Vulkanisierung Mittel»
europas durchführen, daß man sie, nachdem man sie dem Völkerbünde
übertragen hat, als den nach „Maßgabe der Umstände" verwirklichten Völkerbund
auslegen, ja daß man sie als eine „tunliche" Erfüllung jener vierzehn Punkte
beschönigen wird, mit denen der amerikanische Kreuzritter seinen europäischen
Friedenszug antrat. Die Gefahr besteht, daß man von dem kümmerlichen und
hörigen Leben, das man dem deutschen Volke gerade noch läßt, mit bedauerndem
Achselzucken sagen wird, es sei zwar kein ideales Leben, aber jedenfalls das
einzig mögliche, für das ein Volk, das sein Schicksal selbst verschuldet habe,
noch dankbar sein müsse.

Die Frage bleibt, ob auch unter solchen Sanierungsbedingungen das
deutsche Volk für seine Sieger wird arbeiten wollen, nicht ein, nicht zehn
Jahre lang, sondern in alle absehbar-unabsehbare Zukunft?

Moeller van den Bruck,

Bücher
Die Zahlungsfähigkeit Deutschlands.

Seit dem unseligen Vertrag von Versailles hat sich allgemein die
Überzeugung verbreitet, daß die wirtschaftliche Erholung Europas von der Lösung
der Reparationsfrage abhängt. Die Lösung kann aber nur aus einer unparteiischen

Untersuchung des gesamten Reparations-Problems hervorgehen. Diesem
Bedürfnis hat das seinerzeit von der Carnegie-Corporation (New Aork)
gegründete Wirtschafts-Jnstitut (Institute of Economics) Rechnung
getragen und unlängst ein Buch veröffentlicht, das der Frage an die Wurzel
geht. Es betitelt sich „Germany's Capacity to Päd. A Study of the
Reparation Problem" und wurde mit Hilfe der Jnstitutskräfte von Harold G. Moulton
und Constantine E. Me Guire verfaßt (384 S,, 2^2 ß. Me Graw-Hill Book
Co., New York).

Um Auslandsschulden dauernd abtragen zu können, muß ein Staat in der
Lage sein, seine eigenen Haushaltsausgaben durch regelmäßige Steuereinnahmen
zu decken und einen Ausfuhrhandel zu entwickeln, der die notwendige Einfuhr

übersteigt. Die amerikanischen Sachverständigen weisen nach, daß die
Handelsbilanz Deutschlands von 1894 bis 1913 stets mit einem Defizit
abschloß, das sich nur durch die sogenannten „unsichtbaren" Einnahmen (Erträge
ausländischer Anlagen, von Transportgesellschaften und Bankinstituten) in einen
Jahresüberschuß von durchschnittlich 490 Millionen Goldmark verwandelt hat.
Die deutschen Auslandswerte wurden 1914 auf 29 Milliarden geschätzt; heute
betragen sie wahrscheinlich nicht mehr als 2—3 Milliarden. Der Metallbestand
(Gold und Silber) des Reiches hat sich seit dem Kriege um die Hälfte
verringert. Ein Teil der ertragreichsten Gebiete wurde Deutschland genommen,
sodaß es jetzt auf höhere Einfuhr angewiesen ist als früher: wie soll da eine
aktive Bilanz möglich sein?

Dennoch hat Deutschland schon große Leistungen gemacht. Die Alliierten
bezifferten sie 1923 auf 8 Milliarden, die deutsche Regierung auf 44; Moulton-
Mc Guire errechneten einen Betrag von 2S—26 Milliarden, wobei aber die
abgetretenen Gebiete unberücksichtigt geblieben sind. Diese bisherigen Leistungen
erfolgten aber fast ausschließlich aus Kapitalswerten und kommen daher
künftighin nicht mehr in Betracht, Das Vermögen Deutschlands, das vor dem
Krieg ca, 399 Milliarden betrug, hat sich auf 165, bezw, gar auf 125 Milliarden
vermindert,..

Die deutsche Regierung hat während des Krieges eine schlechte
Finanzwirtschaft getrieben. Auch nach dem Kriege hätte manches besser gemacht



644 lZücher

und der Bankerott vielleicht um ein Jahr, höchstens um zwei Jahre,
hinausgeschoben werden können. Die Verfasser legen jedoch dar, daß die deutsche
Regierung die Einfuhr von Luxusartikeln und Lebensmitteln nach Möglichkeit
eingeschränkt, hat, daß die Ausgaben nicht erheblich zu verringern waren, und
daß selbst bei Vermeidung aller Fehler kein Überschuß für Reparationszwecke
herausgekommen wäre, Ihre Statistiken zeigen ferner, daß der anderwärts als
„blühend" verschrieene deutsche Handel in Wahrheit tief unter den Stand
der Vorkriegszeit gesunken ist, daß — mit Ausnahme von ganz Wenigen —
die Gesamtheit des deutschen Volkes außerordentlich verarmt ist und verhältnismäßig

schwer durch Steuern belastet wurde. Schon 1920 schätzte der Völkerbund

das nationale Einkommen Deutschlands auf 103 Z pro Kopf, Frankreichs

auf 265 Z und Großbritanniens auf 435 Z pro Kopf, Diese Zahlen
müssen sich seitdem noch bedeutend zu Ungunsten Deutschlands verschoben haben.

Sehr lehrreich ist die Art, wie Frankreich nach 1870 seine Kriegsschuld
beglich: beinahe ausschließlich durch Anleihen, die zu einem Teil sogar in
Deutschland aufgenommen wurden. Und die französische Regierung hat nicht
einmal die Steuern genügend erhöht, um die Zinsen der Anleihen voll
begleichen zu können! Das französische Wirtschaftssystem war aber damals
nach einem Krieg von kurzer Dauer intakt geblieben und die Kaufkraft der
angrenzenden Länder hatte sich erhalten. Heute müssen dagegen nicht nur
alle in den Weltkrieg verwickelt gewesenen Staaten, sondern auch die wenigen
neutral gebliebenen Länder ihre Einfuhr beschränken. Deutschland vermag aber
nur bei einer großen Ausfuhr zu bezahlen...

Moulton-Mc Guire berechnen, daß Deutschland für die notwendigsten
Lebensmittel und Rohstoffe eine Einfuhr von 14 Milliarden benötigt. Demnach
muß Deutschland für 14 Milliarden ausführen, um die Ankäufe bezahlen zu
können, und nur der Überschuß kann für Reparationen
verwendet werden. Das wäre eine höhere Ausfuhr, als Deutschland
durchschnittlich in den Jahren 1908—1913, zu einer Zeit vollster Blüte, hatte.
Sobald sich aber im Jahre 1921 der deutsche Handel zu regen begann, entstand
unverzüglich Angst und Unruhe bei den Siegerstaaten und Zollschranken wurden
errichtet, um die deutschen Waren abzuhalten.

Wie sinnlos die Forderungen an Deutschland sind, geht daraus hervor,
daß Deutschland unter den Vorkriegsbedingungen, jedoch bei Einschränkung
seiner damaligen Einfuhr um 1 Milliarde Mark, in seinem besten Ausfuhrjahr

(1913) nicht einmal ein Drittel des Betrages hätte bezahlen können, der
ihm im Mai 1921 in London als Jahresrate auferlegt wurde! Oder ein
anderes Beispiel: Der ganze Goldvorrat der Welt beträgt wenig mehr als die
Hälfte der deutschen Verpflichtungen.

Das Buch „Germany's Capacity to Pay" führt leicht verständlich in ein
für den Laien sonst schwer faßbares Problem, das heute alle Welt beschäftigt.
Graphische Darstellungen und Tabellen erläutern den Stoff. In einem Anhang
sind Einzelfragen behandelt (S. 251—379). Politische Gesichtspunkte wurden
nicht berücksichtigt, und die Verfasser haben davon abgesehen, den Plan einer
Lösung aufzustellen, Sie deuten die Lösung nur an, indem sie schreiben: „Die
Hauptschwierigkeit in Europa liegt gegenwärtig mit einem Wort in schlechter
wirtschaftlicher Anpassung, Wenn jener Tag kommt, da die Völker der Erde
weniger darauf bedacht sind, Industrie und Handel in ungewohnte Kanäle zu
zwängen, weniger darauf bedacht, die Bezahlung von Schulden zu verlangen
und sie gleichzeitig zu verhindern, und die Völker statt dessen mehr darauf
bedacht sind, die Wiederaufrichtung der Industrie zu erleichtern, den freien
Fluß des Handels durch seine gewöhnlichen Kanäle zu fördern und wieder
einen Gleichgewichtszustand des internationalen Handels herbeizuführen — erst
wenn dieser Tag kommt, wird man sagen können, daß Europa erneut einer
wirklichen wirtschaftlichen Blüte entgegengeht,"

Das Institute of Economics hat sich mit diesem Werk, das auf gründlichen

Studien beruht, ein hohes Verdienst erworben. Es liegt an den
europäischen Staatsmännern, die Lehren daraus zu ziehen. H. L.



lZücher 645

Neues geisteswissenschaftliches Schrifttum.
Der bekannte Verlag von I, C, B, Mohr in Tübingen bringt in seiner

..Sammlung gemeinverständlicher Schristen" mehrere Vortrüge schweizerischer
Gelehrter heraus. Da steht in erster Reihe die Habilitationsvorlesung Emil
Brunncrs an der Zürcher Universität über „Die Grenzen der Humanität".
Schon dieser Titel bedeutet im Munde eines Theologen ein Kampsprogramm,
und diese Erwartung wird von der leidenschaftlichen und tiefgrabenden
Persönlichkeit des Verfassers auch erfüllt. Die Zeit der schwächlichen und
wehleidigen Aufklärungspostulute über Gott und die Religion ist vorbei. Die
Religion ist durch dieselben KS usum üslpkiui aller Härte und Ausschließlichkeit
beraubt worden, aber sie hat auch Kraft, Tiefe und Sättigungswert für jeden
ernst und tief Veranlagten verloren. Man bejaht heute wieder mit einer
gewissen Absichtlichkeit die Ecken und Kanten des alten Glaubens, an denen sich
die Vernunft wund stößt, um nur dem durch die Schule von tausend fast bis
zum Letzten reichenden Sinnwidrigkeiten gegangenen Zeitgeist in seinem Ekel
vor allen vorschnellen Harmonisierungen Genüge zu tun. Und das bezieht sich
nicht sowohl auf die alten Dogmen, obwohl auch diese wieder steigend Bedeutsamkeit

gewinnen — nicht nur innere Lebendigkeit, sondern auch ohne, ja gegen
diese, wegen ihrer autoritativen Formkraft —, als vielmehr auf das unerbittliche

Entweder-Oder der Religion gegenüber aller Kulturseligkeit, Man hat
erkannt, daß es ein wirkliches Auge ist, das um des Ärgernisses willen
ausgerissen werden muß, und tritt doch der Unausweichlichkeit dieser Entscheidung
in einem neuen geistigen Wirklichkeitsmute frei entgegen. In diese Stimmung
der jungen Generation mitten hinein führt der Brunner'sche Vortrag, Die
Religion ist vermenschlicht worden, sie ist in das Gebiet der Humanität, der
sittlichen Autonomie und Menschenwürde hineingezogen worden; man hat sie
von außen her als Kulturerscheinung betrachtet — und nun ist sie in Gefahr,
in Enge, Bedingtheit und schließlich auch den materiellen Zusammenbruch und
die geistige Selbstvernichtung von Humanität und Kultur mithineingerissen zu
werden. Die Religion ist nicht Menschensache; ja schon der Begriff „Religion"
enthält die ganze Fehlerhaftigkeit der Grundeinstellung, Nach letzter
Wesensscheidung handelt es sich nicht um etwas, was vom Menschen ausginge und
von da, aus der religiösen Erfahrung den Beweis Gottes versuchte, seine
Zusammensetzung aus dem Einzelwissen als dessen Krönung — oder in einem
ewigen eitlen Gottsuchen ins Blaue hinein sich gesiele; es handelt sich um
keine empirische Funktion des Menschlichen, sondern es handelt sich um Got t,
der einfach und vor allem da ist, der alles begründet und neben dem alles
Einzelne erst sich auszuweisen, zu erweisen, sein Wesen zu rechtfertigen hat.
Und diese theozentrische Anschauung hat nicht den mystischen Sinn, daß
Gott alles Wesenhafte und Positive im Menschen ist, und die Kreatur als
solche ein Nichts, Denn diese Verabsolntierung Gottes ist doch nur eine
scheinbare; sehr bald wird klar, daß Gott, um positiv und absolut zu
sein, die Kreatur, das Negative und Relative mindestens begrifflich braucht.
Daraus entsteht dann die Gleichordnung und naiv-schamlose Vertraulichkeit
zwischen Gott und Mensch, welche die Mystik vielfach kennzeichnet. Aber die
heutige Generation hat nicht nur den Intellektualismus und Mechanismus von
1850 bis 1900, fondern auch den Subjektivismus und Irrationalismus, die Neu-
Romantik von 1990 bis 1918 hinter sich gebracht und steuert aus eine neue
objektiv-ontologische Gesamtformung, welche bei aller Einschätzung der unmittelbaren

Lebendigkeit der Form und des Objektiven dies doch fest in sich gründet,
und vom Subjekt Einordnung verlangt, Theo-Logie, der Logos von Gott
wird hier verlangt, ein in sich ruhender Sinn, in den alles Subjektive und
Psychologische zurückgeht. Die Stichworte dieser Theologie heißen nicht mehr:
«s qui ss vssss äsns «st Komras (nämlich dem religiösen Genie) — wie Beat
von Muralt von seinem mystisch-skeptischen Standpunkt aus sein theologisches
Zentrum und Ausgangsposition formuliert —, nicht mehr Pflege des religiösen
Lebens, Wesen der religiösen Erregung, sondern Gott, eins und alles, Gottes
Souveränität, Reich Gottes und Erlösung, Nicht mehr Gefühl, gefühlsmäßige



646 lZücher

Abhängigkeit von den Bewegungen des inneren göttlichen Abgrundes, sondern
Glaube ist hier das Entscheidende geworden. Dieser allein ist es, der über
die relative und sündige Sphäre des Menschlichen hinausgeht, nicht in sich

verharrt wie das Gefühl, sondern mit seinem ganzen Wesen das Absolute und
Transzendente meint, der alle Funktionalität gänzlich überspringt und sich in
seinen Gegenstand schwingt, von ihm ganz überformt wird. Wie kann der
menschliche Glaube über sich hinaus zu Gott gelangen? Diese Frage ist
theoretisch nicht zu beantworten, sondern nur durch den Hinweis auf den immer
wieder geschehenden tatsächlichen Vollzug, Es ist das Grundproblem der
Erkenntnis überhaupt, wie sie sich selbst überschreitet hin zu dem, was sie nicht
ist, in dem Gegenstande lebt und sich aufhebt — ein letzter Widerspruch des
Geistes, dessen Überwindung in jedem seiner Pulsschläge nur zu erleben ist.

Trotzdem hat die Wissenschaft ihr Recht mit den Versuchen, diesen Schritt
begrifflich nachzukonstruieren, mindestens auch das Recht der Tatsächlich-
k e i t, und hier scheint Brunner einseitig zu werden. Mit Nachdruck und Recht
kämpft er gegen den Psychologismus, Es gehörte schon die ganze Abgestandenheit,

die geistige Zweiter-Hand-Existenz, Entferntheit vom Elementaren des
Lebens dazu, wie sie sich vor dem Krieg im Abendland ausgebreitet hatte,
um Religion (— und genau so Kunst, Wissenschaft, Volksleben, Staatlichkeit
u. s. w,) als K u l i u r e r s ch e i n u n g aufzufassen, als etwas, was sich darin
erschöpft, Kultur zu sein und sein zu wollen — statt einerseits als unmittelbare

Selbstbefriedigung der Seele aus ihrer elementarsten Wirklichkeit heraus,
andererseits als absolute Genugtuung gegenüber den unmittelbaren Forderungen
des Gegenstandes, Gegen eine solche bequeme Verfälschung des Gegenstands
der Wissenschaft, welcher eben das Leben selbst ist und nicht ein schon
zur Kultur geformtes und vermitteltes, muß Front gemacht werden,
Geisteswissenschaft ist nicht Kulturwissenschaft, Aber man schütte das Kind nicht mit
dem Bade aus. Die Wissenschaft behält ihre Wesenhaftigkeit; sie tritt von
außen ans Leben heran, auch an den Glauben, das machtvollste über sich
Hinausgehen und im Gegenwurf Leben, und macht es dann doch zur Funktion,
zur Geistesprovinz, zum Seelenakt, zur Kulturerscheinung, Entweder man
erkennt diesen Widerspruch als notwendig an, als allem Erkennen und Denken
anhaftend, doch aber im Praktischen überwunden — oder man kommt schließlich

dahin, wo die Religion sich schon ost fand, die Wissenschaft, das Denken
des Denkens und auch das Fühlen des Fühlens, den Glauben als religiöse
Tatsache — radikal zu verdammen und zu verlangen, daß der in sich ruhende
Gott ohne kritische Verdoppelung und bewußt machende Selbstüberhöhung
rein in seinem souveränen Selbstbesitz gelassen werde.

Kommt hier so im Wesentlichen nur die schroffe Entgegensetzung von Gott
und Mensch zu ihrem Recht — verwandt in manchen den Positionen Rudolf
Ottos vom „ganz Anderen" der Religion, vom dräuenden Ernst der Gottheit

—, so zeigt die lichtvolle und gerecht abwägende Schrift von Eberhard
Bischer über Albrecht Ritschl die Gefahren eines einseitigen Transzendenzstandpunktes,

Ritschl stellt in seiner als einem geschlossenen Ganzen immerhin
imponierenden Leistung doch nach der grundsätzlichen Stellungnahme die verknöcherte
Ausartung der Tendenz dar, das Wesen, das Absolute von der Gegenwart,
vom ewigen Nun, vom lebendigen Menschen in Raum und Zeit fortzurücken,
in ein fernes Zeitenende und eine ferne Gottheit zu verlegen, während dem
Menschen selbst nur vermitteltes Wirken darauf zu bleibt, in moralischem
Handeln, Berufsethik, Einordnung in Kirche, Staat und Gesellschaft, Und dem
gegenüber werden alle unmittelbaren Erlebnisse zu bloßen Gefühlen, eitlen
Phantasmen herabgesetzt, welche nie der reale Besitz und die Sache selbst sein
dürfen. Und das Ganze ermangelt doch der überindividuellen Größe etwa
mittelalterlicher katholischer Kirchenideale, sondern der korporative Gedanke ist
hier noch einmal rationalistisch umgebogen. Die einzelnen dogmatischen
Formulierungen Ritschls, insbesondere betreffs Rechtfertigung, Christologie und der
breit ausgeführten unseligen Lehre des späteren Luthertums von der Schriftmagie

sind heute nicht mehr allzu belangvoll nnd dazu mehr künstlich als be-



lZücher 647

deutend. Immerhin stellt er einen lehrreichen in sich geschlossene» religiösen
Typus dar, der bei Vischer nach seiner positiven wie negativen Seite plastisch
hervortritt.

Auch Heinrich Barth ringt in seinem Vortrag „Ethische Grundgedanken
bei Spinoza, Kant und Fichte" mit dem Problem von Immanenz und
Transzendenz, von dem Innewohnen oder Darüberhinausliegen
des Sinnes in Bezug auf die Wirklichkeit, Er gibt eine Synthese beider in
einer Harmonisierung der kantischen und spinozistischen Weltanschauung, aber
sie überzeugt schon darum nicht, weil, so trefflich er die Zerstörung des
modernen Lebens durch seine reine Zweckrationalität und Zwecktranszendenz, und
durch sein von seinen Zielen aus sich selber Fortgerissenwerden zu schildern weiß,
doch sein Mitleben und Mitdenken deutlich und vorzugsweise dem Standpunkt
der Transzendenz gehört. Die schroffe Erhöhung aller Normen, alles
Sinnes über die Realität und das Leben ist ein ganz herausgehobenes, formales
und rein in sich ruhendes Sollen, das alle Brücken zu den Inhalten des
Wirklichen abgebrochen hat, zieht ihn an Kants Formulierungen mächtig an.
Die voreilige Auffindung des Göttlichen im Menschlichen, des Sinns im Sein,
die Behauptung einer Vernünftigkeit des Gegenwärtigen und Gegebenen und
der Gegebenheit und Gegenwärtigkeit der Vernunft, wie sie den deutscheu Idealismus

und, als Gegenschlag gegen den vorhergegangenen Materialismus, auch
vielfach die Gegenwart kennzeichnet — das verurteilt er aufs strengste. Allein
die Feuerprobe der Ethik Kants, welche dieser nur vermöge seiner zeitbedingten
unreflektierten Aufklärungseinstellung scheinbar bestehen konnte: was denn nun
eigentlich gesollt wird, welches der Inhalt der Norm ist, wenn diese
beziehungslos und rein negativ dazu hoch über allem Dasein thront — diese
Frage weiß auch Barth nicht zu lösen. Höchstens daß er mehrfach die Kant-
schen Begriffe modern umdeutet und zu ihrer Ausfüllung einen dem Simmel-
schen ähnlichen Lebensbegriff hineinschmuggelt. Aber schon das Gefühl des
„Lebens" in seiner Zusammenbindung von Vollkommenheit und Spannung,
Sinn und Wirklichkeit, von Umfassendheit bis über das Sinnlose hinaus und
Vernünftigkeit bis zur Überhöhung seiner selbst — dieses heute immer mächtiger
bewußt werdende Lebensgefühl wird nie mehr eine solche schroffe Gegensätzlichkeit

als Letztes möglich erscheinen lassen wie bei Kaut, und wie Barth es will.
Allein schon die Kunst und die Religion, rein als Tatsachen gefaßt, ver-
unmöglichten es. Sie beide leben, ohne den transzendenten Gegenpol
abzuschwächen, doch zentral von der ewigen Gegenwart des Göttlichen, seinem
wirklichen und zum Besitz zu machenden Einwohnen in Fleisch nnd
Blut. — Trotz dieser abweichenden Grundeinstellung, vermöge deren wir die
höhere Einheit von Immanenz und Transzendenz auf einer anderen Resultante
suchen müßten, erkennen wir gerne an, daß hier manche Einzelposition in nener
und sehr wertvoller Beleuchtung erscheint. Die Betrachtungsweise der
Grundprobleme hat viel mit derjenigen von Albert Schweitzer gemein.

Von leichterem Gewicht ist dem gegenüber die Schrift von Ernst Stöhelin
über Secretan. Hier erscheint das Problem der Immanenz in der eigentümlichen

Abflachung der Aufklarung: Die Selbstbesinnung der gesunden Vernunft
gibt alles Nötige und schneidet alle schmerzhaften Konflikte und Verneinungen,
alle letzte Problematik ab. Secretan vertritt den liberalen Bourgeoistypus des
19, Jahrhunderts auf religiösem Gebiet, Auch was Stähelin aus Eigenem
hinzufügt, hat keinen Vollgehalt, und dazu ermangelt der Stil einer hinlänglichen
Pflege,

Der Verlag von Paul Haupt in Bern legt eine Studie zur religiösen
Jdeengeschichte vor: „Das Problem der Seclcnschönheit im Mittelalter" von
Walter Müller-Genf. Es entspricht einer verbreiteten Tendenz der Gegenwart,
die Geistesgeschichte des „finstern" Mittelalters aus ihrem künstlich verschärften
Gegensatz zu Renaissance und Neuzeit herauszulösen und mit diesen in eine gerade
Entwicklung einzuordnen, welche jederzeit Tiefe, Breite und ein positives
Verhältnis zu den rein menschlichen Problemen hatte, Müller leistet durch den
verdienstlichen Aufweis viel unbekannten Materials auch an seiner Stelle diese



S48 lZücher

Arbeit; die schroffe Abhebung, mit welcher Freiherr vou Waldberg deu
Begriff der schönen Seele und seine Entstehung in der spanischen Mystik als den
charakteristischen Beginn neuzeitlich-sentimentalischer Anschauungen malte, kann
darnach so nicht ausrecht erhalten bleiben. Immerhin übersieht Müller, daß
die Seelenschönheit im Mittelalter wie auch bei Platon immer mit dem

ethischen Werte zusammenfällt, wobei dieser deutlich vorherrscht,
während bei den Spaniern Seelenschönheit eigene Farbe hat: Seelenhaftigkeit,
Weichheit, Empfindungsseligkeit, Sensibilität, Romantik, Die Tendenz des

offenbar von katholischer Seite ausgehenden Büchleins scheint die beachtliche,
heute sehr unterstrichene Linie innezuhalten, den Katholizismus zugleich als die

Macht fester Organisation und kontinuierlicher Überlieferung, samt damit
verbundener Wahrheitsgarantie, wie auch als Macht der reinen Innerlichkeit
hinzustellen, welche, von dem ewigen Werktag protestantischer Berufsmoral
ausgenommen, in diesem Rahmen auch der Erlebnisfarbe, ja vergeistigten Sinnenfreude

ihren Platz lasse. Ohne diese Aufstellungen hier zu erörtern, bemerken
wir nur zu der auch von Müller wiederholten Behauptung pon der
Kunstfeindschaft des Protestantismus: Mag man die große Kunst des Mittelalters
auch dem Katholizismus gut schreiben und diesen als solchen nicht erst
vom Tridentinum herdatieren, so hat auch der Protestantismus seither letzte
Menschheitswerte der Kunst gegeben, von Schütz über Bach zu Brahms,
während der Katholizismus auf dem Gebiete der Kunst, in Devotionalien, in
kirchlicher Innenarchitektur sich in keiner Weise über das betrübliche
Durchschnittsniveau der Zeit erhebt, — Die Fachwissenschaft sei auf die wertvolle
Schrift nachdrücklich hingewiesen.

Zum Schluß verzeichnen wir noch die ungemein flott und fesselnd
geschriebene Broschüre des verdienstvollen Leiters der Zürcher Zentralbibliothek,
Hermann Escher, in welcher er die Eindrücke einer beruflichen Studienreise
gesammelt hat: Amerikanisches Bibliothekswesen, Verlag I, C, B, Mohr,
Tübingen, Überflüssig, zu bemerken, daß sich dem Fachmann hier eine Fundgrube

von Anregungen auftut; darüber hinaus aber leitet das Schriftchen
unmerklich und mit Feinheit zu Nachdenklichkeiten allgemeinerer, besonders
völkerpsychologischer Art über. Aus der Masse des übersichtlich gegliederten Materials
gibt es genug zu lernen; hier ist aller Alte-Welt-Hochmut unangebracht. Auch
in dem Rahmen der bescheidenen Möglichkeiten, die der Krieg in ganz Europa
für öffentliche und zumal geistige Zwecke übrig gelassen hat, läßt sich da
manche Verbesserung absehen. Alle Hochachtung vor derartig hingebendem
und unermüdlichem Volksbildungsbestreben! Der ihnen zu Grunde liegende
geistige und menschliche Optimismus ist sicher nichts Verächtliches, ja entbehrt
nicht eines Zugs der Größe, Andererseits sehen wir auch nach Durchsicht dieser
abwägenden Schrift keinen Grund zum Kapitulieren vor den unbegrenzten
Möglichkeiten auch auf diesem Gebiete, Die riesige Zahl der Büchereien und
ihrer Benutzungen, die unübertrefflich ausgedachte geistige und materielle
Organisation, den Bildungsstoff ans Volk heranzutragen, zusammengehalten mit
dem wirklichen amerikanischen Menschen auch von seinen besten Seiten
zeigt eben doch, daß Bücher und Lesen eben nicht das einzige und nicht das
letzte Kulturmittel sind. Tatsächlich ist der Bildungsstand in Amerika gegenüber

Europa, auch was bloßes Wissen angeht, nicht überwältigend, und was
menschlich-intellektuelle Vertiefung, doch wohl ganz außer Vergleich, „Breit
und flach", ist das Kennzeichen so mancher Seite amerikanischen Lebens auch
für den sympathisch eingestellten Betrachter, Die Gründe dafür sind ja oft
besprochen worden: Die Geschichtslosigkeit, die materielle Sattheit, das Vorwalten
des Technischen, die furchtbare uniformierende Zwingherrschaft des Kapitalismus,

So zeigen auch die hier geschilderten ehrlich idealistischen Bestrebungen
in ihrer ausgebreiteten Betriebsamkeit häufig mehr das Fehlen tieferen
Problembewußtseins, des Gefühls für die tragische Dialektik von Wissen und Bildung,
als ein heroisches Überwinden der darin liegenden Widerstände, E, Br,



lZücher 64S

Emil Ronigers „Wallfahrt nach Niklashaufen".
Als Emil Roniger vor vier Jahren gleich mit einem Siebengespann von

lauter Erstlingswerken in die literarische Rennbahn einzog, fand er einen sehr
ungleichen Empfang auf der Kritikertribüne, Begeisterung, Verblüffung,
Mißvergnügen, Vorwürfe, Spott; alles war zu haben. Aber allgemein war doch
— außer bei den bedingungslos Begeisterten — ein gewisses Mißbehagen über
das Draufgängerische dieses ersten Auftretens, Wer wird denn gleich im ersten
Agon das ganze Pentathlon gewinnen wollen; wer im ersten Anlauf den
Kranz des Lyrikers, Epikers und Dramatikers zu erringen glauben! Und dann,
welche Zumuiung an den Kritiker, einen Neuling unbekannten Namens gleich
siebenfach zu würdigen, sich durch sieben Bände durchzulesen, um dem Mann
das Horoskop zu stellen!

Wer sich aber von dem etwclchen Mißbehagen der Überrumpelung erholte,
mußte gestehen, daß viel gesunde Kraft und hohes Streben an diesen ersten
Sturmlauf gesetzt worden; daß trotz dem Anschein übermütiger Himmelstürmerei
ein ernster Künstlerwille dieses formgewandte Talent beseele, und daß es nur
Zeit brauche, um sich von der berauschenden Vielseitigkeit des Könnens in
seine eigentliche Aufgabe hineinzufinden.

Gewiß, ihm geben auch die Jahre
Die rechte Richtung seiner Kraft,

Der neue Band, der heute von Roniger vorliegt, „Die Wallfahrt nach
Riklashausen",*) gibt dieser Erwartung Recht, Das Werk gehört in die
Gattung, in der sich der Verfasser der „Sieben Märchen" und „Drei behutsamen

Geschichten" schon vor vier Jahren am unbestrittensten als ein Könner
ausgewiesen hat. Schon damals konnte man den glücklichen Griff in der Wahl
fruchtbarer Motive, die Reinheit und Feinheit der Menschenschilderung und den
schön gemessenen Schritt und Ton der erzählenden Sprache bewundern.

„Die Wallfahrt nach Niklashausen" ist eine geschichtliche Erzählung oder
genauer: eine Erzählung mit geschichtlichem Hintergrunde, Sie führt uns in
die Zeit der Bauernaufstände in Süd- und Mitteldeutschland im letzten Viertel
des IS, Jahrhunderts, Von Böhmen aus, wo die Taboriten, in Erwartung
der Wiederkunft Christi, ein neues Urchristentum mit Feuer und Schwert
anbahnen wollten, hat sich eine religiös-kommunistische Lehre bis ins innerste
Deutschland verbreitet und unter dem durch geistliche und weltliche Grundherren

gequälten Bauernstand Aufnahme gefunden. Zu Niklashausen an der
Tauber, im Gebiet des Bischofs von Würzburg, taucht im Jahre 1476 ein
Verkünder der neuen Lehre in der Gestalt eines jungen Hirten auf,
bezeichnenderweise Johannes Böhm oder Böheim geheißen, unterm Volk als der
Pfeiferhänsel bekannt. Er verkündigt die Ankunft eines neuen Reiches, das
durch Abschaffung aller geistlichen und weltlichen Machthaber, durch
gleichmäßige Verteilung des Besitzes, durch gemeinsames Recht auf Wald, Wasser
und Weide, durch Aufhebung aller Standesunterschiede u, s. w. herbeigeführt
werden soll. Zu Tausenden strömen sie ihm zu, die Bauern und Bäuerinnen
aus Franken, Schwaben, dem Schwarzwald, dem Oberrheinischen, nennen sich
Brüder und Schwestern, lauschen der Predigt des Propheten, erleben Zeichen
und Wunder von seiner Hand, Der Bischos sieht dem Treiben zu, bis die
Gefahr wächst und unheimlich wird. Dann laßt er den Pfeiferhänsel gefangen
nehmen, aufs Rad binden und verbrennen. Die empörten Haufen der Gläubigen
ziehen vor Würzburg, werden aber durch Kanonen auseinandergesprengt. Der
Aufstand bricht zusammen, doch die kommunistische Lehre pflanzt sich fort, und
die Wut der Unterlegenen flammt im großen Bauernaufstand unterm Zeichen
des Bundschuhs wieder auf.

Aber nicht der Pfeiferhänsel, der Prophet, ist der Held von Ronigers
Geschichte. Was er uns erzählt, ist ja die Wallfahrt nach Niklashausen
— und zurück. Und sein Held ist ein Bauer aus dem südlichen Schwarzwald,

*) Emil Roniger. Die Wallfahrt »ach NiNashausen. Im Rotapfel-Verlag,
Erlenbach-Zürich (1923).



b50 lZücher

der Blast aus dem Verlornen Grund, ein echter Alemanne, kernig, wortkarg,
trocken, mit mystischen Anlagen im verborgenen Grund seines Wesens, ein
Riese an Körperkraft, ein Kind im Glauben an die Stimme des Gewissens,
Dieser Blast wird eines Nachts von einer innern Sturmglocke aufgejagt —
der Leser erfährt nicht recht, wieso und warum, aber dem Blast ist das
auch nicht klar, er erlebt solche Dinge nicht im Oberbewußtsein —, fort muß
er einfach, der Glocke nach; und so gehts dem Lienhard Kruglin mit dem
langen Schnauz und dem Kleuwi Rüedi, und so auch der Merga, der
Stiefschwester von Blasis Fran — sie wissen nicht recht, warum; aber ,,Wenn's
einer in sich hat, muß er ihm folgen," sagt der Blast, Heimlich zieht es sie
alle zum Pfeiferhäusel in NiZiashausen, aber sie reden nicht davon. Erst die

neue Weggefährtin, die Frosine, ein halbes Kind noch, lieblich wie eine
Madonna, aber von epileptischer Tanzwut befallen, die erst redet vom Ziel
ihrer Sehnsucht; denn sie hat ein Bild vom Pfeiferhänsel und weiß, daß er
sie heilen wird von ihrer Krankheit,

Und wie dieses seltsame Trüppchen wandert und rastet und
weiterwandert und im Weiterwandern wächst und anschwillt und sich mit andern
Truppen mischt und endlich anlangt am Wallfahrtsort und sein Heil erlebt —
das bildet, wenigstens dem Umfang nach, den Hauptteil der Erzählung, Und
ist alles mit solcher Versenkung in die Gemüter und mit solcher liebevollen
Freude an den kleinen Dingen, den zufalligen wie den bedeutungsvollen, erzählt,
daß es mich nicht wundern würde, zu hören, der Verfasser habe ursprünglich
nur das im Sinn gehabt, d, h, den sozusagen idyllischen Teil der Erzählung,
der etwa mit dem andächtigen Lied geendet hätte, das den beseligt heimwärts
Wandernden in jener zaubervollen Mondnacht der süße Drang zur Heimat
eingab,

„Dieses Lied," heißt es da vom Blast, — ein schlichtes Lied, wie es
das Volk sang — „war ihm wie eine schöne Blume, die dem Heimatboden
entsprossen, und Blume und Boden muteten ihn beide gleich an. Es lief
heiß durch ihn hin und war alles Liebe zu der Scholle, die auch ihn selber
hervorgebracht. Und in der Liebe ein Verlangen, etwas zu tun für diese
Heimat und sie denen zu entreißen, die sie sich angeeignet hatten und ihr
Spiel und Lust damit trieben, wie mit einer feilen Dirne, — So war's wie
ein Schweben im Heimatlied und im .Heimatdrang und im Licht, das der Mond
über das Land ausgoß," Und der Erzähler hätte uns weiter sagen können,
wie die Wallfahrer, ergriffen vom Zauberbild der nächtlichen Kaiserstadt, der
schweren Pflicht bewußt geworden seien, die der Pfeiferhänsel ihnen auferlegt,
und wie sie einander gelobt hätten, diese Pflicht heilig zu halten und zu erfüllen.

Aber die Geschichte endet nicht mit diesem friedlich-träumerischen Idyll.
Sie biegt ins Gewalttätige und Furchtbare einer häuslichen Tragödie ab. Denn
der Blasius, der so voll hohen Sinns für die heilige Berufung heimkehrt in
den Verlornen Graben, findet ein untreues Weib, das sich für sein Weggehen
geracht hat und ein Herz voll Haß gegen ihn ausschüttet. So verliert er
wieder die Heimat, die er eben noch liebevollen Dranges suchte, und wendet
sich ab von ihr. Auch Merga, die ihm mit ihrer Liebe den Abschied schwer
macht, kann ihn nicht halten. „Es sei, wie es sei," sagt er halblaut im
Gehen — „das ist's, die Unruh und die Kraft aus der Unruh. Beides mutz
ich den Leuten bringen unter die Strohdächer landauf und landab. Die Unruh
und die Kraft. Und als ein fern, schön Ziel das Bild der Stadt im Mondschein,

der Pfalz des neuen Reiches, wie es der Pfeifer uns gezeigt von der
Höhe seines göttlichen Aufschwungs." Damit schließt die Erzählung, mit diesem
glänzenden Zukunftsblick eines ehrlichen Schwärmers.

Wir brauchen nicht mehr zu wissen, brauchen den Weg nicht zu
verfolgen, der den Blast in den Kerker und an den Galgen, vielleicht auf den
Scheiterhaufen führt. Solchen Naturen, wenn sie einmal durch eine vermeintliche

Offenbarung aus ihrer vertrauten Alltagswelt und aus dem ruhigen
Gleichgewicht ihrer Seele herausgerissen werden, steht der Märtyrertod in den
Augen zu lesen. Sie haben einen Glauben, der Berge versetzen kann, und



lZücher SSI

verlieren darüber den Sinn für die harten Widerstände der wirklichen Dinge.
Beides beisammen gibt es nicht. In Blasis Schicksal ist dieser innere Bruch,
das Überspringen vom Tatsachensinn ins Hellseherische, vom Möglichen und
Wirklichen ins Unmögliche und Phantastische wohl schon vorbereitet in seiner
seltsamen Ehe, Die kurze Eingangsszene soll uns, wie mir scheint, das
Mißverhältnis andeuten. Er, der Tiefgründige, Unbestechliche, Lautere und Gerechte
— hat sein Herz an ein unwürdiges Weib gehängt, das nicht Bescheid weiß
in seiner Brust; das nichts ahnt von den geheimnisvollen Mächten, die da
drinnen am Werke sind, schwellen, treiben und endlich unvermutet losbrechen,
Sie haben beide einander nicht verstehen können. Auch er ist nicht unschuldig
daran, daß er seine Heimat verliert. Der unbewußte, ungestillte Drang ins
Vollkommene, Unwirkliche, Unmögliche, ist sein Glück und sein Unglück
geworden — wie er's bei so vielen Heldennaturen gewesen ist.

Daß uns Roniger solche zur Tragik bestimmte Heldengestalt in einem
schlichten Mann der Scholle vorführt, das macht uns die Erzählung ihres
Schicksals so neu und fesselnd. Daß er überhaupt ins naive Volk des
ausgehenden Mittelalters hinabsteigt und die weltbewegenden Ideen der Gegenwart
als schwärmerische Ahnungen und Forderungen eines der Zeit weit
vorauseilenden Volksgewissens vor uns entstehen läßt, dafür wird ihm jeder danken,
der die neuere Geistesentwicklung nicht bloß als eine Angelegenheit von
Akademikern und „Intellektuellen" betrachtet, sondern auch als ein im dunkeln
Unbewußten der Völker mitflutendes und, wenn die Stunde gekommen ist,
zur Welt gebärendes Ahnen und Suchen, Sehnen und Fordern,

Wem diese Auffassung und Bewertung eines literarische» Werkes nicht
geläufig ist und wem sie keinen Anreiz zur Lektüre gibt, dem möge zum
Schluß nur kurz ein Wort über die sprachliche Schönheit des Buches gesagt
sein. Ronigers Prosa war von Anfang an durch Reinheit und Gegenständlichkeit

ausgezeichnet. Alle Künstelei, alle gewollte Geistreichelei war ihr fremd.
In der „Wallfahrt nach Niklashausen" bewährt er sich als ein feiner Stilist,
indem er der Sprache, ohne je in Ziererei oder Pedanterie zu verfallen,
gerade dasjenige schlichte Gewand gibt, das dem Denken und Fühlen dieser
einfachen, aber ungebrochenen und ehrlichen Menschen und ihrem Zeitalter
ansteht. Seine Sprache hat die rührende Schönheit des echten Volksliedes. Sie
ist voll leiser Musik, und kein falscher Ton darin.

O, v. Greyerz.

Rochholzens Schweizersagen aus dem Aargau
in neuer Bearbeitung.*)

Nun ist doch ein fleißig nach Schätzen forschender Federkiel auf den
kostbaren, wenig bekannten Hort lauteren, überlieferungsschweren Sagengoldes
gestoßen, den der Aargau zu besitzen sich rühmen — dürfte. Der starke Doppelband,

den E, L. Rochholz 1856 zusammengetragen und erläutert hat, ist ja
wenig mehr bekannt. Zudem munkelt unter den ganz Klugen im Aargau
herum eine verdächtigende Sage von der Unzuverlässigkeit dieses Sammelwerkes,

das auf ganz verbotene Weise zustande gekommen sei. Nun stimmt
es hin und wieder — doch selten — einmal nicht ganz mit der Angabe von
lokalen Flurnamen oder mit der Beschreibung landschaftlicher Einzelheiten.
Aber wer es sich nicht hat verdrießen lassen, das Buch ernstlich kennen zu
lernen, muß sich denn doch wundern, daß man einen Sagenkenner, der sich
mit der weitschichtigen einschlägigen Literatur dermaßen vertraut zeigt wie
Rochholz, so gering einschätzen kann. Daß man ihm zutraut, er hätte eine
bodenentwachsene Überlieferung nicht von einem aus Gymnasiastenfingern
gesogenen Geschichtchen zu unterscheiden vermocht. Nein, Dank ist dem Sammler

*) E. L. Rochholz, Sagen und Märchen, Bearbeitet von Dr. Emil Riggenbach,

Verlag von H. R. Sauerlander >K Co., Aarau.



652 lZücher

gegenüber eher am Platze als Achselzucken, Heute würde man, besonders in
reformierten industriegesegneten Gegenden, umsonst nach den alten, von Rochholz

noch geborgenen Sagenschätzen graben.
Fürs erste legt der Verlag Sauerländer eine Auswahl von über achtzig

Erzählungen in einem stattlichen, schönen Bande vor, Dr. Emil Riggenbach hat
sie aus Rochholzens Werk herausgehoben und bearbeitet. Soweit diese
„Bearbeitung" in Kürzungen des ursprünglichen Textes besteht, kann man sie
gelten lassen. Die da und dort für nötig erachteten stilistischen „Verbesserungen"
dagegen waren überflüssig. Die Fassung der Sagen bei Rochholz ist unantastbar

reizvoll, hat Erdgeschmack. Glücklicherweise ist der Bearbeiter ihr im
großen und ganzen denn auch treu geblieben. Bei der Ausgestaltung einzelner
in der Vorlage bloß angedeuteter Motive zu richtigen Erzählungen hätte auf
den Erlebniskreis der lesenden Jugend mit Borteil mehr Rücksicht genommen
werden können.

Die beigegebenen Holzschnitte von Henriette Grimm, die geschickt mit dem
Gegensatz Schwarz-Weiß arbeiten, wirken ihr bestes in der Andeutung
unheimlicher Gestalten und Stimmungen, reichen aber an die Zeichnungen von
Münger in den Sagenbüchern Jegerlehners nicht heran.

Ein weiter Leserkreis darf diese gut getroffene Auswahl wohl
willkommen heißen/ mag ehrwürdiges Überlieferungsgut durch sie in sich aufnehmen,
da die Erzähler solcher Geschichten mehr und mehr verstummen. Hoffentlich
aber soll sie nicht einen Neudruck der wertvollen alten Sammlung ersetzen.
Den wünschen wir uns vom Verleger zu einem kommenden Weihnachtsfest.

Arnold Büchli.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Hans Oehler. — Schriftleitung und Verlag:
Zürich, Steinhaldenstraße 66. — Druck: Gebr. Leemann Sc Co., A.»G., Zürich 2.
— Abdruck aus dem Inhalt dieser Zeitschrift ist nur unter Quellenangabe ge¬

stattet. — übersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher

