
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 3 (1923-1924)

Heft: 11

Artikel: Sprachgeschichte und Kulturgeschichte

Autor: Wartburg, W. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


552 V). v. Wartburg

rationsbürger zu verwerten ist und zur Deckung besonderer Kosten und
Abgaben (Waldwegkosten, Verbauungen gegen Lawinen und Wildbäche,
Brennholz und Bauholz der Bürger, Ersatzholz für Hartbedachung —
da Schindelholz zu fehlen beginnt Brunnentröge, Suppenküchen,
Schulen 2c.); 3. der zwei und mehreren Gemeinden überwiesene Wald,
der wie unter 2, genannt Verwendung findet; 4, Waldungen, die vo«
besonderen Privilegien und Servituten belastet sind und im Ertrag gan;,
den Gemeinden zufallen, während ein allfälliger Reinertrag aus der
unter 2. und 3. genannten Wäldern zu 2/4 und ^ mit der Gemeinde-
und Korporationskassc (für gemeinnützige Zwecke, waldärmere Gemeinden
zc.) zu teilen ist.

In allen Fällen bleiben aber der Grund und Boden Eigentum der

Korporation Uri und das Hoheitsrecht der Gesamtkorporation bewahrt.
Für das Weid- und Alpgebiet bestehen entsprechende Ausscheidungen,
Die Wald- und die Alpordnung, die von der Korporationsgemcinde

aufgestellt werden, bestimmen, wie die Korporation und die Gemeinden
die ihnen überwiesenen Güter bewirtschaften sollen. In Uri hat sich

demnach der ursprüngliche Allmendgedanke am längsten erhalten können,
wenn auch, dies sei offen bekannt, nicht immer zum Nutzen der „All-
meini". Denn heute zeigt sich vielfach nur ein Nutznießer, nicht aber
ein Erhalter des Gutes, weil der Begriff „Korporation" nicht mehr
rein ist, sondern allzu sehr mit demjenigen der „Gemeinde-Korporation"
vermengt ist. Der Teilungsantrag ist deshalb schon wiederholt laut
geworden und lebt noch weiter, mußte aber bisher unterliegen, weil
die Teilung selbst auf falschen Rechnungen aufbaute. Immer schwieriger
wird sich die gemeinsame Verwaltung aber gestalten, je mehr sich die

einzelnen Gemeinden zu selbständigen Gemeinschaften erweitern.
Und so wird der Jahrhunderte alte Kamps um das Gemeinwerk

des ganzen Landes oder die Allmend der kleineren, lokaleren Interessen
gehorchenden Gemeindekorporation noch ein weiteres Jahrhundert
fortdauern. Aber — vielleicht kommt man zum gemeinsamen Besitz zurück;
denn was ist am Ende der Staatsgedanke, wie er in Rußland laut
wurde, anderes als eine Staatskorporation! Nicht, daß ich dafür
begeistert wäre; denn sobald die „öffentlichen Interessen" zu breit und
zu weit ausgebaut werden, scheitert ihre Verwirklichung daran, daß
man nicht mehr die Verwaltung aufbringt, die nachhaltig das Gemeingut

erhalten kann. Die Begehren der allzu vielen Nutznießer stehen

ihr gegenüber!

Sprachgeschichte und Kulturgeschichte.
Bon W. v. Wartburg, Aarau.

(?>as 19. Jahrhundert war die Zeit, in der sich der von allen Fesseln
^> befreite Wissensdrang des Menschen bemühte, die Welt der
Tatsachen bis in ihre letzten Einzelheiten zu durchforschen und der Erkennt-



Sprachgeschichte und Kulturgeschichte. 5S3

nis zugänglich zu machen. Mit welchem Erfolg diese Aufgabe verfolgt
wurde, dessen sind alle Wissenschaften Zeuge. Überall eröffneten sich neue
Perspektiven, neue Reihen von Entdeckungsmöglichkeiten, Diese
großartige Entwicklung hatte zur Folge, daß sich ein Spezialistentum
ausbildete, wie man es bisher noch nie gesehen hatte, daß aber leider auch
der Kontakt zwischen den verschiedenen Gebieten, der Maßstab verloren
ging, und damit der Einzelne es oft vergaß nach der Stellung und
Wichtigkeit seiner Bemühungen im Rahmen der gesamten wissenschaftlichen

Arbeit zu fragen. Eine Reaktion gegen eine solche Entwicklung
konnte nicht ausbleiben. Nicht als ob etwa der Spezialist heute ein
überwundener Typus wäre. Aber wir lernen immer mehr, daß ein
tiefes Erfassen unserer Forscheraufgaben nicht möglich ist, wenn wir
uns in chinesische Mauern zurückziehen. Wir müssen alle srcudig die
Erkenntnisfrüchte anderer Wissenschaften uns aneignen und ernten
dafür, daß unseren eigenen Bemühungen erneute Lebenstraft eingehaucht
wird.

Von diesem Standpunkt aus muß als unmittelbare Forderung
erscheinen ein enger Zusammenschluß verschiedener nah verwandter
Wissenschaften, llnd was läge näher, als ein Zusammenwirken aller
Bemühungen um ein Aufhellen und besseres Verstehen der Entwicklungsgeschichte

des Menschengeschlechtes? Geschichte in diesem weitesten Sinne
umfaßt aber unbedingt auch die Sprachgeschichte, die Sprachwissenschaft,
Die ständige Metamorphose, welche der menschliche Geist, das Wesen
der Völker und Nationen durchmachen, äußert sich nicht nur in den

politischen, den wirtschaftlichen, den literarischen und künstlerischen
Formen seines Daseins; sie zieht auch in besonderem Maße das
vornehmste Werkzeug dieses Geistes, die Sprache, in Mitleidenschaft. So
umschlingt ein Band alle diese Teilwisscnschaften zur Menschheitsgeschichte.

Nach dieser Wiedervereinigung strebt heute also auch die

Sprachgeschichte. Nicht als ob nicht auch schon frühere Generationen
Forscher besessen hätten, deren Blick ähnlich eingestellt war. Aber das
waren früher mehr gelegentliche und manchmal von den typischen
Fachgelehrten etwas belächelte Seitenkanäle: heute wird daraus nach und
»ach ein großer, beherrschender Strom. Die Frage, inwiefern
Sprachgeschichte und Kulturgeschichte sich berühren, sich zu helfen vermögen,
ist daher durchaus im Sinne unserer Zeit. Wenn ich als Philologe an
sie herantrete, so werde ich sie natürlich von der sprachlichen Seite
her zu behandeln suchen. Meine Absicht ist, einige ausgewählte Fälle
darzulegen, an denen wir die Notwendigkeit der Zusammenarbeit
ermessen können.

Die Sprachwissenschaft hat ihre Methodik zuerst unter Führung der
indogermanischen und klassischen Sprachwissenschaft entwickelt. Bekanntlich

ist uns die Grundsprache, aus der alle indogermanischen Sprachen
hervorgegangen sind, unbekannt. So war jene Wissenschaft darauf
angewiesen, sich durch Vergleichen der indischen Formen mit den

lateinischen, der griechischen Laute mit den germanischen und keltischen ein
Bild von der Ursprache und von den verwandtschaftlichen Verhältnissen



554 W. v. Wartburg

der ganzen Sprachfamilie zu machen: sie wurde zur vergleichenden
Sprachwissenschaft. Eine Aufklärung und Darstelluug der ursprünglichen

Verhältnisse und der historischen Entwicklung war niangels älterer
Quellen unmöglich. So beruht auch die indogermanische Etymologie
in der Regel nur auf einer Zusammenstellung der Formen aus
verschiedenen Sprachen, die in ihren Lauten und ihrer Bedeutung einigermaßen

zusammenpassen. Im gleichen Sinne war ursprünglich auch die
romanische Etymologie orientier!. Die meisten bisherigen etymologische»
Wörterbücher beschränken sich immer noch aus Zusammenstellung von
Formen und Bedeutungen, ohne auf deren inneren Zusammenhang
einzugehen. So ist z. B. in dem zuletzt erschienenen, den romanischen
Sprachen gewidmeten Wörterbuch der Artikel aloxinum folgendermaßen

redigiert: aloxinum „Wermut": altfr. aluisne, aloigne, neufr.
aluine, wallvn. alen, prov. aloise, valenc. aloixa, sp. alosna. Diese
Zusammenstellung sagt mir aber über die Fragen des historischen
Zusammenhangs nichts. Wohl aber erhalte ich ein Bild von den
Vorgängen, wenn ich vernehme, daß fast die gesamte Romania absinthium
zur Bezeichnung der Wermutpflanze behalten hat, aloxinum also nur
ein sporadischer Eindringling ist, der durch irgend einen besondern
Glücksfall Eingang gefunden hat. Daß fich das so verhält, wird um
so klarer, wenn wir wissen, daß aloxinum dem Griechischen entstammt
und nur einmal in einem Schriftsteller, zweimal in Glosse» erscheint.
Auf welchem Wege es nach Nordgallien gekommen ist, scheint zuerst
schwer verständlich, da Handelsbeziehungen sonst gewöhnlich ein Wort
nicht fernhin verpflanzen, ohne in den Durchgangsländern Spuren zu
hinterlassen. Des Rätsels Lösung bringt uns der vorhin erwähnte
Schriftsteller selbst. Er ist nämlich ein griechischer Arzt Anthimus, der
etwas nach 500 wegen Hochverrat von Byzanz verbannt wurde und sich

an den Hos des Frankenkönigs Theoderich flüchtete. Hier verschaffte er
mit seiner ärztlichen Kunst dem Wermut Eingang, der schon damals
vielfach als Heilkraut und aromatische Pflanze zum Würzen des Weines
verwendet wurde. Seine Autorität verschaffte auch der bisher von den
Barbaren wohl wenig beachteten Pflanze den griechischen Name»: er
verwendete ihn in einer Schrift über die Diät, die für den König
bestimmt war. Vom Hofe aus verbreitete sich dann das Wort über Nord-
und Nordostfrantrcich und über die dem gleichen Frankenreich
angehörenden westdeutschen Gebiete: daher moselfränt. alsem, lothro. alsch,
ndl. alsem. Ganz unabhängig von dem hier beschriebenen Vorgang hat
Spanien sein alosna durch direkte Handelsbeziehungen über das im 6.
und 7. Jahrhundert noch stark befahrene Mittelmeer hin erhalten. Erst
wenn wir so den Schicksalen des Wortes nachfolge», die Wege
erforschen, welche es gewandelt ist, vermögen wir dem historischen Vorgang
näher zu kommen. Zu der ungemessenen Aufgabe, den ganzen Wortschaß

von diesem Standpunkt aus zu untersuchen, haben wir bis jetzt
nur einige wenige Beitrage, die uns allerdings methodisch ungemein
gefördert haben. So ist die Herkunft des fr. fon „Kleie, Chrüsch"
dunkel geblieben, bis Jud nachgewiesen hat, daß das Wort aus der



Sprachgeschichte und Kulturgeschichte. 5SS

Normandie stammt und früher die Schelte des Angeklagten gegen einen
gewissen Richter bedeutete. Bekanntlich ist den normannisch-englischen
Rechtsverhältnissen die Institution der Geschworenengerichte entsprossen.
Hier bezeichnete das norm. Wort sako (— d. suche) das Recht des

Angeklagten, eine gewisse Anzahl der Geschworenen als voreingenommen
abzulehnen und deren Ersatz zu fordern. Sako war also gewissermaßen
das Ausgeschiedene, es wurde in der Beb. konkretisiert zu „Ausschuß,
Auswurf, Teil des gemahlenen Getreides, den man ausscheiden muß,
um das gute Mehl zu erhalten". Lautlich ist die Entw. sako > saon
durchaus richtig. Ohne eine eingehende Kenntnis der zugrundeliegenden
Rechtssitte wäre des Rätsels Lösung nie gelungen, - Das gr. andron
bezeichnete das Gemach, in dem sich vorzugsweise die Männer
aufhielten, im Gegensatz zum gynaikon, dem Weibergemach. Daß andron«
im heutigen Südfrankreich und Oberitalien noch vorkommt, verrät
zweifellos den Einfluß, den griechische Architektur in diesen Gegenden
ausgeübt hat. Warum aber südfr. androuno seine Bedeutung zu „Sackgasse"

verändert hat, muß uocb untersucht werden. Zweifellos ist beim
Abgehe» von der Bedeutung „Mäunergeinach" entscheidend gewesen,
daß in abendländischen Verhältnissen die scharfe morgeulündische Trennung

zwischen den Wohnräumen der beiden Geschlechter nie Anklang
gesunde» hat. Und so ist schv» für Vitruv andron ein schmaler Gang
zwischen zwei Mauer» oder Häusern, in bewußtem Gegensatz zu der
Grundbedeutung des Wortes. - In der zweiten Hälfte des Mittelalters
hatten sich in West- und Zcuiraleurvpci außerordentlich rege
Handelsbeziehungen entwickelt, deren Zentrum Frankreich war, Und auf diesen
Handelsstraßen gelaugten mit de» Waren fremder Länder auch die
fremde» Bezeichnungen derselben an deren Bestimmungsorte. So
gelangten die Namen der Städte Chslons und Arras als Bezeichnungen
von dort verfertigten Stoffen in allen Ländern zu hohem Rühm.
Cordola verkaufte sein hervorragendes Leder in großen Massen nach

Frankreich, wo es zur Verfertigung feinerer Lederwaren verwendet
wurde. Daher gab sich der Schuster in Paris, der bisher fueur (tat.
sutor) geheißen hatte, nicht mehr mit seinem Namen zufrieden; er glaubte
sich in seiner sozialen Stellung gehoben, wenn er sich als Verarbeiter
des neumodischen feinen Leders bezeichnete: daher altfranz. cordouanier
tCordoue ^ Cordoba), neufrcinz. cordonnier. Der franz. Name des

Feuerbocks, laudier, erhält, wie der Indogermanist Meringer gesagt hat,
seine Erklärung erst durch seine Form. Dieses Instrument besteht aus
vier Beinen, die durch eine Längsstangc miteinander verbunden sind;
die bessern Exemplare sind aus der einen Seite mit einem Tierkops
verziert. Es wird verwendet, um den Feuerbränden eines Kaminfcuers
als Stütze zu dienen. Seine Gestalt erinnert lebhast an ein vierbeiniges
Tier, weshalb es deutsch Feuerbock, franz, chenet (zu chien) heißt. Ihm
ist auch der vorhin erwähnte Name laudier zu verdanken, der in galt,
«nderos „junger Stier" seinen Ursprung hat. So ist es heute nicht
mehr möglich, Wörter, welche Gegenstände und technische Betätigungen
bezeichnen, zu betrachten, ohne zugleich auch diese bis in alle Einzel-



55b XV. v. Wartburg

heiten zu studieren. Es hat sich heute schon ein ganzer Wissenschafts«
zweig herausgebildet, dessen Zweck ist, Wörter und Sachen in ihren
Wechselbeziehungen zu erfassen.

So gibt denn die Sprachgeschichte oft auch wertvolle Hinweife darauf,

woher eine Technik, ein Gewerbe übernommen worden ist. Wir
dürfen z. B. von vorneherein vermuten, daß die für die Alpen so natürlich

gegebene Milchwirtschaft schon vor dem Einrücken der Alemannen
ihren romanischen Vorgängern bekannt war. Daß die Alemannen aber
bei diesen geradezu in die Lehre gingen, das zeigt so manches romanische
Relikt in den schweizerdeutschen Mundarten der Alpen, In der ganzen
Jnnerschweiz und im Berner Oberland heißt z. B, die Käseform Vätte-
«u, aus lat. factura, der Drehgalgen, an dem das Milchkessi hängt,
Turner, zu lat. tornare, u. s, f. Diese Beobachtung berechtigt uns
wiederum, das deutsche Wort Senn, sür welches die germanischen
Sprachen keine Anknüpfungsmöglichkeiten bieten, dem Romanischen oder
noch besser dem Vorrömischen zuzuweisen.

Ein Beispiel möge noch zeigen, wie auch die ethischen Ausfassungen
der Völker und Zeiten ihre Spuren der Sprache eingraben können. Die
augustinische Prädestinationslehre ist bekannt. Das Christentum hat die
Lehre von der Erbsünde in die antike Welt hineingeworfen. Von der
Erbsünde ist der Mensch nach christlicher Auffassung gefesselt, sie macht
uns unfrei, und nach Augustin besteht keine Möglichkeit, von ihr
loszukommen, wenn die göttliche Gnade uns nicht daraus erlöst. Der un-
erlöste, in der Sünde befangene Mensch wird als captivus diaboli
„Gefangener des Teufels" bezeichnet. Captivus erhält fo die Bedeutung
„sündhaft", und darin liegt die Erklärung der Bedeutung von ital.
eattivo „schlecht". Das Böse verdient aber nicht nur Abscheu, sondern
insbesondere Mitleid. Denn nach derselben Gnadenlehre vermag ja der
Mensch zu seiner Erlösung nichts beizutragen, sondern muß abwarten,
ob ihn Gott zu erlösen gedenkt. Daher ist der Böse vor allem auch

ein Unglücklicher. So erklärt es sich, daß sr. che'tif, das auch aus
eaptivus stammt, im altfranzösischen „bejammernswert, unglücklich", im
neusranz. „jämmerlich" bedeutet.

So sehen mir, wie in der Geschichte der Wörter sich das ganze
Leben einer Nation wiederspiegelt, von seinen moralischen Begriffen und
Auffassungen bis zu der Art, wie seine Bauern das Feld bestellen. Ihre
Erforschung verlangt zugleich genaue Durchforschung aller dieser Dinge:
Etymologie weitet sich zur Wortgeschichte, Wortgeschichte zur
Kulturgeschichte.

An einem Beispiel möge noch ausgeführt sein, wie das, was uns
die Sprachgeschichte lehrt, oft wichtige Vorgänge der allgemeinen
Geschichte in scharfe Beleuchtung zu setzen vermag. Seitdem die Germane«
mit der römischen Kulturwelt in Berührung gekommen sind, hat der
gegenseitige Austausch von Sprachgut nie aufgehört. Unter den Wörtern,
welche das Germanische im Verlaufe der zwei Jahrtausende unserer
Zeitrechnung dem südwestlichen Nachbar vermittelt hat, vermag die Wissenschaft

durch rein sprachliche Kriterien auszuscheiden, was zu dieser, was



Sprachgeschichte und Kulturgeschichte. 557

zu jener Zeit von den Römern, resp. Romanen übernommen worden
ist.i) Diese Kriterien hier darzustellen, ist nicht möglich. Sie berechtigen
uns, eine ganze Schicht von germanischen Lehnwörtern einer ersten
Periode zuzuweisen, die bis ins 3, Jahrhundert reicht und während
welcher die germanischen Einzelsprachen sich noch nicht abgespalten
hatten oder wenigstens erst in Bildung begriffen waren. Diese
urgermanischen Lehnwörter erlauben uns, ein ziemlich getreues Bild zu
entwerfen von der Rolle, welche die Germanen für das damalige Römer-
reich spielten.

Die Geschichte weiß ja allerdings mehr zu erzählen von blutigen
Kämpfen als von friedlichem Verkehr zwischen den beiden Völkern. Zwar
spricht schon Caesar von römischen Kaufleuten bei den Ubiern und
Sueven, und auch Tacitus bezeugt römischen Handel bei verschiedenen
germanischen Stämmen. Aber welcher Art dieser Handel war, das
eröffnet uns zum großen Teil erst die Sprachgeschichte. Zweifellos war
von den Barbaren kaum gemünztes Geld erhältlich; der römische Kaufmann

suchte gegen seine südländischen Waren nordische Produkte
einzutauschen; ähnlich etwa wie in den Anfängen der modernen Kolonien
der Verkehr mit den Eingebornen gänzlich auf Tauschhandel eingestellt
war. So brachte er den römischen Damen die Seife, sapo, germ. saipo,
und zwar in fester oder flüssiger Form. Die letztere hieß lat, spuma,
das nichts anderes ist, als eine Übersetzung des germ. fkuma. Dieses
skuma lebt bis heute weiter in fr. «cume, ital. schiuma. Oft ist
allerdings sapo nicht die Seife, sondern eine ihr nahe verwandte Beize zum
Blondfärben der Haare. Die römische elegante Welt war ja wie toll
aus nach dieser Haarfarbe, kein Wunder also, daß das germ. blund
auch in der Sprache Aufnahme fand: franz. blond, ital. biondo. Und
wer keine eigenen Haare mehr zu färben hatte, suchte sich blonde Ger-
manenhaare zu kaufen, wie schon Ovid in den Amres berichtet, übrigens
war der Kontrast zwischen römischer und germanischer Haarfarbe und
-tracht groß genug, daß sie auch den Germanen auffiel und sie das
lateinische Wort für die römische Art, die Haare kurz geschoren zu tragen,
übernahmen. Daher ging lat. ealvus als kahl ins Deutsche, als calu
ins Angelsächsische über.

Auch der Aufenthalt der römischen Legionen in germanischen
Provinzen blieb nicht ohne sprachlichen Einfluß. So weist wohl die
Aufnahme so manchen Ausdrucks der Küche auf die Lebensgemeinschaft der
römischen Legionäre mit germanischen Kebsweibern, den focariae, die
ihnen die Küche besorgten'. Dem germ. dhwahlja (schweiz. Zwöcheli)
entstammt ital. tovaglia, franz. touaille; dem raustjan > franz. rötir, ital.
arrostire: brasa ,> franz. bratse, ital bragia.

Interessant ist in dieser Beziehung, daß das lat. finis, eonfininm
als Bezeichnung der Grenze im Spätlatein, zurücktreten mußte vor
germ. mark« (franz. marche, ital. marca), besonders auch als
Bezeichnung von Grenzgebieten, Das erklärt sich daraus, daß ja Westrom

Bgl. hiezu das Buch von Bruch über sie germauischen Elemente des
Vulgärlateins.



558 XV. v. Wartburg

außer dem Mceresgestade fast nur germanische Stämme als Grenznachbarn

hatte. Seine Parallele findet es in der Geschichte des deutschen
Wortes Grenze, vor dem unser alteinheimisches Mark das Feld ganz
oder größtenteils hat räumen müssen, Grenze stammt aus poln.-russ.
graniza, und wie das germ. mark« von der Barbarengrenze aus sich

durch das ganze römische Reich durchgesetzt hat, so ist graniza im
13. Jahrhundert im deutschen Ordensland in Aufnahme gekommen als
Bezeichnung der Grenze gegen die slavischen Ostvölker, und hat sich

dann im Laufe einiger Jahrhunderte in ganz Deutschland durchgesetzt
Viel stärker noch als der Einfluß der Germanen an der Grenze

war derjenige ihrer ins römische Reich übergetretenen Volksgenossen.
Bekannt ist ja, wie stark das germanische Element im Heer der spätern
Kaiserzeit war. Gegen Ende des Imperiums dominierte es überhaupt,
und viele Germanen waren durch ihre Tüchtigkeit zum Offizicrsrang
vorgerückt. Daher ist es nicht verwunderlich, daß sie viele ihrer
militärischen Ausdrücke behielten und den lateinischen gegenüber durchsetzten.
Sie bekleideten sich mit ihrem Helm, daher sranz, heaume, ital. elmo,
span. yclmo, sie schwangen ihr Schwert, das sie Brand nannten, Brand
bedeutete „brennendes Scheit": der optische Eindruck des geschwungenen
Schwertes war der Anlaß zur Bezeichnung der Klinge, ähnlich wie
Klinge den akustische» Eindruck beim Hieb trefflich wiedergibt. Dem
germ. Brand entstammen ital, brando, altfranz, brant, das franz.
Verbum brandir „-schwingen". Das Reinigen der Waffen nannten sie

furbjan, daher franz. fourbir, ital. forbire, das Ausrüsten warnjan,
daher franz. garnir, ital, guarnire u. s. w,, unzählige Beispiele ließen sich

hier noch anführen.
Aber auch als Kolonen kamen die Germanen über die Grenze,

Dabei brachten sie ihre ererbte Technik des Häuserbaues mit, und zwar
speziell das Holzhaus und das geflochtene Haus. Beide zeigen sich

heute noch in den Spuren ihrer Terminologie. Dem Holzhaus entstammt
die Bezeichnung der First (franz. faite, altportug. fefto). Die Bank lief
im germanischen Holzhaus rings um die ganze Stube herum und stand
in fester Verbindung mit der Holzwand, wie wir das heute noch oft
in Bauernhäusern sehe», Sie mar daher etwas ganz anderes als die
römische» Möbel, die ihr zunächst gestanden wären, wie etwa das
scamnum oder fubsellium. So brachten die Germanen mit der Sache auch
den Namen in den romanischen Kulturkreis, daher franz. baue, ital,
baneo. Das Haus mit den geflochtenen Wänden bedingt eine ganz eigenartige

Technik, die sich in dem Verbum baftjan trefflich äußert. Baftjan
bedeutet „mit Bast arbeiten, verbinden, flechten". Es hat sich bis heute
gehalten, denn ihm entstammt franz. bstir.

Zu jeder Zeit waren die Germanen zechlustige Kumpanen. Tappotet
hat in seinem Buche über die alemannischen Lehnwörter in der
Westschweiz auf den starken Einfluß der fchweizerdeutschen Wirtshaus- und
Alkoholterminologic auf die westschweizerischen Mundarten aufmerksam
gemacht. Diese haben Wörter aufgenommen wie süffig, Katz u. f. w. Ähnlich

haben die Franzosen im Mittelalter trinquer, die Italiener ihr



Sprachgeschichte und Kulturgeschichte. 55?

brindisi (aus ich bring dir sie, nämlich die Gesundheit) übernommen
u. s. w. Daher wird es uns nicht wundern, daß die auch von Tacitus
bezeugte Trinklust der Germanen die Söldner nördlicher Herkunft
massenweise in die Wirtshäuser und Kneipen ihrer Garnisonsorte
getrieben hat. Dort saßen sie mit römischen Kameraden zusammen, die
von ihnen verschiedene Ausdrücke übernahmen, wie hnapp „ein
Trinkgeschirr" (franz. hanap „Humpen", ital. anappo), flaska „Flasche" (ital.
fiasco), dessen germanische Herkunft Meringer uns jüngst endgültig
erwiesen hat.

Diese Liste ließe sich noch weit ausdehnen. Besonders wäre es
verlockend, an Hand der lexikalischen Entlehnungen darzustellen, wie sich
der Einfluß germanischer Kultur auf die romanischen Völker entwickelt
hat. Wer sich dieser Aufgabe unterzöge, der würde darstellen müssen,
wie z. B. die Franken eine ganz andere Rolle spielten in dem von
ihnen eroberten Gebiete, als etwa die Westgoten. Die mehreren hundert
Wörter, die sie dem Französischen einverleibt haben, zeugen davon, daß
sie den werdenden Staat nach ihrem Sinn formten, daß sie ihre
Kleidung großenteils beibehielten. Vor allem weisen uns auch die
zahlreichen landwirtschaftlichen Ausdrücke und Pflanzennamen darauf hin,
daß die Franken außer dem Kriegerhandwerk besonders der Landwirtschaft

oblagen, die Technik der Gewerbe aber dem verachteten, städtischen
Galloromanen überließen.

Ein Beispiel aus den Forschungen Kluges mag uns noch zeigen,
wie die Sprachgeschichte der allgemeinen Geschichte voranzugehen und
ihr die Wege zu weisen vermag. Daß die Christianisierung Deutschlands
irischen, fränkischen und angelsächsischen Missionaren zu verdanken ist
und seit Beginn des 7. Jahrhunderts im Gange war, ist von jeher
bekannt. Damit stimmt denn auch übercin, daß die geläufigen
Ausdrücke der Kirchensprache offenbar lateinischen Ursprungs sind und vom
Westen her ins Land gebracht wurden. Ich brauche nur hinzuweisen
etwa auf Messe — franz. messe, lat. missa, auf Küster — altfranz.
costre, lat, custos, Kloster — altfranz cloistre, lat claustrum, Mönch —
franz. moine, lat. monachus u. s. f. Schon Rudolf v. Raumer aber ist
von der Tatsache beunruhigt worden, daß daneben eine ganze Anzahl
von Ausdrücken stehen, welche mit der lat,-abendländischen Terminologie
der Kirche nichts zu tun haben. So allen voran das Wort Kirche selbst.
Während nämlich fast die ganze Romania ecclesia zum Namen des

Gotteshauses erhoben hat, dieses also von den lateinischfprechenden
Missionaren überallhin getragen worden ist, bietet sich innerhalb der
abendländischen Sakralsprache kein Anhaltspunkt zur Erklärung des deutschen
Kirche, des englischen church. Dieses letztere Wort müssen die Angelsachsen

schon mitgenommen haben, als sie um die Mitte des 5.
Jahrhunderts den Kontinent westwärts ziehend verließen. In der Tat liegt
dem engl, church ein angelsächs, eirice zugrunde. Es muß also ein ge-
meinwestgerm, kirika existiert haben, das genau dem gr. x,.^«xo>'
entspricht. In der Tat hat seither Kretschmer nachgewiesen, daß xvoeaxo,'
im 4. Jahrhundert im Griechischen ein Modewort für „Gotteshaus" war.



560 W. v. Wartburg

ungefähr zur Zeit also, da unter Konstant«! dem Großen der Kirchenbau

seinen großen Aufschwung nahm. Da die Mode aber bald vorüberging

und das ältere exx/t?z<7ttt wieder in seine Rechte trat, muß die

Aufnahme ins Germanische genau um jene Zeit stattgefunden haben.
Dazu stimmt nun trefflich, daß gerade um die Mitte des 4, Jahrhunderts
die Goten unter Ulfilas sich an der Donau niederließen und dem

Christentum zuwandten. Sie mußten das damals neu aufgekommene
griechische Wort x!.'«,uxo,' dem ältern cx/^^c7ln vorziehen und
es liegt die Vermutung nahe, daß durch ihre Vermittlung der Name
des Gotteshauses zu den Westgermanen gelangt sei. - Ähnliche
Bedenken wie das Wort Kirche weckt in uns Pfaff. Zweifellos geht es auf
ein Papas zurück. Es kann aber nicht mit andern Kirchenwörtern wie

predigen << praedicare, Priester «< altfranz. Prestre, Probst < propo«
situs aufgenommen worden sein, denn diese alle geben das p des lat.
Wortes mit p wieder, sind also aufgenommen worden nach der
Verschiebung von p>Pf im Althochd. Pfaff aber hat diese Lautverschiebung

mitgemacht, ist also vor ihm nach Deutschland gelangt. Dazu
wird Papas innerhalb der weström. Kirche stets nur als Anrede der
Bischöfe verwendet, während Pfaff jeden' Geistlichen bezeichnet. Auch
damit gelangen wir zu gr. ?ra7rög, das der Name der untern Geistlichen
war, vgl. russ. Pope. Auch für dieses Wort scheinen die Goten als
Vermittler gedient zu haben, denn im Gotischen bedeutet Papa
„Geistlicher". Das gleiche wie für Pfaff gilt für Bischof Opiscopus, dessen

auslautendes f<<p wiederum ein Zeuge hohen Alters ist. — Die gleiche
Lautverschiebung, die p>f gewandelt, hatte t >z werden lassen. Deshalb

vermutete Kluge sogleich, daß deutsch famstag, althochd. sambaz-
tag, dessen z dem t des lat.-griech, sabbatum entspricht, ebenfalls früh
aufgenommen worden sein müsse. In der gleichen Richtung suchte er
die Erklärung des m, dem im lat. sabbatum nichts entspricht. Und in der

Tat führt auch das m von Samstag wiederum nach Osten: es kehrt
wieder im ungar. szombat, im rumän. ämbätü, im neugr. o-au^nrov und
in den orientalisch-christlichen Sprachen, denen die Länder der
weströmischen Kirche mit Formen ohne m gegenüberstehen: span, sabado,
ital. sabato, Provenz, sapte. Nur Nordfrankreich weist das m ebenfalls
auf in altfranz. sambedi, neusranz. samedi und erweist sich hiemit in
überraschender Weise als äußerster westlicher Ausläufer einer von Osten
kommenden Bewegung. An den Samstag schließen sich nun noch andere
Wochentagnamen an. In Bayern und Tirol heißt der Donnerstag
psinztag. Die verschobenen Konsonanten Pf und z weisen, wie wir schon

gesehen haben, auf ein älteres pint zurück und dieses paßt nun trefflich
zu 7relt?rrh, eigentlich der fünfte, der spätgriechischen Benennung des

Donnerstags. Und zum Psinztag gesellt sich im Bayr.-Osterr. auch noch der

Ertag als Name des Dienstag. Dieser Wochentagname ist wie alle
andern als Ubersetzung des lateinischen Namens entstanden. Bei unsern
Vorfahren entsprach zin ungefähr dem Mars der Römer. Daher wurde
Marlis dies „der Tag des Mars", franz. mardi also zins tae >
alemannisch zisttg übertragen. Der bayrische »tag, älter eritag, aber ist



Sprachgeschichte und Kulturgeschichte. Z6I

nichts anderes als ein Ableger des griech. ^^ekig ^le'^u, eine Bildung,
die ja dem lat. Martis dies genau entsprach und die auch tatsächlich im
spätgr, des 3. und 4. Jahrhunderts reichlich bezeugt ist, ^ Aus den

Belegen Kluges habe ich nur einige der schlagendsten ausgewählt, möchte
ihnen aber noch eines zugesellen, das wie vorhin Samstag seinen
westlichen Ausläufer bis nach Frankreich hinüber erstreckt. Das deutsche

Sarg geht zurück auf griech. k?««xoc/>«/c>s lat, sarcophagus, wie das

franz. cercueil. Wenn wir nun aber sehen, daß die ganze übrige Ro-
mania keine Spur von farcophagus aufweist, sondern andere lateinische
Wörter, wie vascellum, loccllus zur Benennung des Sarges verwenden,
wenn wir ferner sehen, daß diese Wörter auch in Nordfrankreich einmal
üblich waren und sich in einzelnen Mundarten, wenn auch spärlich, bis
heute gehalten haben, so werden wir wohl zum Schlüsse berechtigt sein,
daß auch das franz. cercueil den äußersten Vorposten einer von Osten
gekommenen Wortwelle darstellt. So weisen uns also alle diese

wortgcschichtlichen Erwägungen auf die wichtige Frage: woher sind diese

christlichen Wörter griechischen Ursprungs nach Deutschland gelangt?
Verschiedene davon haben wir auch im Gotischen konstatiert: zeitlich
konnten mir feststellen, daß die Bewegung im 5. Jahrhundert sich schon

im weitesten Maße ausgewirkt hatte. Von allen Gauen Deutschlands
weisen die Donauländer Bayern und Osterreich die zahlreichsten Spuren
auf. Und auf das östliche Donaugebiet, speziell auf Mösien als Jrra-
diativnszentrum weist hin, daß auch die slavische Welt an vielen dieser
Wortformen Teil hat. So kehrt der bayrische psinztag, den wir aus

griech, „der fünfte" zurückgeführt haben, auch wieder im magy.
pentek, im Poln, piantek u.s.w,, die allerdings den Freitag bezeichnen,
weil die Slaven die Woche mit dem Montag begannen. So erscheinen
uns wohl die an der Donau sitzenden Goten als erste Vermittler der
christlichen Lebensauffassung an die weiter westlich lebenden deutschen
Stämme. Und trotzdem die Goten bald nachher von der Donau
abrückten und damit das junge Christentum in Deutschland seinen Rückhalt
verlor, mar es doch schon zu stark verankert, als daß seine Spuren
hätten verloren gehen tonnen, Samedi und cercueil beweisen sogar, daß
dieses gotische, also cirianische Christentum auch nach Nordfrankreich
gedrungen ist und dort eine Zeit lang dem westlichen, athanasianischen
Bekenntnis Konkurrenz gemacht hat. Als dann vom Westen her Deutschland

durch Columban und Gallus, durch Kilian und Bonifazius zum
zweiten Mal christanisiert wurde, da trafen die neuen Missionare noch

auf so viele Reste der ältern christlichen Terminologie, daß sie diese

zum Teil übernahmen und nicht versuchten, ihre heimischen Ausdrücke
den neubekehrten Volksstämmen beliebt zu machen. Seit Kluges
Forschung einen Fingerzeig nach dieser Richtung gegeben hat, ist die
Kirchengeschichte diesen Spuren gefolgt und hat Kluges Resultate nur bestätigen
können.

Haben wir so den Zusammenhang zwischen dem Geschehen in der

Sprache und dem in der allgemeinen Geschichte verfolgt, so bleibt noch

die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Wesensart des Einzelnen



Sb2 W. v. Wartburg

und seiner Sprache, Wesensart eines Volkes und seiner Sprache,
Charakter einer Epoche und ihrer Sprache als allerwichtigste Frage der
Forschung bestehen. Als allerwichtigste, aber zugleich auch als aller-
schwierigste. Denn wir tauchen hier in ein Gebiet unter, das sich dem
Blicke immer und immer wieder entzieht und nur in seltenen Stunden
sich einfangen läßt. Dieses innere Leben verbirgt sich unter einer
Unzahl von Manifestationen, die eben nur sein Ausdruck sind, ein Ausdruck

aber, der durch die Reflexion schon mehr oder weniger gefälscht
oder doch mindestens abgeblaßt worden ist. Wir sind gezwungen, von
den Manifestationen aus durch Rückschlüsse das eigentliche Innenleben
uns erst zu rekonstruieren. Was für unzähligen Trugschlüssen man sich

hier aussetzt, weiß jeder aus eigener Erfahrung, Es läßt sich daher
leicht denken, welcher Durcharbeitung solche Begriffe noch bedürfen,
bevor sie wissenschaftlicher Erkenntnis zu dienen berufen sind.

Von der einschlägigen Literatur trägt denn auch der weitaus größte
Teil mehr oder weniger den Charakter der Tendenz oder des schwärmenden

Dilettantentums. Es soll aus der Sprache heraus ein Charakterzug

erhärtet werden, den man einem Volke beilegt, meist mit
apologetischer Absicht oder aber als vernichtende Kritik. Dem gegenüber
können wir Romanisten uns rühmen, ein Buch zu besitzen, das den

ernsten Versuch macht, unter Bewahrung größter Objektivität ein Volk
auf seinem Gang durch die Geschichte vom Standpunkt der sprachlichen
Erscheinungen aus zu charakterisieren. Es ist Voßlers „Frankreichs
Kultur im Spiegel seiner Sprachentwicklung". In diesem Buch werden
wir z. B. darauf aufmerksam gemacht, wie wenig der mittelalterliche
Franzose die Skala seiner zahlreichen Verbalformen ausnützt, um die
Ereignisse unter sich in ein gewisses Zeitverhältnis zu bringen. Er
macht keinen Unterschied zwischen dem Tempus, das die Haupthaud-
lung ausdrückt, und dem Tempus, das zur Erklärung der Handlung
in eine weitere Vergangenheit zurückgreift. Wo der heutige Franzose
Passe dsfini und Plus-qu. parfait nebeneinander setzen würde, braucht
sein mittelalterlicher Vorfahre z. B. beidemal« das Passe dssini. Es
fehlt diesem eben der Sinn sür die Beziehungen der Dinge und Taten
untereinander. Seine Anteilnahme an den Ereignissen ist stets eine
unmittelbare. Mit einem Wort, er hat noch keine Perspektive für die
Geschehnisse. Und stimmt nun zu dieser Tatsache nicht vorzüglich, was wir
sonst über das Mittelalter und speziell das französische Mittelalter
wissen? Eine Perspektive in historischem Sinne lag ihm ebenso fern
wie die Perspektive des Auges. Das sind lauter Errungenschaften der
Renaissance. Erst eine neuere Zeit, die nicht mehr fo unmittelbar ist in
ihrem Empfinden und Handeln, die bewußter, reflektierter lebt, nützt
den sprachlichen Reichtum, um auch hier Klarheit und tiesere Wirkung
zu schaffen. Die heutige straffe Ordnung der concordance des temps
ist das Werk des ordnenden scharfen, logischen Verstandes. — Oder es

wird uns gezeigt, wie selten das Imperfektum im Altfranzösischen zur
Verwendung gelangt. Nun ist das Imperfektum die Zeit der anschaulichen

Beschreibung: es drückt den Zustand aus, nicht die Handlung,



Sprachgeschichte und Kulturgeschichte. 5bZ

das Befinden, nicht das Werden, die Ruhe, nicht die Bewegung, das
Dauernde und Allgemeine, nicht das Einmalige und Besondere, mit
einem Wort das Statische, nicht das Dynamische. Es ist eine Zeit der
Beschaulichkeit und Reflexion. Und gerade deshalb ist seine Verwendung
im 11. und 12. Jahrhundert noch eine so beschränkte. Der damalige
Franzose stellt sich in erster Linie handelnd ins Leben, nicht intellek-
tualistisch zerlegend und zergrübelnd. Vielleicht könnte man noch
beifügen, daß er expressionistisch gestimmt war: die Zustände, in der Reihenfolge,

in der sie in sein Bewußtsein traten, erschienen ihm daher als
aufeinanderfolgende Veränderungen seines eigenen Bewußtseinszustandes,
daher die innere Notwendigkeit, auch bei Beschreibungen das Passs defini
zu verwenden. Erst das Mittelfranzösische, die Zeit des aufstrebenden
Bürgertums, hat dem Imperfektum die Rolle zugewiesen, die ihm
objektiv zukommt.

In gleicher Weise vermag auch das Studium des Bedeutungswandels

oft überraschende Einblicke in das Wesen einer Volkspsyche zu
geben. Wohl in keinem Lande ist der Stolz des Individuums so hoch
gesteigert wie in Spanien, in keinem Lande ist auch das Diskutieren um
des Diskutierens willen so beliebt wie dort; wie oft kann man es
beobachten, daß jemand eine Auffassung vertritt, nicht aus innerer
Notwendigkeit, sondern aus Widerspruchsgeist und um die Disputation zu
beleben. Steht es damit nicht in tiefem Zusammenhang, wenn das
eigentlich gebräuchliche Verbum für „antworten" heute eonteftar
(„bestreiten") ist? — Wir haben schon gehört, daß in der gleichen Sprache
querer die Bedeutung „wollen, begehren" annimmt. Wenn nun aber
später dieses querer „wollen, begehren" auch noch die Bedeutung „lieben"
entwickelt, wenn also te quiero eigentlich „ich will dich, ich begehre
dich", zugleich aber auch „ich liebe dich" bedeutet, so sehen wir darin
doch wohl die starke sinnliche Begehrlichkeit des halb afrikanischen
Südländers aufflackern.

Auch wer unserm Schweizerdeutsch mit solchen Gesichtspunkten und
dem vollen Rüstzeug des Germanisten zu Leibe rücken wollte, fände,
glaube ich, der tiefen Zusammenhänge eine Menge. Ist es doch eine
der charakteristischsten Eigenheiten des Alemannischen, daß es die
althochdeutschen Vokale in einer Reinheit erhalten hat, die man nirgends
sonst mehr antrifft. Das Neuhochdeutsche, sowohl die Schriftsprache, wie
seine sämtlichen Mundarten, hat ja seine langen Vokale diphtongiert,
seine Diphtonge monophtongiert. Es hat i >ei, u>au, ie>i, uo>n
werden lassen; es entspricht also einem althochd, rihht neuhochd. reich,
althochd. rüh neuhochd. rauh, mittelhochd. lieber neuhochd. lieber u. s. f.

Einzig das Schweizerdeutsche hat den althochdeutschen, resp,
mittelhochdeutschen Zustand in die Neuzeit herübergerettet, es bleibt bei
seinem rich, ruch, lieber u. s. f. Die ganz erstaunliche Zähigkeit, die hier
der Alemanne zeigt und die ihn auch von seinem engern Stammesgenossen,

dem Schwaben, so gründlich trennt, hat ihn befähigt, alte
Wesenszüge des Deutschen festzuhalten, die sonst überall, soweit die
deutsche Zunge klingt, verschollen sind. In einem gewissen Sinne darf



5S4 W. v. Wartburg

man daher schon sagen, daß der Schweizer der Deutscheste von allen
Deutschen ist. Und wenn wir uns von diesem Standpunkt aus auf die
Suche machen, so wird sich uns bald noch dieser und jener Wesenszug
unseres Völkleins jenem sprachlichen Grundtou anschließen. Der
berühmte deutsche Partikularismus, der Stolz auf lokale Kultur und

Eigenart, wo hätten denn die so starke Wurzeln geschlagen, wie in
unserm Land, das als erste Landschaft dem alten Römischen Reich
deutscher Nation sich entzogen hat, und das auf so kleinem Raume 2S

Staatswesen Lebensmöglichkeit gewährt. Und wohl erinnert man sich,

warum unsere Vorfahren damals dem Reich den Rücken kehrten. Einer
der Hauptgründe war ja, daß unter Kaiser Maximilian die gelehrten
Doktoren das römische Recht an die Stelle des volkstümlichen, auf dem

heimatlichen Boden gesproßten, alten germanischen Rechts setzen wollten.
Durch den Schwabenkrieg hielten uusere Väter das ausgepfropfte, fremdartige

Recht von uns fern, und es ist ja bekannt, wie durch unsern
genialen Gesetzgeber Eugen Huber dieser Zustand sanktioniert worden
ist, während draußen das neue Reichsgesctzbuch von 1900 sich nicht von
den Fesseln des römischen Rechts hat befreien können. Wie unser Idiom
dem Mittelhochd. vielfach noch näher steht, als irgend eine andere Mundart,

wie wir den deutschen Regionalismus schärfer ausgeprägt haben als
sonst irgendwer, so find wir auch die einzigen Deutschen, die ihrem
germanischen Recht bis auf den heutigen Tag treu geblieben sind. Diese
Betrachtungen ließen sich noch weit spinnen. Eins aber sehen wir hier
ganz deutlich, wie nämlich in den verschiedenen Lebensgebieten, in
verschiedenen Formen sich eigentlich der gleiche Grundcharakter eines Volkes
äußern kann und wie die eine Form von der anderen ins volle Licht
ihrer Bedeutung gesetzt wird.

Wir sind am Ende unserer Betrachtungen. Nicht als ob ivir alle
Aufgaben hätten erwähnen können, denen sich heute die Sprachwissenschaft

gegenübergestellt sieht. Die Berührungspunkte zwischen
Sprachgeschichte und allgemeiner Geschichte sind so zahlreich, daß im Rahmen
eines einzigen Vortrags nicht daran gedacht werden kann, eine
Gesamtübersicht zu geben. Ich erinnere nur noch an das Kapitel der

Ortsnamen, welche für die Aufhellung der Siedlungsgefchichte von
allergrößter Wichtigkeit sind. Was mir aber heute als wesentlich erscheint,
das geht auch aus dem hervor, was wir bis jetzt an unserem geistigen
Auge haben vorüberziehen lassen. Wir sahen den starken Zug zum
Kulturhistorischen, der unsere Wissenschaft beherrscht und sie zwingt, die

sprachlichen Veränderungen im Zusammenhang mit allem historischen
Geschehen zu erfassen. Auf diesem Wege suchen wir die Sprache als
geschichtliches Phänomen, in ihrem Werden, zu verstehen. Anderseits
hat uns die Frage nach dem Wesen der Sprache dazu geführt, sie zum
Teil als bedingt zu erkennen durch die Wesenheit des Menschen selbst;
in ihr ist das Sein der Sprache letzten Endes verankert. In diesen
beiden großen Richtungen drängt heute die Sprachwissenschaft; in ihrem
Dienste leistet der Sprachforscher die viele geduldige Kleinarbeit, deren
keine Wissenschaft je wird entbehren können.


	Sprachgeschichte und Kulturgeschichte

